Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 59 (2009)

Heft: 1

Artikel: Etude critique : le christianisme comme style
Autor: Gisel, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381786

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381786
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 141 (2009), P. 63-72

ETUDE CRITIQUE
LE CHRISTIANISME COMME STYLE'

PierrE GISEL

Résume

Cette «étude critique» présente la tres remarquable synthése que propose
Christoph Theobald, a la jois contribution a la compréhension de ce qu est le
christianisme et a la fois mise en place de son histoire récente, depuis le XIX*
siecle. Ony trouve en méme temps une serie de typologisations des maniéres de
faire oeuvre de théologie, qui répondent a chaque fois a des défis précis, socio-
culturels, que Theobald cerne avec beaucoup d’acuité. Aprés un passage en
revue de la synthése proposée, s ‘efforcant d’en dire les axes directeurs, ’article
ouvre, sur fond d’accords assez largement partageés, quelques questions qui
peuvent valoir comme démarcation ou comme relance. Elles touchent princi-
palement a une asymétrie, ici requise, entre transcendance et monde, et a une
validation a trouver des particularités, résistant a ce qui pourrait étre trop
['évanouissement d'un geste pur, spirituel, un «style» d’existence a méme les
différences du monde.

Les deux tomes de cette ceuvre majeure de Christoph Theobald, professeur
de théologie fondamentale et de dogmatique aux Facultés jésuites de Paris,
auteur d’une thése sur Maurice Blondel et de nombreuses études, notamment
d’une relecture de Vatican II en lien a I’histoire qui le précede, constituent
une contribution centrale a une compréhension du christianisme, son histoire
récente, surtout depuis le XIX¢ siecle, son présent et le possible redéploiement
de ce qu’il porte. Il est fait d’une longue «Ouverture» (p. 15-197) et de reprises
de travaux antérieurs, ici redisposés en quatre parties: «Diagnostic théolo-
gique du moment présent», «Une maniére de procéder, «Lire les Ecritures en
théologien», «Le christianisme comme style».

Vu I’accent mis sur une maniére de procéder et de se situer dans ’exis-
tence, [’auteur lie foncierement théologie systématique et tradition spirituelle.
L’horizon est non celui de «vérités a croire», mais d’une maniére de vivre dans
toutes les cultures, d’ou le concept de christianisme comme sty/e. La réflexion

' C. THEOBALD, Le christianisme comme style. Une maniére de faire de la théologie
en postmodernité, Paris, Cerf, 2007, 2 vol., 1110 p.



64 PIERRE GISEL

a son lieu au carrefour ou a l'interface entre exercice theéologique, philo-
sophie, sciences humaines, tous rapportés au terrain de nos sociétés. Parmi les
références fréquentes: Blondel et Rahner (mais en limitant leur transcendanta-
lisme, ou en I’équilibrant, par une prise en compte plus grande des positivités
du monde et de I'histoire), Schleiermacher et Balthasar, Troeltsch, Habermas
et la philosophie politique francaise.

1. L’ «Ouverture»

L’«Ouverture» que propose Theobald rapproche la perspective stylistique
de la mise en forme du monde chez Merleau-Ponty : la mise en oeuvre singu-
liere d’un sens nouveau a méme le sensible. S’y noue rien de moins qu’une
existence incarnée, tout a la fois au cceur du créé et sur fond sapientiel, sous
I’horizon d’un renoncement & une transcendance verticale (supranaturaliste ou
«extrinséque» disait-on dans les débats autour de la crise moderniste) et en
lien a une fécondité potentielle de chaque présent (son profil messianique), sur
fond de discrete structure appel-réponse. La tache est alors celle d’un critique,
Initiateur ou passeur, dans un environnement plus «esthétique» ou de fiction
(d’ou les références a Schleiermacher et a Balthasar) que «naturel». Peut étre
ici assumé, contre ce que furent les bastions catholiques antimodernistes, un
ré-enracinement dans les transcendantaux du beau, du bien, du vrai, avec leurs
déploiements propres. C’est la en effet que viennent prendre place aussi bien un
style chrétien que les figures du Christ et de ce qui les médiatise (Ecriture, Eucha-
ristie, Eglise), en résonance tant avec le mythologique qu’avec le mystique.

Théologiquement, 'auteur fait fond sur une donne interne au christianisme:
I'inscription d’une réception dans le moment originaire (la «révélation»), au
fondement d’une créativité interprétative, plurielle (en doctrine, ¢f. I'irréductible
dualité des poles christologique et pricumatologique, leur lien ausst bien sqr, et,
comme centre de I’Ecriture, non une figure isolée et vue pour elle-méme, mais
la relation de cette figure a d’autres figures, en réseau, que ce soit dans ce qui
est raconté ou au plan du texte final et de sa symbolique d’ensemble). On peut
parler ici de veine sapientiale je 1’ai dit, faite d’ouverture au réel et d’un travail
de la transcendance inscrit ou a inscrire en immanence, non sans créativité,
plurielle au demeurant (il y a 1a la marque d'un écart par rapport a Balthasar).
Mettre au centre le concept de stvle permet de tenir ensemble fond et forme,
ou identité et historicité, et de valider une liberté comme geste ou ["humain et
le monde sont assumeés de I'intérieur. Focaliser ainsi sur une maniere d’habiter
le monde, a méme le sensible et en lien avec les imaginaires (textes, oeuvres,
histoire culturelle du christianisme, etc.), casse toute absolutisation et laisse place
a d’autres traditions, ouvrant sur une «hospitalité» fonciére, un accueil qui passe
par «dessaisissement» et «apprentissage», ayant désactivé les préférences (cf.
’indifférence ignatienne), sur fond d’une «démesure de Dieu» «a la mesure de
chacun» (c¢f p. 77 et 82-84, et 718, 820, 902 sq.), selon un jeu de pertinence et
impertinence, combinées, et de réflexivité fonciere (cf. p. 127, 135, 192).



LE CHRISTIANISME COMME STYLE 65

On ne s’y trompera pas, se trouve ici en jeu une réflexion touchant la perti-
nence tant du christianisme que du théologique, sur fond d’un discernement
argumenté quant a leur histoire en modernité et quant au destin méme de cette
modernité. D’ou une lecture théologique de la culture en son autonomie, ici
bien marquée, et un regard interne du christianisme sur lui-méme, ici comme
maniére spécifique d’habiter le monde en sa contingence et son ¢lémentaire
étre-la (cf. p. 149 sq., 167 sq., 171), non sans recours a une perspective de
type généalogique (articulant perspectives «externe» et «interne», cf. p. 186);
I’auteur ne se contente pas d’en appeler a du patrimonial ou a I’herméneutique
d’un donné (la Bible, un ensemble doctrinal ou symbolique, etc.), ni de défendre
une conviction parmi d’autres possibles, sur fond pluraliste. On se reportera sur
ces points a la mise en place des «manicres de faire de la théologie» (p. 177-
196), qui reparcourt: a) la «différenciation interne» qui affecte la théologie,
ouvrant les diverses ripostes que sont les paradigmes «historico-herméneu-
tique», «transcendantal», «esthétique», «practico-narratif», «interculturel et
interreligieux», b) le débat de type «juridictionnel», au plan de I’institutionnalité
socio-politique, plus externe, mais pouvant traverser les divers paradigmes de
riposte que je viens de noter, ¢) un «nouveau rapport aux traditions»: le fait
méme d’un recours possible ou désirable a de la tradition en situation moderne
laique et le fait de leur pluralité bien sir.

2. Premieére partie : «Diagnostic théologique du moment présent»

Dans cette partie, de relecture historique surtout, le moment de la crise
moderniste, catholique, joue un rdle central, une crise qui est I’occasion, pour
Theobald et par-dela les débats donnés et leurs interprétations en face a face, de
passer d’une «analyse doctrinale» a I’«auscultation», décentrée, d’une «trans-
formation culturelle» (¢f. p. 221), dimensions sociales et politiques comprises.
On peut, a I’arriére-plan, repérer la trace de I’avenement d’une nouvelle ratio-
nalité, qu’assume [’auteur, quant aux productions du phénomene et des textes
religieux.

Cette premiere partie s’arréte également aux déplacements provoqués par
la crise moderniste dans le champ proprement théologique ou doctrinal. On
peut noter: a) une christologie transcendantale (tout particulierement, Blondel
et Rahner) faisant césure par rapport au corps de doctrine catholique; b) un
désenclavement de la philosophie, la faisant sortir des preambula fidei pour
lui reconnaitre ou lui donner une pertinence sur I’ensemble du religieux, ici
chrétien; ¢) une focalisation sur un ¢change Dieu-homme, mais en intégrant
I’asymétrie des deux poles; d) la meditation d’un secret, ultime; e) une
validation de I"'immanence et du pratique; ) un enracinement de la foi dans
le destin de I’humain (on quitte alors la question d’«objets a croire» pour
considérer la croyance sous son aspect formel et intégral, donc selon une
logique «spirituelle» ou celle d’un «faire»); g) une validation de la modernité



66 PIERRE GISEL

comme abandon de normes extérieures ou d’appels a époques exemplaires,
pour puiser en elle-méme ce qui reléve du normatif, avec prise en compte des
diverses ripostes qui s’ensuivent (notamment [’articulation, difficile, entre
contenus concrets et contingents d’une part, formalité générale, subjective et
socio-politique de I’autre); h) une mise en garde a I’encontre de la tentation
«apocalyptique» d’un refus intégral qui vivrait d’une opposition entre visions
d’ensemble, philosophiques ou théologiques, au profit d’un travail sur des
apories internes a toute situation donnée; 1) la prise en compte d’une diversité
des fonctions du religieux (cf. p. 333).

A I’arriere-plan se donne une triple tache, de ressort et de terrain anthro-
pologiques: a) la cohésion sociale (qui suppose la gestion tant du pluriel que
d’un surcroit) ; b) la relation a d’autres traditions; ¢) un style propre d’eftec-
tuation. S’ annoncent aussi, comme double fil conducteur, la volonté d’honorer
I’«autonomie radicale de la création» d’une part, une compréhension de
«I’Evangile comme auto-révélation eschatologique de Dieu» de I’autre (p. 202;
¢f. aussi p. 355). Et apparait requis de passer par une «théorie théologique de
la modernité» (p. 297, 328), ou semble dépassée la décision de faire de la
modernité un theme de la théologie, pour ouvrir sur un faire de la théologie
dans le cadre de la modernité (cf. p. 300, 302).

3. Deuxiéme partie: «Une maniere de procéder»

La deuxiéme partie de I’ouvrage reprend ce qui sous-tendait I’«OQuverture».
On y trouve notamment des précisions sur la théologie spirituelle, ainsi que sur
le statut de la dogmatique, ou ’auteur souligne, a la suite tant de Rahner que
de Balthasar (c¢f. p. 408 ; point déja bien marqué p. 204 et repris p. 715 n.), son
unité avec la «théologie fondamentale» (dans 1’«Ouverture», on trouvait déja
plusieurs points relatifs a cette derniere : son statut, son avenement historique,
ses formes et les enjeux qui y sont liés). Dans les pages présentes, on peut
encore lire des perspectives sur le discernement ignatien (touchant au théologal
et au discernement d’une vie authentique), des réflexions autour de la théma-
tique de la justice, des différenciations relatives aux enjeux de la narrativité, un
retour sur la question du caractére «confessant» de la théologie.

4. Troisieme partie: «Lire les Ecritures en théologien»

Dans cette troisiéme partie, on notera, en inflexion critique de Gauchet
notamment, la prise en compte d une altérité constitutive plus forte a I’'ceuvre
dans la matrice chrétienne, ainsi que d’une créativité culturelle plus foison-
nante, au présent, a I’encontre de 1'unicité d’un événement christique et de la
répétition constante d’'une méme structure.

Soulignons aussi le passage par Troeltsch, aux plans tant d'une articulation
de la méthode historique et de la tiche systématique que d’une généalogie de



LE CHRISTIANISME COMME STYLE 67

la méthode historique comme noyau dur d’une vision moderne du monde.
Apparaissent également validés: a) une vision du monde comme totalité et
habitée d’une dynamique immanente, b) le dépassement d’une question posée
en termes d’adaptation au profit d'un changement de paradigme (comprenant
une transformation globale de la théologie), ¢) une interrogation sur I’attitude
par rapport a toute tradition, sur fond de connexion totale (en synchronie), d)
une généalogie de la culture contemporaine, ¢) le lien entre les «idées» et les
formations sociologiques, f) une science générale de la société, intégrant histoire,
philosophie de I’histoire et de la culture, éthique (dépassant psychologie philo-
sophique et sociologie purement descriptive), g) la question des rapports entre
socialisation et individu; h) une vision historique différenciée, sachant que tant la
question du moment des doctrines que celle de I’absolu restent a reprendre.

Plus globalement, ['auteur souligne que la double question de I’apocalyp-
tique et de la dramatique de I’histoire (oubliée par les libéraux) doit également
étre réexaminée (contre une pure spiritualisation, contre sa transformation
aussi en apologie du martyre face a un totalitarisme [y compris chez Balthasar,
cf-p.602sg., qui reprenait Peterson, ¢f. aussi p. 318] et, de toute maniere, contre
une conception de I’Eglise comme contre-société). La reprise se fera en antithése
aux libéralismes socio-politiques et religieux, validera en christianisme la forme
du récit, déployant une venue de I’Evangile dans le corporel, et ouvrira sur la
thématique de la modemité comme transmutation de [’apocalyptique. En tout
cela se noue un dépassement tant d’un libéralisme adaptatif-idéaliste (un simple
«accommodement» aux valeurs du temps) que de tout modele contre-sociétal
(I’Eglise «société parfaite» ou un Royaume de Dieu utopique), pour valider
plutot, sur fond de ce que Theobald nomme a plusieurs reprise un «agnosticisme»
quant au lien social (¢f. p. 611, 724, 731-777, 808 sq., 820, 831), un accueil
contextualisé, en régime sapientiel ou créationnel, et traversé d un geste de I’esprit
(geste lié a exces et pluralité, et démarqué de tout réve de corps totalisant).

Au plan de I’Ecriture dont il est ici centralement question, on notera plus
spécifiquement les thématiques du canon (ainsi que celle du canon dans le
canon) et de I’«unique qui engendre une multitude d’uniques» (cf. p. 645 sq.,
648, 683, 692, 696, 794 sq., 822 sq., 882 sq., 902 sq., 954 et 957), insubsti-
tuables (p. 816, et avec refus de I'image d’un Pere qui en préfere un, cf. p.821).
L’épitre aux Hébreux y est relue, dont son motif d’un initiateur de la foi qui
meéne a [’accomplissement (foi qui, ici, fut celle de Jésus), une foi en méme
temps soumise au Dieu qui se révele et inscrite au corps (non une foi comme
assentiment intellectuel a des «propositions»), et ou se nouent naissance,
é¢mergence selon itinéraire, et réception du monde, en héritage.

5. Quatrieme partie: «Le christianisme comme style»
La quatrieme partie se déploie selon I'axe, différencié, d’un «croire en

Dieuy, dans une «Eglise située dans I’ouverture messianique de la création», et
a I’enseigne d’une «sainteté comme mystere du monde».



68 PIERRE GISEL

L’interrogation porte sur la soci€té, sur les traditions les unes par rapport
aux autres, sur sa tradition aussi, en lien a une identité ou doit se penser une
forme évangélique au coeur des socialisations et portant la marque, escha-
tologique, d’un Dieu et d’une unicité comme singularité a méme le monde.
L'auteur y reprend les questions du silence de Dieu, de I’expérience du mal
et d’une subversion, positive — selon abandon, résistance et persévérance —,
au cceur d’un monde clos et requérant de faire advenir I'unicité de chacun, en
liberté et hors toute garantie.

S’ouvre alors une reprise de la thématique du monothéisme, en lien avec la
question du lien social (ici laissé a sen indétermination); Theobald y reprend
les débats lancés par Peterson: le lien trinité et paix eschatologique selon
Augustin (contre Eusebe), qui se démarque d’une monarchie divine, tout en
déclassant Celse pour qui "unité exclusive de Dieu ne pouvait qu’aller de
pair avec un isolement destructeur des particularités. Sont ici en cause une
validation de I’eschatologique et un processus de transformation des ames, en
lien avec un Dieu trine sans correspondance dans les créatures (Peterson aurait
pu, remarque ’auteur, faire jouer ce théme au plan des structures de I'Eglise
aussi et non seulement au plan du politique). En un temps qui ne connait
que des instances et des sujets sans métaphysique commune, et seulement
des accords concrets (non sans une certaine institutionnalisation du conflit),
Theobald construit une pertinence du monothéisme comme régulation du
style de I'inscription chrétienne d’existence a méme la diversité du monde,
une inscription d’existence en travail, spirituel et passant par I'imaginaire, sur
fond d’un Dieu abyssal. Il ouvre alors sur une limitation du principe et sur une
créativité renvoyant a exces.

La fonction de I'Eglise sera ici de mystagogie, en appelant a un travail
de I’Esprit et a un croire comme advenir du sujet (mystique), a I’encontre du
régime de vérité de Vatican 1. Dot une démarcation a 1’égard de la stratégie
récente visant a renforcer ’homogénéité de 1’espace ecclésial ou croyant, au
profit d’une problématique centrée sur la maniére de s’inscrire au monde et sur
le type de vérité alors en jeu (un type non intégraliste).

La visée passe ici par la reprise d’une réflexion sur le rapport entre ['un et le
multiple, par une critique de I’ecclésiocentrisme, par un débat sur les ambiguités
de I'universalisme, pour en appeler a un «théologique négatith comme source
de différenciation, hors tout modele donné, validant plutot le contra-factuel
(messianique ?). Par rapport a I'histoire de la théologie, Theobald tient qu’on
devra se garder d’une mise en cause du motif de la création par radicalisation
sotériologique (ainsi chez Luther, rompant avec 1’équilibre origénien et augus-
tinien).

Notons que Theobald en appelle aussi, au passage, a la christologie de
I’ Apocalypse (le Fils d’homme, tout a la fois agneau égorge depuis la fondation
du monde et cavalier venu pour vaincre) et au penser d’un lieu qui, a I’encontre
d’une neutralisation radicale du destin, donne existence a Dieu (un Dieu qui,
venant vers I’homme, s’approche ainsi de son accomplissement). Dieu est ici



LE CHRISTIANISME COMME STYLE 69

I’Unique qui €chappe aux divinités sacrales. On en repensera la «patience»,
laissant le mal hors tout scheme de responsabilité-accusation, pour prendre
plutot sur soi la violence et la faute d’autrui, selon une démesure d’intériorité,
seule féconde (lieu d’un débordement d’étre et d’un extréme de la capacité a
se laisser affecter).

Dans la «conclusion» de I’ensemble du livre, Theobald souligne que
I’Evangile aura été ici compris comme nouveauté radicale, surcroit de bonte,
universalité suspendue a Dieu seul et comme tel, la foi étant 1’acte humain
qui fait crédit a la vie a I’encontre de ce qui s’y oppose (elle reléve la d’un
engendrement). La catégorie de style condense cette disposition, inscrite dans
le divers et en immanence, faite d’hospitalité ouverte et d’une transformation
de I'intérieur. Non donc une culture et une société propres, a défendre; mais
une maniere d’habiter le monde, ici contre toute globalisation uniformisante
et violente. C’est 1a que se dit, au présent, la révélation définitive de Dieu,
comme Evangile du monde vu comme sa création. Et cela s’opére aux limites
(internes) du monde. Messianiquement.

6. Questionnements

Le lecteur aura compris que je suis de trés pres les positions de Christoph
Theobald. Tant pour ce qui touche la relecture des deux derniers siécles que
pour ce qui concerne les diagnostics posés sur notre situation contemporaine,
au plan social, culturel, voire politique, ou, encore, pour ce qu’il en est des
décisions de fond relatives aux conditions et aux formes — au statut, a la perti-
nence et a la tache — du travail théologique ou de ce dont nous en héritons.

Sur ces divers points, I’accord — voire la complicité — va loin. Je me bornerai
des lors, dans cette derniere section, a partager quelques questionnements. Ce
sont des questionnements ouverts, proposés a I’échange, et a fin d’approfon-
dissement. Ils sont adressés a tous, a Christoph Theobald bien sur, mais, d’une
certaine maniere, a moi également. S’ils peuvent indiquer, sur tel ou tel point,
une démarcation par rapport a telle formulation de Christoph Theobald, c’est
sans savoir, au final, si se font jour la des différences de détail et qui, reprises,
aboutiraient a un accord, ou si ces différences de détail sont symptomatiques
d’une différence plus grande?.

Mes questionnements s’articuleront autour de quelques motifs apparemment
un peu techniques, mais qui, a mon sens, touchent des points centraux au vu
tant de ce qu’est le christianisme que de ce que nous avons a faire au cceur de
notre donné contemporain.

Je partirai de la distinction entre «théologie fondamentale» et «dogma-
tique». Theobald dit bien comprendre «pourquoi Rahner et Balthasar défendent

* Pour un autre écho, ¢f. V. Houtzer, «Le christianisme comme style. Dogmatique
“négative™ et identité stylistique du christianisme dans 1’ceuvre de Christoph Theobald»,
RSR 96/4, 2008, p. 567-590.



70 PIERRE GISEL

avec [...] vigueur [ ‘unité entre la théologie dogmatique et la théologie fonda-
mentaley (p. 408, souligné par I’auteur). Sur le fond, c’est que la «forme» de la
foi (le «style» dirait Theobald, la fides qua pourrait-on dire aussi) est tout sauf
indifférente, comme si les contenus dogmatiques (la fides quae) importaient
seuls et en eux-mémes (cf. p. 152 sq., en référence a Rahner; ¢f. aussi p. 204,
283, 715 n., ou encore, en référence a Troeltsch, p. 586, voire 298, 339, 437).
Et Theobald de renvoyer, dans la foulée, a la «forme méme de la Révélation»
(p. 155, souligné par I’auteur), un point fondamental chez lui, et sur lequel je
vais revenir. La redistribution de fond assumée ici par Theobald — avec ce qu’il
en est du coup du geste croyant, acte humain porté par I’Esprit et inscrit dans
les positivités de I’histoire que soulignent et travaillent par ailleurs les sciences
humaines — ne me fait pas probleme. Au contraire. Mais, sur cet arricre-fond — et
en en modifiant du coup le statut —, la question d’une pertinence du doctrinal
ne doit-elle pas étre reprise, en lien avec une tradition particuliére, a réguler et
dont il convient d’orienter les pratiques et I'institutionnalité ? Par-dela et en
fin de compte : comment éviter que les accents mis par Theobald sur le «style»
qu’est le christianisme — accents décisifs encore une fois et que je n’entends
nullement remettre en cause —, articulé a un advenir singulier requis a chaque
fois, pour chacun et en accueil de chaque autre, n’ouvrent a terme sur une
dissolution en universalité ? Dit autrement et des lors: n’y a-t-il pas a reprendre
—a préciser et a limiter —I’articulation ou le renvoi a une positivité plus assurée,
de droit seconde et particulicre, certes, mais requise, tout en étant sanctionnée
en ce statut ?

Second questionnement, le fameux axiome de Rahner, soulignant la «circu-
larité» —en réciprocité — de la «trinité¢ immanente» et de la «trinité économique».
Theobald le sanctionne, notamment p. 773 sg. C’est qu’il a indéniablement sa
part de vérité. On doit en effet bien dire que c’est la trinité immanente qui «se
manifeste» dans 1’économique. Mais, a partir de I’économique et selon ce qui
s’y «manifeste», ne faut-il pas aussi souligner une asymeéirie, celle, finalement,
qu’il y a entre ce qui est ici dit Dieu et le monde, les existences humaines et
leurs histoires ?° On notera néanmoins qu’a coté d’une proximité a I’endroit de
Rahner en ces matiéres, Theobald dit aussi I’asymeétrie évoquée ; ainsi, explici-
tement, p. 266-268 (cf. également p. 275 et 295, et, plus globalement, le motif
récurrent de la «démesure», ainsi que la reprise, elle aussi récurrente, d’une
dramatique d’existence articulée a la Loi, constitutive méme quand elle est
subvertie). Mutatis mutandis, ce deuxieéme questionnement reléve d’'un méme
horizon d’interrogation d’ensemble que le premier: assurer une forte asymérrie
entre Dieu et I’économique — conditionnant I’opération en jeu au coeur de
I’économique — me parait en effet aller de pair avec une irréductible parti-

* Pour un débat, avec références, cf., trés proche de Theobald quant a la posture de
fond a mon sens, J. MomaT, Dieu qui vient a ["homme, t. 1. Du deuil au dévoilement de
Dieu, t. 11: De I'apparition a la naissance de Dieu (11/1. Apparition et [I/2. Naissance),
Paris, Cerf, 2002, 2005 et 2007, ici, notamment [I/1, p. 112-122 et 169-174.



LE CHRISTIANISME COMME STYLE 71

cularité de I’économique et de ce qui s’y noue, et, réciproquement, 1’accent
mis sur I’irréductible particularité, a valider comme telle, ne peut a mon sens
que renvoyer a un irréductible décalage Dieu-monde, a valider comme tel
¢galement. La réception de I’axiome de Rahner me parait illustrer un risque sur
ce double point. Il y a donc ici a équilibrer, ou a decaler.

Dans la foulée, je voudrais aussi questionner un motif constant de Theobald,
en référence directe au theme la aussi rahnérien de 1’ «auto-communication» de
Dieu (on touche alors au remaniement complet de ce qu’il faut entendre par
«révélation», en démarcation d une compréhension qui avait marqué les Temps
modernes et que le XX* siecle a justement entendu dépasser?, en protestantisme
comme en catholicisme d’ailleurs, sauf mouvance dite évangélique), celui qui
veut que Dieu n’ait rien a révéler d’autre que «lui-méme» (lié a notre propre
acces a nous-mémes et a notre destinée, cf. p. 154, 164, 177, 202, 828-830,
989 sq.). Il y a 12 une démarcation a 1’égard de «vérités a croire», a I’égard
d’un Dieu supranaturaliste et externe aussi (c’est li€), au profit d’une vision
ou I’humain est touché au cceur de ce qui fait sa posture d’existence: ’engen-
drement de I’humain comme tel qu’appelle Theobald de ses voeux ou que vise
le «style» du christianisme. Une nouvelle fois, ce que met en avant Theobald
me semble a la fois heureux et central en christianisme ; mais la a nouveau,
une interrogation me parait devoir étre relancée. C’est finalement celle des
meédiations sans lesquelles, en matieres humaines, personnelles et collectives,
rien ne «se passe», rien ne «nait» ou n’est «engendré». Des médiations toujours
culturelles et sociales, bien sir. Quel statut et quelle légitimité leur accorder et,
surtout, concrétement, quelles formes leur donner ou leur reconnaitre et selon
quelles articulations au monde de tous a chaque fois ? Ici, la transcendantalité
de la pure donation de Dieu et d’une pure auto-transcendance de I’humain
ne suffit pas, sauf a en rester a un suspens, formel: le transcendantal ne peut
qu’étre transversal aux cultures et aux concrétions humaines qui s’y nouent. Il
est d’ordre «spirituel», mais il ne suffit pas a déployer — pire, il risque d’obturer
— la scéne réelle du religieux, faite de destin historique particulier, dispositifs
sociaux et imaginaires compris.

Avec les questionnements ouverts ici, 1l y va non plus seulement de la
maniere dont on peut opérer en christianisme, voire en Eglise (ce que fait
excellemment Theobald), mais, de fagon plus décentrée, de la possibilité
d’une interrogation portant aussi bien sur les particularités de notre généalogie
occidentale et de ce dont nous en héritons (avec ses ambivalences, des chances
et des risques possibles) que sur une histoire réelle du christianisme dont il n’y
ait pas seulement a dénoncer ce qui ne serait pas conforme a un «style» foncier,
mais a lire aussi les formes effectives — toutes ! — comme instructives de ce qui
le porte et de ce qu’il porte.

Un tel décentrement me semble relancer en outre, a I’interne, une interro-
gation sur la particularité, la concrétude historique et les limites des imaginaires

* Je me suis expliqué récemment sur cette évolution et ses risques internes, dans
«Place, fonction et forme de la théologie», RSR 96/4, 2008, p. 503-526.



72 PIERRE GISEL

internes au christianisme, a commencer par la figure christologique, découplant
la ce qui se tient au cceur du proces liant référence a Jésus er renvoi a Dieu,
alors qu’un recours a I’«unton hypostatique» risque a I’'inverse d’en réduire la
positivité, I’historicité et la particularité, ainsi que le réseau dans lequel cette
figure prend corps. Theobald me parait au demeurant lui-méme conduire &
une telle interrogation. C’est quasi explicite p. 828-830 par exemple; sur le
fond, on pensera aussi a sa mobilisation du péle pneumatologique (notamment
p. 188sq., 335, 350, 553-556, 764, 883), a I’inscription délibérée du christolo-
gique dans un proces qui en dépasse la figure récapitulative tout en lui donnant
sens par cela méme, a I’insistance, enfin, mise sur la pluralité des «uniques».



	Étude critique : le christianisme comme style

