
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 59 (2009)

Heft: 1

Artikel: Existe-t-il une justice chrétienne? : Quelques réflexions sur les
doctrines sociales d'Ernst Troeltsch

Autor: Disselkamp, Annette

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381785

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 141 (2009). P. 47-62

EXISTE-T-IL UNE JUSTICE CHRETIENNE

Quelques réflexions sur les Doctrines sociales
d'Ernst Troeltsch

Annette Disselkamp

Résumé

L'ouvrage Les doctrines sociales des Églises et groupes chrétiens (1911)
d'Ernst Troeltsch recèle des réflexions sur la justice distributive qui sont de

nature à alimenter nos questions et incertitudes plutôt que de fournir des

réponses et de nous rassurer. Le problème se présente sous la forme d'une

interrogation relative aux inégalités entre les êtres humains, et l'auteur fait
voir que les principales doctrines théologiques exacerbent la difficulté alors
même qu 'elles tentent de la concevoir et de la rendre intelligible. Nous invite-
t-il à baisser les bras Et si au contraire, les limites d'un concept nous
encourageaient à faire face aux situations les plus scandaleuses

Introduction

À l'heure actuelle, réfléchir au problème de lajustice distributive pourrait
paraître totalement anachronique. La réponse des gouvernements à la crise

financière récente ne foule-t-elle pas aux pieds toutes les considérations qui ont
été développées à ce sujet, surtout depuis les années 1970 Car aucune position
philosophique ne rend plausible l'alimentation des caisses bancaires en prenant
sur les fonds de l'Etat, ni le maximin (Rawls), ni les opportunités de réalisation
des individus (Sen), ni non plus l'égalité des ressources (Dworkin)1. De fait,
la doctrine n'a pas encore été trouvée qui légitime l'affectation de sommes

publiques vertigineuses à des circuits privés, et encore moins l'opération de

sauvetage des couches moyennes au détriment des populations les plus
vulnérables, ou des banques occidentales en sacrifiant les paysans africains2. Dans
le même temps, des donateurs privés conditionnent leurs aides destinées aux
nécessiteux à la volonté de la population de parcourir cent mètres à la brasse et

1 Pour une présentation récapitulative des théories de lajustice depuis J. Rawls, voir
D. Maguain (2003).

: «Dans la crise actuelle, devons-nous sauver les banques ou les paysans africains ?»,

se demande I. Eeetand (2009. p. 17).



48 ANNETTE DISSELKAMP

au crawl (le «Téléthon»), ou encore au nombre de bonnes réponses données par
les «stars» dans un jeu télévisé.

La question de la justice présente donc plus que jamais un défi, et force est
de constater que la situation de crise actuelle tend à réduire au silence la plupart
des réflexions théoriques, comme si elles n'avaient jamais existé ou qu'elles ne

pouvaient s'appliquer qu'à un contexte économique et social relativement stable.

Entre l'impuissance politique et la frivolité médiatique, que reste-t-il à dire
Le dilemme est des plus malaisés. Voilà pour quelle raison il semblerait

utile de le reconsidérer à sa racine en le posant dans toute sa cruauté. Il est un
fait que les biens de la terre sont inégalement distribués, et pour être sincère

nous n'avions pas besoin d'attendre la survenue d'une crise importante afin de

nous en rendre compte. Une minorité de personnes possèdent la quasi-totalité
des richesses disponibles et aucun argument ne rend a priori acceptables les

différences effectives. Qu'on soit relativement protégé (c'est probablement le cas
de la plupart des utilisateurs de la Revue de Théologie et de Philosophie, auteurs

comme lecteurs) ou qu'on se trouve exposé au manque, nous sommes conscients

que ce sont en grande partie des hasards qui ont produit ces distinctions.
Les doctrines sociales des Eglises et groupes chrétiens d'Ernst Troeltsch ;.

auxquelles est consacrée la présente contribution, explore cette intuition
précisément. On le verra, la pensée chrétienne selon Troeltsch révèle les apories
inhérentes à la question de lajustice et elle ne ménage pas nos susceptibilités.
Il ne faut pas s'attendre à y découvrir des solutions ni même l'établissement
de principes généraux. Car l'ouvrage s'arrête au XVIIIe siècle, alors qu'il
soulève au départ la question de l'éventuel apport religieux à la solution des

déséquilibres qui ont marqué le tournant du XXe : manquant à la promesse
du titre. Troeltsch ne livre en vérité aucune indication susceptible de fonder
une meilleure organisation sociale ou une répartition plus supportable, tout en

soulignant la profonde injustice des conditions régnantes et des inégalités. Lui
qui a écrit des pages lumineuses concernant le rapport entre le christianisme et
les valeurs libérales de la modernité, dont notamment l'égalité politique4, reste
discret à la fin sur la réalisation de lajustice distributive et admet qu'il n'y a

pas de mesures pratiques pouvant se référer à des critères éthiques établis. Plus

spécifiquement, la «question sociale» et la «question ouvrière» propres aux

temps modernes, qui interpelle la théologie5 et auxquelles se rapporte le projet
même des Doctrines sociales, restent sans réponse.

1

Pour une présentation systématique générale de cet auteur, je renvoie à l'ouvrage
collectif dirigé par P. Giset (1992). qui réunit les points de vue théologique, philosophique,

historique et sociologique. J. Séguy (1980). A. Déviais (1995) et C. Froidevalx
(1999) s'intéressent aux implications sociologiques et philosophiques. Une partie de

l'œuvre de Troeltsch est disponible en langue française, avec les traductions de M.B. de
Launay (E. Troeetsch. 1991) et de J.-M. Tétaz et al. (E. Trolttsch. 1990. 1996). La
conclusion des Doctrines sociales a été traduite en 1961

' A propos de ce thème, voir J.-M. Tita/ 1999).

L'«éthique sociale» conçue comme une partie intégrante de la théologie morale
ou de l'éthique théologique émerge en effet depuis le XIXe siècle, surtout en rapport



EXISTE-T-IL UNE JUSTICE CHRÉTIENNE? 49

C'est précisément ce qui explique tout l'attrait qu'elles continuent d'exercer
et l'intérêt qu'il y a à s'y arrêter.

1. Ordre céleste et ordre terrestre

Les doctrines sociales des Eglises et groupes chrétiens, parues en 1911,

sont parcourues par un paradoxe frappant, qui indique toute la gravité du

problème et qui montre d'entrée de jeu pourquoi la question de la justice est

par définition inaccessible aux raisons faciles. L'auteur développe une sorte de

dialectique des idées religieuses6 qui est de nature à désarçonner tout lecteur
de bonne volonté. Contrairement à ce que suggère la couverture, le théologien
et philosophe protestant nous surprend dès les premières pages en soutenant

que le christianisme ne renferme pas de doctrine sociale propre. Car, voici
le principal argument, le message biblique du Royaume de Dieu concerne la

vie étemelle et ne saurait s'appliquer au monde d'ici-bas; ne prétendant pas
améliorer les conditions de vie réelles, il est réfractaire à être traduit en recettes

d'organisation des rapports ordinaires7. L'opposition mondain/supramondain8
ou temporel/spirituel, centrale à l'ouvrage, résume ces prémisses.

Le livre est-il vain d'emblée De fait, du moment où tout effort pour
déterminer le contenu social du christianisme est déclaré inconsistant, il
devient difficile de concevoir une quelconque contribution de la religion à la

tâche d'ordonner la vie commune partant d'appliquer des principes reconnus
«justes». Le lecteur désireux de découvrir des pistes en vue de répondre aux

questions de société pourrait alors être tenté de refermer les Doctrines sociales

avant même d'entamer le deuxième chapitre, et en tout état de cause, le public
est dès lors averti que l'ouvrage nous fait entrer au cœur d'un raisonnement

particulièrement complexe'.
Il est certain cependant que l'affirmation ne se ramène pas à un jeu d'esprit.

L'opposition entre «temporel» et spirituel» autour de laquelle se construit

l'ouvrage traverse selon Troeltsch la pensée chrétienne depuis les origines
jusqu'au présent, avec des répercussions considérables sur l'histoire de la

avec la «question ouvrière», que la théologie catholique de son côté aborde dans les

grandes encycliques sociales.
6 La dialectique de Troeltsch -j'emploie ce terme librement - ne doit pas être

confondue avec celle de K. Barth (voir les remarques concises de P. Gisel. 1990).
«Renonciation à tout idéal social intramondain. aux valeurs politiques et

économiques en général» (E. Troeltsch. 1919. p. 32).
8 Weltlichlïtberweltlich (E. Troeltsch. 1919. p. II).
9 P. Gisel situe l'interrogation troeltschienne dans un cadre élargi qui tient compte

de l'actualité théologique et philosophique. Il écrit par exemple : «la théologie travaille et
réfléchit... aux phénomènes d'institutionnalisation et aux diverses productions ideelles
qui les accompagnent en les insérant dans une perspective historique» (2002. p. 173).



50 ANNETTE DISSELKAMP

pensée non seulement en théologie mais aussi en philosophiel0. C'est pourquoi
la mise au jour des conséquences qu'elle est susceptible d'entraîner permet de

mieux comprendre nos propres difficultés à aborder les grandes interrogations
éthiques, dont celle de la justice notamment. En effet, il n'est pas illégitime
d'interpréter le paradoxe chrétien comme l'expression aiguë d'un problème qui
n'est pas limité à la religion, à savoir l'écart existant entre l'idéal et la réalité.
Les théories de la justice ne s'accordent-elles pas à imaginer, de façon plus
ou moins explicite, une sorte de condition fictive, à commencer par le «voile
d'ignorance» de J. Rawls, et cette projection n'inspire-t-elle pas le reste de

leurs réflexions Elles expriment et systématisent l'embarras et l'indignation
que provoquent en nous le constat des disparités les plus criantes, et Troeltsch
ne fait pas autre chose en absolutisant d'un trait de plume la distinction entre un
règne idéel parfait et un monde réel où l'injustice semble être la règle.

2. Un socialisme chrétien

Il est ici nécessaire de rappeler brièvement la place des Doctrines sociales
dans les discussions de l'époque. L'œuvre de Troeltsch intéresse entre autres le

débat concernant le rôle du christianisme dans la naissance des idées socialistes
et communistes ainsi que sa relation aux questions actuelles. Intervenant dans

une polémique contemporaine, les Doctrines sociales s'élèvent contre toute
tentative pour rapporter le christianisme aux conditions données". D'un côté, il

y a ceux qui en font une manifestation, de type politique, contre les abus sociaux

ayant régné au temps de Jésus. D'autres mobilisent l'Evangile pour résoudre
les problèmes du jour; ils s'associent, dans cet effort, aux partis politiques,
qui n'hésitent pas à se servir de références religieuses afin d'appuyer leurs

propositions. Il n'y a pas jusqu'à Bismarck qui n'ait revendiqué l'obédience
biblique de ses réformes '2.

Fidèle à sa prémisse de départ, Troeltsch rétorque à la première orientation ':

que le message évangélique «n'est ni la création d'un mouvement social» ni
celle «d'une quelconque lutte des classes»'"1: «Tout ce qui touche à l'essence
même de la chose découle de la dialectique propre des idées religieuses»,
écrit-il, et: «Toute science religieuse libre de préjugés (unbefangen) démontrera

la relative indépendance de l'idée religieuse».1' Ainsi, si l'Evangile a

10 A. Dumais, J. Richard. A. Gounelle. P. Gisel, J. Reimer (2002) explorent les

aspects de la question du statut de la religion dans la modernité en particulier, en
montrant que cette interrogation regagne en actualité.

11 A. Dumais (2004) analyse finement quelles sont les conséquences pour la

conception de l'histoire.
r- E.Troeltsch(1919,p.2).
': Représentée par R. Pohlmann, Geschichte des antiken Sozialismus und Kommunismus

(1893/1901), et, plus connu. K. Kautsky. Geschichte des Sozialismus in
Einzeldarstellungen (1895 ; cf. E. Troeltsch. 1919. p. 17-18. note 10).

14 E. Troeltsch (1919, p. 13).
15 E. Troeltsch (1919, p. 31-32).



EXISTE-T-IL UNE JUSTICE CHRETIENNE? 51

toujours davantage attiré les pauvres et impuissants que les riches et puissants,
ce n'est pas parce qu'il correspondrait à l'ambition de bouleverser l'ordre
existant au bénéfice des dépossédés, mais parce que les personnes les plus
défavorisées connaissent spontanément une vérité ignorée des autres, à savoir

que les avantages matériels importent peu. En conséquence, les pauvres ou
les membres des couches inférieures sont porteurs de l'Evangile, non en tant

qu'ils représentent une position sociale déterminée mais en tant qu'ils sont, en
quelque sorte, affranchis de tout intérêt d'ordre matériel : ne possédant rien (ou
peu), ils savent d'instinct que la vraie richesse n'est pas de ce monde '6.

En deuxième lieu, à ceux qui prennent appui sur la Bible dans la perspective
de légitimer telle ou telle politique sociale, Troeltsch réplique que le caractère
idéel de la religion vaut dans les deux sens. Sa critique s'adresse en particulier
à l'ouvrage du théologien (aujourd'hui pratiquement oublié) M. von Nathusius,
La contribution de l'Eglise à la solution de la question sociale (1893-1895),
qui s'efforce de déduire une série de propositions concrètes à partir de l'esprit
«social» du Nouveau Testament17. Or étant originellement indépendant
des structures matérielles, le christianisme ne se soucie pas non plus, selon

Troeltsch, d'intervenir directement dans l'ordre donné, et les questions relevant
de la politique sociale doivent pour cette raison être traitées à partir de
considérations extra-religieuses.

Le problème auquel se confronte l'auteur est certes délicat. D'un côté, il
montre que le Nouveau Testament risque de se résoudre en platitudes philanthropiques

pouvant être mises au service de n'importe quelle orientation politique
lorsqu'on en fait la base d'un programme de réformes ou d'une lutte pour la

«justice». De l'autre côté, il hésite à adopter la conception opposée d'une
incompatibilité franche entre la croyance chrétienne et la réalité économique et

sociale. La volonté de combattre la passivité politique du luthéranisme
traditionnel entre ainsi en conflit avec le refus d'instrumentaliser l'Evangile au nom
de telle ou telle revendication actuelle.

3. La question de la justice

A. Universalisme et individualisme

Les conséquences pour la question de la justice sont considérables, car la
tension inteme qui traverse l'ouvrage s'y applique exactement. Le problème

16 E.Troeltsch (1919, p. 27). Cette interprétation doit évidemment être rapportée au
problème de l'historicisme, auquel Troeltsch s'est intéressé tout au long de sa carrière.
Cf. W. Bodenstein(1959).

17 M. Nathusius, Die Mitarbeit der Kirche an der Lösung der sozialen Frage.
Troeltsch fait, de ce «misérable livre», un compte rendu de 1000 pages En effet.
il déclare que c'est la parution de l'ouvrage de Nathusius qui l'a incité à rédiger les
Doctrines sociales. Cf. E. Troeltsch 1929~[ 1925]. p. 3).



52 ANNETTE DISSELKAMP

se présente sous la forme d'une interrogation relative aux inégalités entre les

hommes.

L'éthique évangélique se résume selon Troeltsch dans les notions
d'«individualisme» et d'«universalisme» absolus. La première signifie la

valeur et la dignité «infinies» de chaque individu selon son statut devant le

Créateur; par «universalisme», Troeltsch entend l'union de tous les hommes

avec Dieu, dans l'amourIS. Contre l'apparence, les deux concepts s'exigent
mutuellement, voire coïncident. En effet, l'individualisme engage l'homme à

l'«obéissance» envers Dieu et au «sacrifice» de ses inclinations personnelles,
et ce jusqu'aux «conséquences les plus radicales». Or ce renoncement total

implique le dépassement des différences et des barrières, de sorte que
l'individualisme se rapproche de et se confond avec son contraire, l'union, définie
comme la «rencontre des individus en Dieu»1'': «La communauté avec Dieu
seule confère une telle valeur à l'individu, et les différences naturelles ne

peuvent disparaître que dans le rapport commun avec Dieu, qui s'étend au-
dessus du terrestre».20

Interprété ainsi, le christianisme repose sur la représentation d'une société

parfaite où toutes les inégalités sont abolies, et ce dans le respect de l'intégrité
de chaque personne21. Quelle est cependant sa signification concrète Troeltsch

expose le fond de la question dans un paragraphe consacré à l'apôtre Paul.

Il se demande ensuite comment elle est abordée par les principales doctrines

ecclésiastiques, le catholicisme, le luthéranisme et le calvinisme, ainsi que par
les sectes.

B. Paul

En vertu des réflexions précédentes, l'éthique biblique semble, au premier
abord, réduire à néant les «différences terrestres»::. Cependant Troeltsch rejette
avec véhémence l'interprétation égalitaire de l'Evangile. «Le christianisme
sera toujours instinctivement hostile à toutes les idées d'égalité, en dépit d'une
parenté proche»23, écrit-il.

Afin d'appuyer cette assertion, l'auteur a besoin d'introduire une notion
jusque-là tenue à l'écart, celle de la prédestination. La problématique dépasse
évidemment le cadre de la seule théologie chrétienne. Troeltsch souligne que

18 Cf. E. Troeltsch (1919. p. 39-40). Troeltsch est ici proche de A. Harnack. selon

lequel l'individualisme et l'universalisme (il dit aussi : «cosmopolitisme») représentent
les tendances fondamentales du christianisme (1902. p. 22 et 76).

19 E.Troeltsch (1919,p. 107).
:" E.Troeltsch (1919, p. 39).
21 Le christianisme a préparé, selon Troeltsch, la conception de l'homme moderne

(cf. aussi, entre autres, E. Troeltsch, 1904. 1991. 2002 [1923]).
:: E.Troeltsch (1919. p. 39).
;: E. Troeltsch (1919. p. 65).



EXISTE-T-IL UNE JUSTICE CHRETIENNE9 53

l'idée de prédestination exprime un «problème essentiel et fondamental d'ordre

religieux et métaphysique»24. Dans le domaine de la théorie de la connaissance,
il y a la difficulté de l'«intellectualisme» et du «volontarisme», fonnulée ainsi :

«Les lois de la pensée et les valeurs valent-elles par elles-mêmes ou en vertu
d'une volonté constituante?»25 En éthique, la notion a trait aux inégalités:
les différences sont-elles arbitraires, ou bien peuvent-elles être expliquées et

justifiées
Chez Paul, la prédestination regarde, en un premier temps, la vocation

religieuse. À la question de savoir si le salut étemel concerne l'humanité
entière, l'apôtre répond par un 'non' déterminé: comme tous les hommes sont

corrompus, nul ne peut revendiquer le salut comme un droit. Dieu est libre de

destiner qui à la béatitude qui à la damnation26, et la grâce est «sans raison»

(grundlos)27.
Mais la question concerne aussi la sphère terrestre. Selon Troeltsch, l'idée

de prédestination constitue la base, non seulement des différences religieuses

- dont les effets sont par définition invisibles -, mais aussi des disparités
concrètes. De fait, Paul enseigne que les différences sociales sont voulues par
Dieu et que chacun a pour mission de rester fidèle à sa place. A l'image du

fonctionnement de l'organisme, toutes les positions sont essentielles qu'elles
soient élevées ou humbles, et toutes sont investies d'une valeur religieuse. Plus

loin encore, les rapports hiérarchiques constituent de véritables occasions pour
exercer l'amour et la charité, dans la mesure où ils encouragent la solidarité et
l'obéissance2s. En somme, la doctrine de la prédestination brise les fondements
de l'idée d'«égalité absolue et abstraite»29.

Il y a là un paradoxe surprenant : c'est dans un seul et même paragraphe que
Troeltsch souligne, d'un côté, le caractère supramondain, et à ce titre non
réalisable, de l'idée religieuse d'égalité, et qu'il rappelle, de l'autre, les manifestations

réelles de l'idée religieuse d'inégalité, celle de la prédestination. Suivant
cette perspective, la première demeure étrangère aux préoccupations séculières,
tandis que la seconde s'exprime bien au sein des structures existantes. Qu'il y
ait des puissants et des opprimés, des riches et des pauvres, les fidèles sont
désonnais tenus de l'accepter, comme un fait intangible.

Or s'il est compréhensible que l'incommensurabilité de l'idéal chrétien

d'égalité entraîne son caractère /«applicable, il n'est pas aussi évident pourquoi
l'incommensurabilité de la doctrine d'inégalité la rend applicable. L'aporie
est complète, et elle semble conduire à l'absurde le projet même de fonder
une théorie chrétienne de la justice sociale. À l'aune de cette exégèse, le

24 E.Troeltsch (1919,p. 63).
25 E.Troeltsch (1919, p. 63).
26 On doit toutefois mentionner que Troeltsch hésite à maintenir cette idée jusqu'au

bout, puisqu'il souligne qu'à la fin. Dieu attirera tous les hommes à lui (1919, p. 65-66).
27 E.Troeltsch (1919. p. 64).
28 E. Troeltsch (1919. p. 65-68).
:'> E. Troeltsch (1919, p. 65).



54 ANNETTE DISSELKAMP

raisonnement théologique consiste tantôt à opposer, aux conditions régnantes,
un idéal condamné par nature à demeurer sans effets, tantôt à simplement les

confirmer, par la sanction de l'élection éternelle i0.

C. La doctrine scolastique

Selon Troeltsch, la pensée médiévale a poussé le plus loin possible
l'ambition de résoudre le problème de lajustice, et ce en tentant de fournir une
base rationnelle aux disparités effectives.

Tout d'abord, la scolastique admet cette vérité théologique en vertu
de laquelle tous les êtres humains sont égaux devant Dieu, avec l'idée que
l'union parfaite annule les distinctions. Comparée à la théologie de Paul, elle

opère néanmoins une modification capitale. On l'a vu, l'ordre du monde est

foncièrement inintelligible selon la doctrine de l'apôtre, et il n'appartient aux
hommes ni d'en pénétrer le principe ni de le bouleverser.

Au contraire, le catholicisme médiéval considère le monde y compris les

structures sociales comme étant ordonné de façon transparente. La raison
divine se trouve à l'origine des relations hiérarchiques et des différences, qui
s'intègrent dans un plan d'ensemble harmonieux où les positions, corrélées

aux talents naturels, possèdent chacune une signification et une importance

propres. Le système thomiste s'efforce ainsi, davantage que toute autre théorie,
de réconcilier l'universel et l'individuel, puisque la communion éternelle

comprend les particularités et les distinctions. Il se fonde, philosophiquement,
sur l'articulation de l'aristotélicisme et du néoplatonisme. Ainsi, l'organisation
terrestre reflète exactement le principe divin, qui rayonne jusque dans les

éléments les plus humbles, étant à la fois supérieur et immanent aux parties ".
Cette représentation constitue la base d'un moment central de la théologie

scolastique, à savoir l'idée de la superposition des règnes de la nature et de la

grâce. La pensée thomiste considère le monde créé, non comme indifférent ou
hostile mais plutôt comme constituant une étape préparatoire (Vorstufe) à la

dimension divine. Le rapport entre le terrestre et le religieux y est interprété sur
le modèle de la subordination et non du dualisme. Pour ce qui est des inégalités,
l'explication met en œuvre la notion de proportionnalité, en vertu de laquelle
la participation au bien suprême est fonction des talents et des efforts moraux
fournis par chacun. Les disparités réellement existant cessent alors d'être
irrationnelles, puisque la place attribuée aux individus dans le système social

correspond à leurs dons et mérites, qui relèvent d'un règne naturel parcouru de

part en part par la raison divine32.

''' Dans sa contribution «Prédestination». Troeltsch étudie comment les théories
modernes, à savoir le darwinisme, le libéralisme et le psychologisme. abordent le

problème des inégalités sociales (1907. p. 712-716 et 736-741).
" Cf. E.Troeltsch (1919, p. 317-318).
32 E.Troeltsch (1919, p. 322).



EXISTE-T-IL UNE JUSTICE CHRETIENNE? 55

Prenant appui sur ces considérations, Troeltsch affirme que l'Eglise catholique

a résolu, d'une certaine manière, le problème des doctrines sociales

chrétiennes en général et de la justice en particulier. Il écrit: «La difficulté
énorme f...] essentiellement inhérente à l'idéalisme chrétien de la personnalité
et de l'amour, celle de générer un idéal général de la société, est surmontée...»33,
avant de conclure :

L'idée de 'proportionnalité' vient à bout des difficultés du relativ isme social, tel qu'il
est impliqué dans l'idée d'organisme. La providence. l'Eglise et la raison universelle

(Wèltvernunft), celle qui est immanente aux lois de la vie sociale, présentent la

garantie que l'égalité proportionnelle se réalise, à l'intérieur de l'organisme, grâce à

une autorité effectuant une distribution juste (gerecht verteilende Autorität). "'4

Troeltsch n'hésite pas à préciser que le dilemme consistant à opérer une
médiation entre l'idéal objectif et absolu d'égalité d'un côté, et les différences
réelles de l'autre, se trouve réduit à travers l'instauration d'une «justice
distributive» (distributive Gerechtigkeit).

Mais comme toujours, Troeltsch annule ce résultat au moment même de le

présenter. Au niveau théologique, l'argument qu'il y oppose presque sournoisement

concerne cette inégalité religieuse qui demeure entière dans le
catholicisme comme dans le paulinisme, celle du salut et de la damnation : car à la

vérité, l'édifice de la nature et de la grâce ne comprend pas la totalité des êtres

humains, ne réunissant que ceux à qui Dieu a réservé la béatitude. Que faire des

individus qui s'obstinent dans le péché
On ne saurait invoquer la raison divine en tant qu'elle est accessible à

l'entendement, comme on peut le faire pour ceux qui se trouvent placés tout
en bas de l'échelle hiérarchique; car ces derniers participent à la plénitude
divine, humbles qu'ils soient. Il faut donc avoir encore une fois recours à l'idée
de prédestination, laquelle, aussi dérangeante qu'incontournable, ouvre un
«horizon obscur et irrationnel» qui projette son ombre sur tout le reste. On

comprend pourquoi le système thomiste «et le catholicisme d'aujourd'hui»
préfèrent ne pas y faire face35.

Cette analyse, dissimulée au milieu d'un passage qui explique le contraire, à

savoir que la théologie médiévale a réussi à se débarrasser du dilemme soulevé,
est bouleversante. Elle signifie que l'édifice scolastique, dans sa parfaite
lisibilité rationnelle, comprend tout de même une sorte de pièce aveugle. De

fait, la question des inégalités religieuses - du salut et de la damnation - rejaillit
sur celle des différences manifestes, et ce précisément parce qu'il existe un

rapport de «proportionnalité» entre la participation à la vie suprême d'un côté

et les dons et les mérites naturels de l'autre. S'il n'est pas intelligible que
Dieu ait résolu, de toute éternité, de conduire une partie de ses créatures à la

béatitude et de vouer le reste aux peines de l'enfer, il ne l'est pas davantage que

:l E.Troeltsch(1919,p. 322).
;4 E.Troeltsch (1919. p. 323).
35 E.Troeltsch (1919. p. 323).



56 ANNETTE DISSELKAMP

les dons et les talents soient inégalement distribués. Quelque part, en dehors du

monument de la nature et de la grâce existe un lieu impensable dont la réalité
défie tout effort visant à établir un principe de justice.

D. Le calvinisme

Deux constats contraires résument l'interprétation troeltschienne du

calvinisme; ils se suivent d'un même souffle: «Le problème sociologique
fondamental du rapport entre l'individu et la communauté demeure [...]
antinomique», mais la théologie calviniste a néanmoins su «équilibrer» les

pôles opposés de façon «significative» et «énergique»36.
La théologie calviniste développe à son tour les idéaux individualiste et

universaliste du christianisme. Le premier découle de la théorie de la prédestination

et de l'exigence d'atteindre la perfection et de se conformer strictement
à la loi. L'intuition de «la valeur propre de chaque personne» et «le sentiment
exaltant d'être chargé d'une mission dans le monde» y sont développés au plus
haut point37. L'esprit de la communauté et de l'harmonie entre les hommes

s'exprime quant à lui dans l'ambition d'établir une Eglise de saints. Troeltsch

va jusqu'à parler d'un «socialisme chrétien»38.

D'une certaine manière, Calvin semble avoir surmonté le dualisme du

message chrétien. Cependant la médiation demeure, ici comme ailleurs, incertaine,

de sorte que la question de «l'égalité et de l'inégalité»59 se trouve encore

une fois reconduite plutôt qu'éclairée.
En un premier temps, la théologie calviniste reproduit l'idée en fonction de

laquelle les différences n'existent que dans le monde de la finitude, puisque «les

hommes sont égaux devant Dieu»4". Mais tandis que, jusque là, cette égalité
absolue portait sur la dignité inaliénable de chaque personne, elle désigne chez

Calvin la condition universelle de corruption : les hommes sont égaux en ce

sens qu'ils sont pécheurs et qu'ils méritent les peines de l'enfer.
Cependant, en vertu du décret divin, une partie de l'humanité sera amenée

à la béatitude, quand le reste persistera dans l'état de damnation. Comment

une telle doctrine est-elle compatible avec l'idée d'égalité fondamentale
Calvin répond que Dieu dans sa souveraineté sauve ou condamne, et que le

salut qu'il offre au petit nombre des élus n'en rend pas moins juste la perte des

autres. «L'idée de la grâce est celle d'une grâce pure, et n'a rien à voir avec

cette justice que la misérable créature exigerait du Seigneur du monde».41 On

observe ainsi qu'une «justice» dont les raisons sont impénétrables se substitue

E.Troeltsch (1919. p. 674).
E. Troeltsch (1919, p. 669).
E. Troeltsch (1919. p. 642 et 676).
E. Troeltsch (1919, p. 671).
E. Troeltsch (1919, p. 671).
E.Troeltsch (1919, p. 615).



EXISTE-T-IL UNE JUSTICE CHRETIENNE? 57

secrètement à l'affirmation primitive d'une égalité absolue. Et au niveau des

structures visibles, les choses ne sont pas moins compliquées.
Il faut tout d'abord rappeler qu'en vertu de la doctrine calviniste, la prédestination

n'est pas connue des hommes et que les croyants ne sont pas censés s'en

préoccuper. Il incombe seulement aux créatures de travailler à la glorification de

Dieu par obéissance à ses lois. Or à travers l'idéal consistant à établir une communauté

parfaite, la religion calviniste fonde la vie sociale sur l'idée d'«indifférence
du rang et de l'état»42, ne reconnaissant pas d'autres distinctions que celles qui
découlent du décret étemel et qui se soustraient à notre vue.

Les inégalités effectives s'en trouvent-elles éliminées Le contraire plutôt
est vrai. On rencontre la même contradiction que chez Paul : tandis que l'égalité
de tous les hommes devant Dieu reste sans effets manifestes, leur inégalité, elle,

rejaillit immédiatement sur les rapports sociaux terrestres (ce qui ne signifie pas
qu'elle indique les élus et les damnés). «Dans tout ce qui regarde le social, c'est
l'inégalité, voulue par Dieu, qui prévaut»43, écrit Troeltsch, pour conclure que
l'«idéal social» demeure essentiellement «conservateur» et «arbitraire» (sic).
Et l'auteur n'hésite pas à recourir, une fois de plus, à la notion d'irrationalité,
dans des propos non dépourvus d'audace, affirmant que l'«irrationalité de

l'ordre séculier» (Weltordnung) correspond à l'«irrationalité de Dieu» (die
Irrationalität Gottes) et de l'«élection». À la fin, «l'individualisme [c'est-à-
dire, l'égalité de tous les êtres humains devant Dieu] se détermine essentiellement

en inégalité»44.
En conclusion, la question de lajustice demeure entière.

E. Les sectes

Dans les Doctrines Sociales, Troeltsch introduit et systématise la différenciation
désormais célèbre entre trois types d'organisation religieuse, à savoir l'Eglise, les

sectes et la mystique45. On s'intéressera ici aux deux premières fonnes.
Les groupes se distinguent par leur façon d'envisager la réalisation

concrète de l'Evangile dans les conditions terrestres et rendent clairement
visible la contradiction inhérente au christianisme46. L'Eglise est fondée sur
l'idée d'établir une «culture chrétienne homogène» (Einheitskultur) ou encore
la prétention d'embrasser simultanément le règne spirituel et le règne séculier.
Celle-ci se manifeste de la façon la plus retentissante dans la théorie développée

42 E.Troeltsch (1919. p. 674).
4! E.Troeltsch (1919, p. 672).
44 E. Troeltsch (1919. p. 389).
43 Cf. J. Séguy (1980, p. 95-125).
46 Cf. pour la caractérisation générale, E. Troeltsch (1929 [1911], p. 169-174). En

ce qui concerne le couple Eglise/secte, Troeltsch semble être redevable à M. Weber, ainsi
qu'il le note lui-même (1919, p. 364, n. 164). Cf. aussi S. D. Berger (1971. p. 494) et
B. Nelson (1975, p. 229-240). A propos des implications épistémologiques et philosophiques

de la typologie, voir A. Disselkamp (2006).



58 ANNETTE DISSELKAMP

et mise en pratique aux XIIe et XIIIe siècles, selon laquelle le gouvernement
politique est subordonné au Pape; mais bien que le catholicisme en représente
la manifestation la plus pure, le luthéranisme et le calvinisme correspondent
encore à ce modèle.

L'organisation sectaire apparaît dès les débuts du christianisme, chez les

montanistes et les donatistes, et puis au Moyen-Âge chez les hussites par
exemple; on la retrouve enfin dans le protestantisme. Au contraire de l'Eglise,
elle introduit une rupture radicale avec la culture ambiante. Troeltsch distingue
deux formes fondamentales, à savoir les sectes de type passif et les sectes de

type militant. Les unes, vivant dans le repli sur elles-mêmes, ne cherchent
à réaliser l'état idéal qu'au sein de leur propre groupe, tandis que les autres

songent à précipiter l'arrivée du règne du Christ, le cas échéant par le recours
à la violence. Toutes deux ont en commun la rigidité d'une éthique qui ne

permet aucun consentement au statu quo. Qu'elles mènent un combat armé ou
qu'elles évitent tout contact avec l'extérieur, elles entretiennent naturellement
un rapport d'opposition avec le reste de la société.

On peut encore définir ces fonnes par la manière dont chacune d'entre elles

conçoit les conditions d'appartenance.
En vertu de la doctrine ecclésiastique, la promesse de salut apportée par le

christianisme est incamée par l'institution même et ne dépend donc pas de la

conduite de chaque individu. Les membres jouissent de la grâce du fait de leur
participation aux sacrements, dont l'action salvatrice est immédiate, que celui
qui les reçoit et celui qui les dispense soient ou non personnellement vertueux.
C'est la raison pour laquelle l'Église n'exige pas de qualification religieuse
spécifique. En corrélation avec cette position, l'appartenance est considérée

comme étant obligatoire: nul n'est censé s'exclure de la perspective du salut

ou, ce qui revient au même, préférer l'erreur à la vérité.
La secte, elle, représente la prétention d'établir, sur terre, un ordre

reproduisant réellement la perfection du royaume céleste. Comme elle demande à

ses membres une conduite irréprochable, elle a pour fondement le principe de

la libre appartenance: les critères d'admission sont stricts. C'est une communauté

de saints.

Les conséquences pour notre question sont considérables. Contrairement
à l'Eglise, les sectes refusent l'idée qu'il puisse y avoir une éthique religieuse
non destinée à être réalisée concrètement, ainsi que Troeltsch l'illustre de façon
éblouissante à propos des mouvements du Moyen-Âge. Elles enseignent «un
droit naturel du communisme, de la liberté et de l'égalité»41, comme l'avaient
déjà fait certains théologiens du IV* siècle, et les plus radicales d'entre elles

suppriment la propriété privée («égalité générale des rapports de propriété et
des rapports sociaux»48).

4" E. Troeltsch (1919, p. 359).
48 E. Troeltsch (1919, p. 379, 381, 391, 405). Il existe évidemment des différenciations

fines parmi les groupes sectaires. Quand les uns insistent le plus fortement sur
les idées égalitaires, d'autres, comme les wiclifiens, s'en tiennent davantage à l'idée de

prédestination et ne prêchent pas de réformes sociales aussi radicales.



EXISTE-T-IL UNE JUSTICE CHRETIENNE'' 59

Par comparaison aux doctrines ecclésiastiques présentées plus haut, la
tension séculier/temporel se trouve ici nivelée au profit d'une conception
intransigeante des relations entre les hommes, et ce au risque d'entrer en
conflit avec les lois publiques. Pourquoi alors Troeltsch ne s'arrête-t-il pas à

ce résultat N'aurait-il pas dû conclure que les sectes ont bien pratiqué, sur
terre, une éthique évangélique véritable et une justice pure, ou qu'elles ont en

tout cas tenté de le faire Cette interrogation révèle toute la profondeur de sa

dialectique.
En effet, s'il est vrai que les sectes semblent bien à première vue constituer

un exemple de réalisation de la doctrine chrétienne, il n'en reste pas moins

que la mise en œuvre effective des idéaux évangéliques a pour condition le

reniement de leur caractère divin. Interprétés comme règles positives, ils se

trouvent vidés de leur substance proprement religieuse et risquent de devenir...
de simples instructions de vie, partant tout relatifs49.

En résumé, l'Eglise - ou les Eglises - préservent l'essence a-terrestre
du christianisme, mais ce en réduisant l'idéal religieux à ce qu'il a de plus
exigeant. Les sectes quant à elles aspirent à réaliser littéralement le contenu des

commandements, cependant elles portent par là même atteinte à l'hégémonie et
à l'intangibilité absolues de l'idée religieuse. On peut dire encore que l'éthique
idéale instaurée en loi positive est hérésie puisque, stipulant l'établissement
d'un ordre parfait, elle nie la corruption de la créature, partant le péché originel.
Et le risque inhérent à ce modèle de se dégrader en attitude militante - en

intégrisme - illustre ce défaut5".

Conclusion

Pour conclure, les Doctrines sociales présentent un christianisme qui
véhicule une idée de justice idéale et plaide la disparition des inégalités, mais

qui a constamment fui la question de sa mise en application. Seules les sectes

auraient tenté de pratiquer une forme de communauté absolument exemplaire,
mais leurs efforts restent par définition restreints à un petit cercle seulement,
si bien qu'elles ne sauraient prétendre contribuer à résoudre la question de la

justice conçue comme un problème de société.
Nous l'avons annoncé, le lecteur sera déçu qui espérait découvrir des

propositions permettant de changer et d'améliorer la société. La pensée de

Troeltsch se soustrait à une telle attente, et c'est pourquoi il est assurément

plus aisé d'indiquer les points de vue qu'elle exclut que d'en tirer des

conséquences immédiatement constructives. De fait, les Doctrines sociales ne nous
font pas comprendre la signification d'une «justice distributive» terrestre, et

49 Cf. E. Troeltsch (1919. p. 422-424).
,0 «La corruption des meilleurs est la pire», rappelle le cardinal Ratzinger

(J. Habermas. J. Ratzinger, 2004. p. 27).



60 ANNETTE DISSELKAMP

elles refusent catégoriquement d'analyser la situation actuelle et a fortiori de

s'associer aux protagonistes des réformes sociales.

La position de Troeltsch ressemble-t-elle alors à celle que son ami
M. Weber pensait devoir prêter aux grands virtuoses religieux, qui recherchent
le détachement et l'extase et se complaisent dans leur souveraineté spirituelle,
en confondant l'état de perfection avec l'ignorance superbe des imperfections
réelles qui régnent dans le monde ?51 Suffit-il d'imaginer un état idéal pour ne

jamais rien faire, en puisant du réconfort à la pensée que l'idéal cesse d'être
idéal si on tâche de l'appliquer À mon sens, l'ouvrage ne succombe pas à la

tentation de l'impassibilité bien qu'il en soit fortement attiré, on ne saurait le

nier52. Car en mettant crûment en lumière le caractère non réalisable de l'idéal, il
n'encourage pas la paresse mais il fait comprendre que l'abîme restera toujours
aussi grand et qu'il n'y a pas de consolation intellectuelle, et cette intuition est
le contraire de l'apathie et de la résignation. Il faut avoir les yeux ouverts pour
désirer le changement: chaque personne qui s'est déjà demandée si sa propre
position était «juste» comparée à celle du voisin aura sans doute été amenée à

conclure qu'aucune explication ne peut être trouvée, et c'est cette réflexion que
Troeltsch explore jusqu'aux dernières conséquences. C'est celle-là même qui
nous interdit de démissionner.

Dans le domaine de la théorie, les Doctrines sociales nous invitent à

examiner trois pistes en particulier. En histoire de la pensée, on étudiera
les articulations existant entre les efforts faits depuis les années 1970 pour
construire de nouvelles philosophies de la justice d'un côté, et l'«éthique
sociale» qui se développe en théologie depuis le tournant du siècle de l'autre53,

en partant par exemple de la question de la définition idéale de lajustice
distributive. Puis, il faudrait reprendre l'interrogation épineuse de la relation entre
les valeurs politiques libérales d'une part et la répartition sociale des richesses

matérielles d'autre part, car à en croire Troeltsch, un chemin direct mène des

idées chrétiennesjusqu'à l'égalité politique mais non jusqu'à l'égalité sociale^4.

Finalement, on peut suggérer que les raisons qui conduisent un certain nombre
de philosophes contemporains à privilégier l'éthique du care à une morale de

la justice, jugé trop abstrait partant aveugle et sourd à la souffrance, tiennent en

grande partie aux difficultés intrinsèques de la notion de justice. Or ces
difficultés sont inévitables: Troeltsch montre avec éclat qu'il n'y a pas de pensée
morale sans hiatus.

51 Cf. M. Weber (2003b. p. 307 et 353).
¦- Cf. A. Disselkamp (2008. p. 87-114).
;; Voir les suggestions de D. Mieth (2006. p. 517-518).
'4 N'y a-t-il pas un parallélisme frappant avec la proposition de M. Walzer (1997)

par exemple, selon lequel lajustice dans la sphère politique se définit par l'égalité stricte,
et dans les domaines de la famille et de l'économie, par le besoin et les contributions
effectives de chacun



EXISTE-T-IL UNE JUSTICE CHRETIENNE? 61

Bibliographie

Berger, S. D., 1971. «The Sects and the Breakthrough into the Modern World: on
the Centrality of the Sects in Weber's Protestant Ethic Thesis», The Sociological
Quarterly, 12, p. 486-499.

Bodenstein, Walter 1959, Neige des Historismus. Ernst Troeltschs Entwicklungsgang,
Gütersloh, E. Mohn.

Disselkamp, Annette, 2006, «La typologie Église - sectes - mystique selon Ernst
Troeltsch», L'Année sociologique, 56-2, p. 457-474.

Disselkamp, Annette, 2008, La sociologie et l'oubli du monde. Retours sur les fonde¬
ments d'une discipline, Bruxelles, Editions de l'Université de Bruxelles.

Dumais, Alfred, 1995, Historicité et foi chrétienne. Une lecture du théologien Ernst
Troeltsch, Québec, Les Presses de l'Université Laval.

Dumais, Alfred, Richard Jean, Gounelle André, Gisel Pierre, Reimer James, 2002,
Philosophie de la religion et théologie chez Ernst Troeltsch et Paul Tillich, Québec,
Les Presses de l'Université Laval-L'Harmattan.

Dumais, Alfred, 2004, «Une autre philosophie de l'histoire: celle d'Ernst Troeltsch».
Laval Théologique et Philosophique, 60-1, p. 97-114.

Ekeland, Ivar, 2009, «Modèles économiques et morale», Pour la science, 375, p. 17-

18.

Froidevaux, Camille, 1999, Ernst Troeltsch, la religion chrétienne et le inonde moderne,
Paris, P.U.F.

Gisel, Pierre, 1990, «Postface: un nouvel intérêt francophone pour Ernst Troeltsch», in:
E. Vermeil, 1990, La pensée religieuse de Troeltsch, réédité par H. Ruddies, Genève,
Labor et Fides, p. 91-95.

Gisel, Pierre, 1992 (éd.). Histoire et théologie chez Ernst Troeltsch, Genève, Labor et

Fides.
Gisel, Pierre, 2002, «Penser la religion aujourd'hui», in: P. Gisel, J.-M. Tétaz (éds.).

Théories de la religion, Genève, Labor et Fides, p. 362-392.
Habermas. Jürgen. Ratzinger Joseph. 2004, «Les fondements prépolitiques de l'État

démocratique», Esprit, juillet, p. 5-28.
Harnack, Adolf von, 1902a, Das Wesen des Chrislentitms, Leipzig, J. C. Hinrichs.
Maguain, Denis, 2002, «Les théories de la justice distributive post-rawlsiennes. Une

revue de la littérature». Revue de métaphysique et de morale, 53-2. p. 165-199.
Mieth, Dietmar. 2006, «Sozialethik», in: M. Düvvell, C. Hübenthal. M. H. Werner (éds.),

Handbuch Ethik, 2' éd. actualisée et enrichie, Stuttgart-Weimar, Metzler, p. 517-520.
Nelson, Benjamin, 1975, «Max Weber, Ernst Troeltsch, Georg Jellinek as Comparative

Historical Sociologists», Sociological Analysis, 36, 1975. p. 229-240.
Séguy, Jean, 1980, Christianisme et société. Introduction à la sociologie de Ernst

Troeltsch, Paris, Cerf.
Tétaz, Jean-Marc, 1999, «Identité culturelle et réflexion critique. Le problème de l'uni¬

versalité des Droits de l'homme aux prises avec l'affirmation culturaliste. Quelques

remarques à partir de Ernst Troeltsch». Études théologiques et religieuses, 74,

p. 213-233.
Troeltsch, Ernst, 1904, Politische Ethik und Christentum, Göttingen, Vandenhoek und

Ruprecht.
Troeltsch. Ernst, 1907, «Prädestination», Christliche Welt, 21. p. 712-716 et 736-741.
Troeltsch. Ernst, Gesammelte Schriften. Tübingen, J. C. B. Mohr:

- vol. 1, 1919 [ 1911 ] : Die Sozial/ehren der christlichen Kirchen und Gruppen.

- vol. 2, 1922 (a) : Zur religiösen Lage. Religionsphilosophie und Ethik :



62 ANNETTE DISSELKAMP

- [1898] «Historische und dogmatische Methode in der Theologie», p. 729-735.

- [1903] «Was heisst 'Wesen des Christentums' ?», p. 386-451.

- vol. 3, 1922(b): Der Historismus und seine Probleme.

- vol. 4, 1929: Aufsätze zur Geistesgeschlchle und Religionssoziologie, éd. H. Baron:

- [1925], «Meine Bücher», p. 3-18.

- [1911], «Das stoisch-christliche Naturrecht und das moderne profane Naturrecht»,
p. 166-191.

- «Epochen und Typen der Sozialphilosophie des Christentums» [1911], p. 122-156.
Troeltsch, Ernst, 1961, «Christianisme et société. Conclusion des Soziallehren», trad.

par M.-L. Letendre, Archives de sociologie des religions, 11-2, p. 15-34.
Troeltsch, Ernst. 1990, Religion et histoire: esquisses philosophiques et théologiques,

avec une postface de T. Mann, textes édités, introduits et annotés par J.-M. Tétaz,
trad, de A.-L. Fink et J.-M. Tétaz, présentation de P. Gisel. Genève, Labor et Fides.

Troeltsch, Ernst, 1991 [1909-1913]. Protestantisme et modernité, trad, et préfacé par
M.B. de Launay. Paris, Gallimard.

Troeltsch, Ernst, 1996, Histoire des religions et destin de la théologie, trad, de J.-M.
Tétaz, Genève-Paris, Labor et Fides-Cerf (t. Ill des Œuvres).

Troeltsch, Ernst, 2002, Kritische Gesamtausgabe, vol. 15: Schriften zur Politik und
Kulturphilosophie (1918-23). Berlin, New York, Walter de Gruyter:
- [1923], Naturrecht und Humanität in der Wellpolitik, p. 493-512.

Walzer, Michael, 1997, Sphères de justice. Une défense du pluralisme et de l'égalité,
trad, de P. Engel. Paris, Seuil.

Weber, Max, 2003a, L'éthique protestante et l'esprit du capitalisme, suivi d'autres
essais, éd., trad, et présenté par J.-P. Grossein avec la collaboration de F. Cambon,
Paris, Gallimard.

Weber, Max, 2003b, Hindouisme et bouddhisme, trad, de l'ail, par I. Kalinowski avec la
collaboration de R. Lardinois, intr. et notes de I. Kalinowski et R. Lardinois. Paris,
Flammarion.


	Existe-t-il une justice chrétienne? : Quelques réflexions sur les doctrines sociales d'Ernst Troeltsch

