Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 59 (2009)

Heft: 1

Artikel: Existe-t-il une justice chrétienne? : Quelques réflexions sur les
doctrines sociales d'Ernst Troeltsch

Autor: Disselkamp, Annette

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381785

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 141 (2009), P. 47-62

EXISTE-T-IL UNE JUSTICE CHRETIENNE ?

Quelques réflexions sur les Doctrines sociales
d’Ernst Troeltsch

ANNETTE DISSELKAMP

Résumeé

L’'ouvrage Les doctrines sociales des E’glises et groupes chrétiens (/911)
d’Ernst Troeltsch recéle des réflexions sur la justice distributive qui sont de
nature a alimenter nos questions et incertitudes plutot que de fournir des
réponses et de nous rassurer. Le probleme se présente sous la forme dune
interrogation relative aux inégalités entre les étres humains, et |'auteur fait
voir que les principales doctrines théologiques exacerbent la difficulté alors
méme qu elles tentent de la concevoir et de la rendre intelligible. Nous invite-
t-il a baisser les bras ? Et si au contraire, les limites d'un concept nous encou-
rageaient a faire face aux situations les plus scandaleuses ?

Introduction

A I’heure actuelle, réfléchir au probléme de la justice distributive pourrait
paraitre totalement anachronique. La réponse des gouvernements a la crise
financiére récente ne foule-t-elle pas aux pieds toutes les considérations qui ont
été développées a ce sujet, surtout depuis les années 1970 ? Car aucune position
philosophique ne rend plausible I’alimentation des caisses bancaires en prenant
sur les fonds de 1’Etat, ni le maximin (Rawls), ni les opportunités de réalisation
des individus (Sen), ni non plus I'égalité des ressources (Dworkin)'. De fait,
la doctrine n’a pas encore été trouvée qui légitime I’affectation de sommes
publiques vertigineuses a des circuits privés, et encore moins |’opération de
sauvetage des couches moyennes au détriment des populations les plus vulné-
rables, ou des banques occidentales en sacrifiant les paysans africains®. Dans
le méme temps, des donateurs privés conditionnent leurs aides destinées aux
nécessiteux a la volonté de la population de parcourir cent meétres a la brasse et

' Pour une présentation récapitulative des théories de la justice depuis J. Rawls, voir
D. Macuam (2003).

* «Dans la crise actuelle, devons-nous sauver les banques ou les paysans africains ?»,
se demande 1. ExeLanp (2009, p. 17).



48 ANNETTE DISSELKAMP

au crawl (le «T¢léthon»), ou encore au nombre de bonnes réponses données par
les «stars» dans un jeu télévisé.

La question de la justice présente donc plus que jamais un défi, et force est
de constater que la situation de crise actuelle tend a réduire au silence la plupart
des réflexions théoriques, comme si elles n’avaient jamais existé ou qu’elles ne
pouvaient s’appliquer qu’a un contexte économique et social relativement stable.
Entre 'impuissance politique et la frivolité médiatique, que reste-t-il a dire ?

Le dilemme est des plus malaisés. Voila pour quelle raison il semblerait
utile de le reconsidérer a sa racine en le posant dans toute sa cruauté. Il est un
fait que les biens de la terre sont inégalement distribués, et pour étre sincére
nous n’avions pas besoin d’attendre la survenue d’une crise importante afin de
nous en rendre compte. Une minorité de personnes possedent la quasi-totalité
des richesses disponibles et aucun argument ne rend a priori acceptables les
différences effectives. Qu’on soit relativement protégé (c¢’est probablement le cas
de la plupart des utilisateurs de la Revue de Theologie et de Philosophie, auteurs
comme lecteurs) ou qu’on se trouve eXpose au mangque, Nous SOmMmes conscients
que ce sont en grande partie des hasards qui ont produit ces distinctions.

Les doctrines sociales des Eglises et groupes chrétiens d”Ernst Troeltsch?,
auxquelles est consacrée la présente contribution, explore cette intuition préci-
sément. On le verra, la pensée chrétienne selon Troeltsch révele les apories
inhérentes a la question de la justice et elle ne ménage pas nos susceptibilités.
Il ne faut pas s’attendre a y découvrir des solutions ni méme 1’établissement
de principes généraux. Car I’ouvrage s’arréte au XVIII® siecle, alors qu’il
souleve au départ la question de I'éventuel apport religieux a la solution des
déséquilibres qui ont marqué le tournant du XX¢: manquant a la promesse
du titre, Troeltsch ne livre en vérité aucune indication susceptible de fonder
une meilleure organisation sociale ou une répartition plus supportable, tout en
soulignant la profonde injustice des conditions régnantes et des inégalites. Lui
qui a écrit des pages lumineuses concernant le rapport entre le christianisme et
les valeurs libérales de la modernité, dont notamment I’ égalité politique *, reste
discret a la fin sur la réalisation de la justice distributive et admet qu'il n’y a
pas de mesures pratiques pouvant se référer a des criteres éthiques établis. Plus
spécifiquement, la «question sociale» et la «question ouvriere» propres aux
temps modernes, qui interpelle la théologie” et auxquelles se rapporte le projet
méme des Doctrines sociales, restent sans réponse.

* Pour une présentation systématique générale de cet auteur, je renvoie a I'ouvrage
collectif dirigé par P. Giser (1992), qui réunit les points de vue théologique, philoso-
phique, historique et sociologique. J. SEcuy (1980), A. Dumais (1995) et C. FROIDEVAUX
(1999) s’intéressent aux implications sociologiques et philosophiques. Une partie de
I"ceuvre de Troeltsch est disponible en langue francaise, avec les traductions de M.B. pe
LauNnay (E. TroELTsCH, 1991) et de J.-M. Teétaz et al. (E. TroeuTscH, 1990, 1996). La
conclusion des Doctrines sociales a été traduite en (1961).

* A propos de ce theme, voir J.-M. Tétaz (1999).

5 L «éthique sociale» congue comme une partie intégrante de la théologie morale
ou de I'éthique théologique émerge en effet depuis le XIX* siécle, surtout en rapport



EXISTE-T-IL UNE JUSTICE CHRETIENNE? 49

C’est précis€ment ce qui explique tout [attrait qu’elles continuent d’exercer
et I’intérét qu’il y a a s’y arréter.

1. Ordre céleste et ordre terrestre

Les doctrines sociales des Eglises et groupes chrétiens, parues en 1911,
sont parcourues par un paradoxe frappant, qui indique toute la gravit¢ du
probleme et qui montre d’entrée de jeu pourquoi la question de la justice est
par définition inaccessible aux raisons faciles. L’auteur développe une sorte de
dialectique des idées religieuses® qui est de nature a désargonner tout lecteur
de bonne volonté. Contrairement a ce que suggere la couverture, le théologien
et philosophe protestant nous surprend dés les premiéres pages en soutenant
que le christianisme ne renferme pas de doctrine sociale propre. Car, voici
le principal argument, le message biblique du Royaume de Dieu concerne la
vie éternelle et ne saurait s’appliquer au monde d’ici-bas; ne prétendant pas
améliorer les conditions de vie réelles, il est réfractaire a étre traduit en recettes
d’organisation des rapports ordinaires’. L’opposition mondain/supramondain®
ou temporel/spirituel, centrale a I’ouvrage, résume ces prémisses.

Le livre est-1l vain d’emblée ? De fait, du moment ou tout effort pour
déterminer le contenu social du christianisme est déclaré inconsistant, il
devient difficile de concevoir une quelconque contribution de la religion a la
tache d’ordonner la vie commune partant d’appliquer des principes reconnus
«justes». Le lecteur désireux de découvrir des pistes en vue de répondre aux
questions de société pourrait alors étre tenté de refermer les Doctrines sociales
avant méme d’entamer le deuxieme chapitre, et en tout état de cause, le public
est des lors averti que 1’ouvrage nous fait entrer au cceur d’un raisonnement
particulierement complexe”.

Il est certain cependant que |’affirmation ne se ramene pas a un jeu d’esprit.
L’opposition entre «temporel» et spirituel» autour de laquelle se construit
I'ouvrage traverse selon Troeltsch la pensée chrétienne depuis les origines
jusqu’au présent, avec des répercussions considérables sur I’histoire de la

avec la «question ouvriere», que la théologie catholique de son coté aborde dans les
grandes encycliques sociales.

¢ La dialectique de Troeltsch — j"emploie ce terme librement — ne doit pas étre
confondue avec celle de K. Barth (voir les remarques concises de P. Giser, 1990).

7 «Renonciation a tout idéal social intramondain, aux valeurs politiques et écono-
miques en général» (E. TroeLTsCH, 1919, p. 32).

& Weltlich/tiberweltlich (E. TroeLTsCH, 1919, p. 11).

° P. GistL situe I'interrogation troeltschienne dans un cadre élargi qui tient compte
de I’actualité théologique et philosophique. Il écrit par exemple : «la théologie travaille et
réfléchit... aux phénoménes d’institutionnalisation et aux diverses productions idéelles
qui les accompagnent en les insérant dans une perspective historigue» (2002, p. 173).



50 ANNETTE DISSELKAMP

pensée non seulement en théologie mais aussi en philosophie '°. C’est pourquoi

la mise au jour des conséquences qu’elle est susceptible d’entrainer permet de
mieux comprendre nos propres difficultés a aborder les grandes interrogations
¢thiques, dont celle de la justice notamment. En effet, il n’est pas illégitime
d’interpréter le paradoxe chrétien comme |’expression aigué d’un probleme qui
n’est pas limité a la religion, a savoir [’écart existant entre 1’idéal et la réalite.
Les théories de la justice ne s’accordent-elles pas a imaginer, de facon plus
ou moins explicite, une sorte de condition fictive, a commencer par le «voile
d’ignorance» de J. Rawls, et cette projection n’inspire-t-elle pas le reste de
leurs réflexions ? Elles expriment et systématisent I’embarras et |’indignation
que provoquent en nous le constat des disparités les plus criantes, et Troeltsch
ne fait pas autre chose en absolutisant d un trait de plume la distinction entre un
regne idéel parfait et un monde réel ou ’injustice semble étre la regle.

2. Un socialisme chrétien ?

I1 est ici nécessaire de rappeler brievement la place des Doctrines sociales
dans les discussions de I’époque. L’ceuvre de Troeltsch intéresse entre autres le
débat concernant le role du christianisme dans la naissance des idées socialistes
et communistes ainsi que sa relation aux questions actuelles. Intervenant dans
une polémique contemporaine, les Doctrines sociales s’élévent contre toute
tentative pour rapporter le christianisme aux conditions données ''. D’un coté, il
y a ceux qui en font une manifestation, de type politique, contre les abus sociaux
ayant régné au temps de Jésus. D’autres mobilisent I’Evangile pour résoudre
les probléemes du jour; ils s’associent, dans cet effort, aux partis politiques,
qui n’hésitent pas a se servir de références religieuses afin d’appuyer leurs
propositions. Il n’y a pas jusqu’a Bismarck qui n’ait revendiqué 1’obédience
biblique de scs réformes °,

Fidéle a sa prémisse de départ, Troeltsch rétorque a la premiére orientation
que le message évangélique «n’est ni la création d’un mouvement social» ni
celle «d’une quelconque lutte des classes» '*: «Tout ce qui touche a I’essence
méme de la chose découle de la dialectique propre des i1dées religieuses»,
gcrit-il, et: «Toute science religieuse libre de préjuges (unbefangen) démon-
trera la relative indépendance de ’idée religieuse».’> Ainsi, si I’Evangile a

" A. Dumais, J. RicHarp, A. GounelLe, P. Giser, J. Remver (2002) explorent les
aspects de la question du statut de la religion dans la modernité en particulier, en
montrant que cette interrogation regagne en actualité.

" A. Dumais (2004) analyse finement quelles sont les conséquences pour la
conception de ['fistoire.

2 E. Trokutsch (1919, p. 2).

" Représentée par R. POHLMANN, Geschichte des antiken Sozialismus und Kommu-
nismus (1893/1901), et, plus connu, K. Kautsky, Geschichte des Sozialismus in Einzel-
darstellungen (1895 ; ¢f. E. TroELTSCH, 1919, p. 17-18, note 10).

" E. TroertscH (1919, p. 13).

* E. TroeLTSCH (1919, p. 31-32).



EXISTE-T-IL UNE JUSTICE CHRETIENNE? 51

toujours davantage attire les pauvres et impuissants que les riches et puissants,
ce n’est pas parce qu’il correspondrait a I’ambition de bouleverser |’ordre
existant au bénéfice des dépossédés, mais parce que les personnes les plus
défavorisées connaissent spontanément une vérité ignorée des autres, a savoir
que les avantages matériels importent peu. En conséquence, les pauvres ou
les membres des couches inférieures sont porteurs de 1’Evangile, non en tant
qu’ils représentent une position sociale déterminée mais en tant qu’ils sont, en
quelque sorte, affranchis de tout intérét d’ordre matériel : ne possédant rien (ou
peu), ils savent d’instinct que la vraie richesse n’est pas de ce monde '°.

En deuxiéme lieu, a ceux qui prennent appui sur la Bible dans la perspective
de légitimer telle ou telle politique sociale, Troeltsch réplique que le caractére
idéel de la religion vaut dans les deux sens. Sa critique s’adresse en particulier
a I’ouvrage du théologien (aujourd’hui pratiquement oubli¢) M. von Nathusius,
La contribution de ['Eglise a la solution de la question sociale (1893-1895),
qui s’efforce de déduire une série de propositions concreétes a partir de I’esprit
«social» du Nouveau Testament'. Or étant originellement indépendant
des structures matérielles, le christianisme ne se soucie pas non plus, selon
Troeltsch, d’intervenir directement dans I’ordre donné, et les questions relevant
de la politique sociale doivent pour cette raison étre traitées a partir de consi-
dérations extra-religieuses.

Le probleme auquel se confronte ’auteur est certes délicat. D’un c6té, il
montre que le Nouveau Testament risque de se résoudre en platitudes philanth-
ropiques pouvant étre mises au service de n’importe quelle orientation politique
lorsqu’on en fait la base d’un programme de réformes ou d’une lutte pour la
«justice». De I’autre coté, il hésite a adopter la conception opposée d’une
incompatibilité franche entre la croyance chrétienne et la réalité économique et
sociale. La volonté de combattre la passivité politique du luthéranisme tradi-
tionnel entre ainsi en conflit avec le refus d’instrumentaliser I’Evangile au nom
de telle ou telle revendication actuelle.

3. La question de la justice
A. Universalisme et individualisme

Les conseéquences pour la question de la justice sont considérables, car la
tension interne qui traverse 1’ouvrage s’y applique exactement. Le probleme

' E. TroertscH (1919, p. 27). Cette interprétation doit évidemment étre rapportée au
probléme de I’historicisme, auquel Troeltsch s’est intéressé tout au long de sa carriére.
Cf. W. BopensTEIN (1959).

7M. Naruusius, Die Mitarbeit der Kirche an der Lésung der sozialen Frage.
Troeltsch fait, de ce «misérable livre», un compte rendu de 1000 pages ! En effet,
il déclare que c’est la parution de I’ouvrage de Nathusius qui ’a incité a rédiger les
Doctrines sociales. Cf. E. TRoELTSCH (1929 [1925], p. 3).



52 ANNETTE DISSELKAMP

se présente sous la forme d’une interrogation relative aux inégalités entre les
hommes.

L’éthique ¢€vangélique se résume selon Troeltsch dans les notions
d’«individualisme» et d’«universalisme» absolus. La premicre signifie la
valeur et la dignité «infinies» de chaque individu selon son statut devant le
Créateur; par «universalisme», Troeltsch entend 'union de tous les hommes
avec Dieu, dans I"amour ™. Contre I’apparence, les deux concepts s’exigent
mutuellement, voire coincident. En effet, I'individualisme engage 1’homme a
I"«obéissance» envers Dieu et au «sacrifice» de ses inclinations personnelles,
et ce jusqu’aux «conséquences les plus radicales». Or ce renoncement total
implique le dépassement des différences et des barrieres, de sorte que I’indi-
vidualisme se rapproche de et se confond avec son contraire, I’'union, définie
comme la «rencontre des individus en Dieu» ': «La communauté avec Dieu
seule confere une telle valeur a 'individu, et les différences naturelles ne
peuvent disparaitre que dans le rapport commun avec Dieu, qui s’étend au-
dessus du terrestre».

Interprété ainsi, le christianisme repose sur la représentation d’une soci€té
parfaite ol toutes les inégalités sont abolies, et ce dans le respect de 'intégrité
de chaque personne*'. Quelle est cependant sa signification concréte ? Troeltsch
expose le fond de la question dans un paragraphe consacré a |’apotre Paul.
Il se demande ensuite comment elle est abordée par les principales doctrines
ecclésiastiques, le catholicisme, le luthéranisme et le calvinisme, ainsi que par
les sectes.

B. Paul

En vertu des réflexions précédentes, I’éthique biblique semble, au premier
abord, réduire a néant les «différences terrestres» *. Cependant Troeltsch rejette
avec véhémence Iinterprétation égalitaire de I'Evangile. «Le christianisme
sera toujours instinctivement hostile a toutes les idées d’égalité, en dépit d’une
parenté proche» >, écrit-il.

Afin d’appuyer cette assertion, 'auteur a besoin d’introduire une notion
Jusque-la tenue a I’écart, celle de la prédestination. La problématique dépasse
¢videmment le cadre de la seule théologie chrétienne. Troeltsch souligne que

" Cf. E. TROELTSCH (1919, p. 39-40). Troeltsch est ici proche de A. HarNnAcCK, selon
lequel I'individualisme et I'universalisme (il dit aussi : «cosmopolitisme») représentent
les tendances fondamentales du christianisme (1902, p. 22 et 76).

" E. TroeLTsCH (1919, p. 107).

2 E. Troeutsch (1919, p. 39).

' Le christianisme a préparé, selon Troeltsch, la conception de I'homme moderne
(cf. aussi, entre autres, E. TrRoeLTsCH, 1904, 1991, 2002 [1923]).

= E. TroeLtsch (1919, p. 39).

= E. TroELTSCH (1919, p. 63).



EXISTE-T-IL UNE JUSTICE CHRETIENNE? 3

o

I’idée de prédestination exprime un «probleme essentiel et fondamental d’ordre
religieux et métaphysique» **. Dans le domaine de la théorie de la connaissance,
il y a la difficulté de I’«intellectualisme» et du «volontarisme», formulée ainsi:
«Les lois de la pensée et les valeurs valent-elles par elles-mémes ou en vertu
d’une volonté constituante ?»* En éthique, la notion a trait aux inégalités:
les différences sont-elles arbitraires, ou bien peuvent-elles étre expliquées et
justifiées ?

Chez Paul, la prédestination regarde, en un premier temps, la vocation
religieuse. A la question de savoir si le salut éternel concerne I’humanité
entiere, 1’apotre répond par un ‘non’ déterminé : comme tous les hommes sont
corrompus, nul ne peut revendiquer le salut comme un droit. Dieu est libre de
destiner qui a la béatitude qui a la damnation®, et la grice est «sans raison»
(grundlos)®’.

Mais la question concerne aussi la sphére terrestre. Selon Troeltsch, idée
de prédestination constitue la base, non seulement des différences religieuses
— dont les effets sont par définition invisibles —, mais aussi des disparités
concretes. De fait, Paul enseigne que les différences sociales sont voulues par
Dieu et que chacun a pour mission de rester fidéle a sa place. A I’image du
fonctionnement de 1’organisme, toutes les positions sont essentielles qu’elles
soient ¢levées ou humbles, et toutes sont investies d’une valeur religieuse. Plus
loin encore, les rapports hiérarchiques constituent de véritables occasions pour
exercer I’amour et la charité, dans la mesure ou ils encouragent la solidarité et
["obéissance™. En somme, la doctrine de la prédestination brise les fondements
de I’idée d’«égalité absolue et abstraite» .

Il y a la un paradoxe surprenant: ¢’est dans un seul et méme paragraphe que
Troeltsch souligne, d’un c6té, le caractére supramondain, et a ce titre non réali-
sable, de I'idée religieuse d’égalité, et qu’il rappelle, de I’autre, les manifesta-
tions réelles de I’'id€e religieuse d’inégalité, celle de la prédestination. Suivant
cette perspective, la premiere demeure étrangere aux préoccupations séculiéres,
tandis que la seconde s’exprime bien au sein des structures existantes. Qu’il y
ait des puissants et des opprimés, des riches et des pauvres, les fidéles sont
désormais tenus de I'accepter, comme un fait intangible.

Or s’il est compréhensible que I'incommensurabilité de 1'idéal chrétien
d’égalite entraine son caractere inapplicable, il n’est pas aussi ¢vident pourquoi
I'incommensurabilité de la doctrine d’inégalité la rend applicable. 1”aporie
est complete, et elle semble conduire a I’absurde le projet méme de fonder
une théorie chrétienne de la justice sociale. A I'aune de cette exégese, le

#* E. TROELTSCH (1919, p. 63).

3 E. TroeutscH (1919, p. 63).

** On doit toutefois mentionner que Troeltsch hésite a maintenir cette idée jusqu’au
bout, puisqu’il souligne qu’a la fin, Dieu attirera tous les hommes a lui (1919, p. 65-66).

7 E. TroELTSCH (1919, p. 64).

* E. Troeutsch (1919, p. 65-68).

# E. Troertsch (1919, p. 65).



54 ANNETTE DISSELKAMP

raisonnement théologique consiste tantot a opposer, aux conditions régnantes,
un idéal condamné par nature a demeurer sans effets, tantot a simplement les
confirmer, par la sanction de ’¢lection €ternelle "

C. La doctrine scolastique

Selon Troeltsch, la pensée médiévale a poussé le plus loin possible
[’ambition de résoudre le probléme de la justice, et ce en tentant de fournir une
base rationnelle aux disparités effectives.

Tout d’abord, la scolastique admet cette vérit¢ théologique en vertu
de laquelle tous les étres humains sont égaux devant Dieu, avec I'1dée que
["union parfaite annule les distinctions. Comparée a la théologie de Paul, elle
opere néanmoins une modification capitale. On I'a vu, I’ordre du monde est
foncierement inintelligible selon la doctrine de I'apétre, et il n’appartient aux
hommes ni d’en pénétrer le principe ni de le bouleverser.

Au contraire, le catholicisme médiéval considere le monde y compris les
structures sociales comme étant ordonné de facon transparente. La raison
divine se trouve a I'origine des relations hiérarchiques et des différences, qui
s'intégrent dans un plan d’ensemble harmonieux ou les positions, corrélées
aux talents naturels, posseédent chacune une signification et une importance
propres. Le systéme thomiste s’efforce ainsi, davantage que toute autre théorie,
de réconcilier I'universel et I'individuel, puisque la communion éternelle
comprend les particularités et les distinctions. 1l se fonde, philosophiquement,
sur Iarticulation de I’aristotélicisme et du néoplatonisme. Ainsi, |’organisation
terrestre reflete exactement le principe divin, qui rayonne jusque dans les
¢léments les plus humbles, étant a la fois supérieur et immanent aux parties .

Cette représentation constitue la base d’'un moment central de la théologie
scolastique, a savoir I’'idée de la superposition des regnes de la nature et de la
grace. La pensée thomiste considere le monde créé, non comme indiftérent ou
hostile mais plutét comme constituant une étape préparatoire (Vorstufe) a la
dimension divine. Le rapport entre le terrestre et le religieux y est interprété sur
le modeéle de la subordination et non du dualisme. Pour ce qui est des inégalités,
I’explication met en ceuvre la notion de proportionnalité, en vertu de laquelle
la participation au bien supréme est fonction des talents et des efforts moraux
fournis par chacun. Les disparités réellement existant cessent alors d’étre
irrationnelles, puisque la place attribuée aux individus dans le systeéme social
correspond a leurs dons et mérites, qui relevent d’un regne naturel parcouru de
part en part par la raison divine*~.

3* Dans sa contribution «Prédestination», Troeltsch étudie comment les théories
modernes, a savoir le darwinisme, le libéralisme et le psychologisme, abordent le
probléme des inégalités sociales (1907, p. 712-716 et 736-741).

U Cf.E. TroeLtscH (1919, p. 317-318).

32 E. TroeLtscH (1919, p. 322).



EXISTE-T-IL UNE JUSTICE CHRETIENNE? 55

Prenant appui sur ces considérations, Troeltsch affirme que 1'Eglise catho-
lique a résolu, d’une certaine maniére, le probléme des doctrines sociales
chrétiennes en général et de la justice en particulier. Il écrit: «La difficulté
énorme [...] essentiellement inhérente a I’idéalisme chrétien de la personnalité
et de I’'amour, celle de générer un idéal général de la société, est surmontée...» >,
avant de conclure:

L’idée de ‘proportionnalité’ vient a bout des difficultés du relativisme social, tel qu’il
est impliqué dans I'idée d’organisme. La providence, I’Eglise et la raison univer-
selle (Weltvernunft), celle qui est immanente aux lois de la vie sociale, présentent la
garantie que I’égalité proportionnelle se réalise, a I’intérieur de I’organisme, grace a
une autorité effectuant une distribution juste (gerecht verteilende Autoritiit).*

Troeltsch n’hésite pas a préciser que le dilemme consistant a opérer une
meédiation entre I’1déal objectif et absolu d’égalité d’un coté, et les différences
réelles de ’autre, se trouve réduit a travers I’instauration d’une «justice distri-
butive» (distributive Gerechtigkeit).

Mais comme toujours, Troeltsch annule ce résultat au moment méme de le
présenter. Au niveau théologique, I’argument qu’il y oppose presque sournoi-
sement concerne cette inégalité religieuse qui demeure entiere dans le catho-
licisme comme dans le paulinisme, celle du salut et de la damnation: car a la
vérité, 1’édifice de la nature et de la grace ne comprend pas la totalité des €tres
humains, ne réunissant que ceux a qui Dieu a réserve la béatitude. Que faire des
individus qui s’obstinent dans le péché ?

On ne saurait invoquer la raison divine en tant qu’elle est accessible a
I’entendement, comme on peut le faire pour ceux qui se trouvent placés tout
en bas de I’échelle hiérarchique; car ces derniers participent a la plénitude
divine, humbles qu’ils soient. Il faut donc avoir encore une fois recours a I’idée
de prédestination, laquelle, aussi dérangeante qu’incontournable, ouvre un
«horizon obscur et irrationnel» qui projette son ombre sur tout le reste. On
comprend pourquoi le systeme thomiste «et le catholicisme d’aujourd’hui»
préférent ne pas y faire face .

Cette analyse, dissimulée au milieu d’un passage qui explique le contraire, a
savoir que la théologie médiévale a réussi a se débarrasser du dilemme soulevé,
est bouleversante. Elle signifie que 1'édifice scolastique, dans sa parfaite
lisibilité rationnelle, comprend tout de méme une sorte de piece aveugle. De
fait, la question des inégalités religieuses — du salut et de la damnation — rejaillit
sur celle des différences manifestes, et ce précisément parce qu’il existe un
rapport de «proportionnalité» entre la participation a la vie supréme d’un coté
et les dons et les mérites naturels de 'autre. S’il n’est pas intelligible que
Dieu ait résolu, de toute éternité, de conduire une partie de ses créatures a la
béatitude et de vouer le reste aux peines de I’enfer, il ne I’est pas davantage que

3 E. TroeLtscH (1919, p. 322).
3* E. TroeLtscH (1919, p. 323).
35 E. TROELTSCH (1919, p. 323).



56 ANNETTE DISSELKAMP

les dons et les talents soient inégalement distribués. Quelque part, en dehors du
monument de la nature et de la grace existe un lieu impensable dont la réalité
défie tout effort visant a établir un principe de justice.

D. Le calvinisme

Deux constats contraires résument [’interprétation troeltschienne du
calvinisme; ils se suivent d’un méme souffle: «Le probléme sociologique
fondamental du rapport entre I'individu et la communauté demeure [...]
antinomique», mais la théologie calviniste a néanmoins su «équilibrer» les
poles opposés de fagon «significative» et «énergique» .

La théologie calviniste développe a son tour les idéaux individualiste et
universaliste du christianisme. Le premier découle de la théorie de la prédesti-
nation et de I’exigence d’atteindre la perfection et de se conformer strictement
a la loi. L’intuition de «la valeur propre de chaque personne» et «le sentiment
exaltant d’étre chargé d’une mission dans le monde» y sont développés au plus
haut point¥’. L’esprit de la communauté et de I’harmonie entre les hommes
s’exprime quant a lui dans I’ambition d’établir une Eglise de saints. Troeltsch
va jusqu’a parler d’un «socialisme chrétien» *.

D’une certaine maniére, Calvin semble avoir surmonté le dualisme du
message chrétien. Cependant la médiation demeure, ici comme ailleurs, incer-
taine, de sorte que la question de «I’égalité et de I’inégalité» * se trouve encore
une fois reconduite plutdt qu’éclairée.

En un premier temps, la théologie calviniste reproduit I'idée en fonction de
laquelle les différences n’existent que dans le monde de la finitude, puisque «les
hommes sont égaux devant Dieu»*. Mais tandis que, jusque la, cette égalité
absolue portait sur la dignité inaliénable de chaque personne, elle désigne chez
Calvin la condition universelle de corruption: les hommes sont égaux en ce
sens qu’ils sont pécheurs et qu’ils méritent les peines de ’enfer.

Cependant, en vertu du décret divin, une partie de I’humanité sera amenée
a la béatitude, quand le reste persistera dans I’état de damnation. Comment
une telle doctrine est-elle compatible avec I'idée d’égalité fondamentale ?
Calvin répond que Dieu dans sa souveraineté sauve ou condamne, et que le
salut qu’il offre au petit nombre des élus n’en rend pas moins juste la perte des
autres. «L'idée de la grace est celle d’une grace pure, et n’a rien a voir avec
cette justice que la misérable créature exigerait du Seigneur du monde».*' On
observe ainsi qu’une «justice» dont les raisons sont impénétrables se substitue

[

® E. TroeLTSCH (1919, p. 674).
T E. TroeLTscH (1919, p. 669).
¥ E. TRoELTSCH (1919, p. 642 et 676).
* E. TroELTSCH (1919, p. 671).
¥ E. TroterrscH (1919, p. 671).
1 E. TroeLTSCH (1919, p. 615).

[P



EXISTE-T-IL UNE JUSTICE CHRETIENNE? 57

secretement a |’affirmation primitive d’une égalité absolue. Et au niveau des
structures visibles, les choses ne sont pas moins compliquées.

I1 faut tout d’abord rappeler qu’en vertu de la doctrine calviniste, la prédesti-
nation n’est pas connue des hommes et que les croyants ne sont pas cens€s s’en
préoccuper. Il incombe seulement aux créatures de travailler a la glorification de
Dieu par obéissance a ses lois. Or a travers |idéal consistant a établir une commu-
nauté parfaite, la religion calviniste fonde la vie sociale sur I’idée d’«indiftérence
du rang et de I’état» *, ne reconnaissant pas d’autres distinctions que celles qui
découlent du décret éternel et qui se soustraient a notre vue.

Les inégalités effectives s’en trouvent-elles éliminées ? Le contraire plutot
est vrai. On rencontre la méme contradiction que chez Paul : tandis que I’égalité
de tous les hommes devant Dieu reste sans effets manifestes, leur inégalité, elle,
rejaillit immédiatement sur les rapports sociaux terrestres (ce qui ne signifie pas
qu’elle indique les €lus et les damnés). «Dans tout ce qui regarde le social, c’est
I’inégalité, voulue par Dieu, qui prévaut» | écrit Troeltsch, pour conclure que
I’«idéal social» demeure essentiellement «conservateur» et «arbitraire» (sic).
Et I’auteur n’hésite pas a recourir, une fois de plus, a la notion d’irrationalité,
dans des propos non dépourvus d’audace, affirmant que 1’«irrationalité de
’ordre séculier» (Weltordnung) correspond a |'«irrationalité de Dieu» (die
Irrationalitit Gottes) et de 1’«élection». A la fin, «!’individualisme [c’est-a-
dire, I'égalité de tous les étres humains devant Dieu] se détermine essentiel-
lement en inégalité» *,

En conclusion, la question de la justice demeure entiére.

E. Les sectes

Dans les Doctrines Sociales, Troeltsch introduit et systématise la différenciation
désormais célebre entre trois types d’organisation religieuse, a savoir I’Eglise, les
sectes et la mystique . On s’intéressera ici aux deux premiéres formes.

Les groupes se distinguent par leur facon d’envisager la réalisation
concrete de I'Evangile dans les conditions terrestres et rendent clairement
visible la contradiction inhérente au christianisme *. L’Eglise est fondée sur
I"idée d’¢tablir une «culture chrétienne homogene» (Einheitskultur) ou encore
la prétention d’embrasser simultanément le régne spirituel et le regne séculier.
Celle-ci se manifeste de la facon la plus retentissante dans la théorie développée

* E. TroeLTsCH (1919, p. 674).
3 E. Troerrsch (1919, p. 672).

* E. TroELTSCH (1919, p. 389).

= Cf. J. SEGuy (1980, p. 95-125).

“ Cf. pour la caractérisation générale, E. TroerrscH (1929 [1911], p. 169-174). En
ce qui concerne le couple Eglise/secte, Troeltsch semble étre redevable a M. Weber, ainsi
qu’il le note lui-méme (1919, p. 364, n. 164). Cf. aussi S. D. BErGER (1971, p.494) et
B. NeLson (1975, p. 229-240). A propos des implications épistémologiques et philoso-
phiques de la typologie, voir A. DisseLkamp (2006).

a



58 ANNETTE DISSELKAMP

et mise en pratique aux XII¢ et XIII¢ siecles, selon laquelle le gouvernement
politique est subordonné au Pape; mais bien que le catholicisme en représente
la manifestation la plus pure, le luthéranisme et le calvinisme correspondent
encore a ce modele.

L’organisation sectaire apparait dés les débuts du christianisme, chez les
montanistes et les donatistes, et puis au Moyen-Age chez les hussites par
exemple; on la retrouve enfin dans le protestantisme. Au contraire de I’Eglise,
elle introduit une rupture radicale avec la culture ambiante. Troeltsch distingue
deux formes fondamentales, a savoir les sectes de type passif et les sectes de
type militant. Les unes, vivant dans le repli sur elles-mémes, ne cherchent
a réaliser I’état idéal qu’au sein de leur propre groupe, tandis que les autres
songent a précipiter I’arrivée du regne du Christ, le cas échéant par le recours
a la violence. Toutes deux ont en commun la rigidité d’une éthique qui ne
permet aucun consentement au stafu quo. Qu’elles menent un combat armé ou
qu’elles évitent tout contact avec |’extérieur, elles entretiennent naturellement
un rapport d’opposition avec le reste de la société.

On peut encore définir ces formes par la maniére dont chacune d’entre elles
congoit les conditions d’appartenance.

En vertu de la doctrine ecclésiastique, la promesse de salut apportée par le
christianisme est incarnée par l'institution méme et ne dépend donc pas de la
conduite de chaque individu. Les membres jouissent de la grace du fait de leur
participation aux sacrements, dont [’action salvatrice est immeédiate, que celui
qui les recoit et celui qui les dispense soient ou non personnellement vertueux.
C’est la raison pour laquelle I’Eglise n’exige pas de qualification religieuse
spécifique. En corrélation avec cette position, I’appartenance est considérée
comme €tant obligatoire : nul n’est censé s’exclure de la perspective du salut
ou, ce qui revient au méme, préférer 'erreur a la vérité,

La secte, elle, représente la prétention d’établir, sur terre, un ordre repro-
duisant réellement ia perfection du royaume céleste. Comine elle demandc a
ses membres une conduite irréprochable, elle a pour fondement le principe de
la libre appartenance; les criteres d’admission sont stricts. C’est une commu-
nauté de saints.

Les conséquences pour notre question sont considérables. Contrairement
a I’Eglise, les sectes refusent 'idée qu’il puisse y avoir une éthique religieuse
non destinée a étre réalisée concrétement, ainsi que Troeltsch I'illustre de fagon
éblouissante a propos des mouvements du Moyen-Age. Elles enseignent «un
droit naturel du communisme, de la liberté et de I’égalité»*’, comme [’avaient
déja fait certains théologiens du [V* siecle, et les plus radicales d’entre elles
suppriment la propriété privée («égalité générale des rapports de propriété et
des rapports sociaux» *).

7 E. TROELTSCH (1919, p. 359).

* E. TroertscH (1919, p. 379, 381, 391, 405). 1l existe évidemment des différen-
ciations fines parmi les groupes sectaires. Quand les uns insistent le plus fortement sur
les idées égalitaires, d’autres, comme les wiclifiens, s’en tiennent davantage a I’idée de
prédestination et ne préchent pas de réformes sociales aussi radicales.



EXISTE-T-IL UNE JUSTICE CHRETIENNE? 59

Par comparaison aux doctrines ecclésiastiques présentées plus haut, la
tension séculier/temporel se trouve ici nivelée au profit d’une conception
intransigeante des relations entre les hommes, et ce au risque d’entrer en
conflit avec les lois publiques. Pourquoi alors Troeltsch ne s’arréte-t-il pas a
ce résultat ? Naurait-il pas dii conclure que les sectes ont bien pratiqué, sur
terre, une ¢thique évangélique véritable et une justice pure, ou qu’elles ont en
tout cas tenté de le faire ? Cette interrogation révele toute la profondeur de sa
dialectique.

En effet, s’1l est vrai que les sectes semblent bien a premiére vue constituer
un exemple de réalisation de la doctrine chrétienne, il n’en reste pas moins
que la mise en ceuvre effective des idéaux évangéliques a pour condition le
reniement de leur caractére divin. Interprétés comme régles positives, ils se
trouvent vidés de leur substance proprement religieuse et risquent de devenir. ..
de simples instructions de vie, partant tout relatifs .

En résumé, I’Eglise — ou les Eglises — préservent I’essence a-terrestre
du christianisme, mais ce en réduisant I’idéal religieux a ce qu’il a de plus
exigeant. Les sectes quant a elles aspirent a réaliser littéralement le contenu des
commandements, cependant elles portent par 1a méme atteinte a I’hégémonie et
a I'intangibilité absolues de 1’idée religieuse. On peut dire encore que 1’éthique
idéale instaurée en loi positive est hérésie puisque, stipulant 1’établissement
d’un ordre parfait, elle nie la corruption de la créature, partant le péché originel.
Et le risque inhérent a ce modele de se dégrader en attitude militante — en
intégrisme — illustre ce défaut ™.

Conclusion

Pour conclure, les Doctrines sociales présentent un christianisme qui
véhicule une idée de justice idéale et plaide la disparition des inégalités, mais
qui a constamment fui la question de sa mise en application. Seules les sectes
auraient tenté de pratiquer une forme de communauté absolument exemplaire,
mais leurs efforts restent par définition restreints a un petit cercle seulement,
st bien qu’elles ne sauraient prétendre contribuer a résoudre la question de la
justice congue comme un probléme de société.

Nous I’avons annoncé, le lecteur sera dé¢u qui espérait découvrir des
propositions permettant de changer et d’améliorer la société. La pensée de
Troeltsch se soustrait a une telle attente, et c’est pourquoi il est assurément
plus ais¢ d’indiquer les points de vue qu’elle exclut que d’en tirer des consé-
quences immeédiatement constructives. De fait, les Doctrines sociales ne nous
font pas comprendre la signification d’une «justice distributive» ferrestre, et

* Cf. E. TROELTSCH (1919, p. 422-424).
% «La corruption des meilleurs est la pire», rappelle le cardinal Ratzinger
(J. HaBERMAS, J. RATZINGER, 2004, p. 27).



60 ANNETTE DISSELKAMP

elles refusent catégoriquement d’analyser la situation actuelle et a fortiori de
s’associer aux protagonistes des réformes sociales.

La position de Troeltsch ressemble-t-elle alors a celle que son ami
M. Weber pensait devoir préter aux grands virtuoses religieux, qui recherchent
le détachement et 1’extase et se complaisent dans leur souveraineté spirituelle,
en confondant 1’état de perfection avec 1’ignorance superbe des imperfections
réelles qui regnent dans le monde 7' Suffit-1l d’imaginer un état idéal pour ne
jamais rien faire, en puisant du réconfort a la pensée que 1’id€al cesse d’étre
idéal si on tache de I’appliquer ? A mon sens, ’ouvrage ne succombe pas 4 la
tentation de I'impassibilité bien qu’il en soit fortement attiré, on ne saurait le
nier*2. Car en mettant criment en lumiére le caractére non réalisable de I’idéal, il
n’encourage pas la paresse mais il fait comprendre que ’abime restera toujours
aussi grand et qu’il n’y a pas de consolation intellectuelle, et cette intuition est
le contraire de I’apathie et de la résignation. Il faut avoir les yeux ouverts pour
désirer le changement : chaque personne qui s’est déja demandée si sa propre
position était «juste» comparée a celle du voisin aura sans doute été amenée a
conclure qu’aucune explication ne peut étre trouvée, et c’est cette réflexion que
Troeltsch explore jusqu’aux dernieres conséquences. C’est celle-la méme qui
nous interdit de démissionner.

Dans le domaine de la théorie, les Doctrines sociales nous invitent a
examiner trois pistes en particulier. En histoire de la pensée, on étudiera
les articulations existant entre les efforts faits depuis les années 1970 pour
construire de nouvelles philosophies de la justice d’un coté, et I'«éthique
sociale» qui se développe en théologie depuis le tournant du siécle de I’autre *,
en partant par exemple de la question de la définition idéale de la justice distri-
butive. Puis, 1l faudrait reprendre I'interrogation épineuse de la relation entre
les valeurs politiques libérales d’une part et la répartition sociale des richesses
matérielles d’autre part, car a en croire Troeltsch, un chemin direct méne des
idées chrétiennes jusqu’a I’égalité politique mais non jusqu’a I’égalité sociale **.
Finalement, on peut suggérer que les raisons qui conduisent un certain nombre
de philosophes contemporains a privilégier 1'éthique du care a une morale de
la justice, jugé trop abstrait partant aveugle et sourd a la souftrance, tiennent en
grande partie aux difficultés intrinseques de la notion de justice. Or ces diffi-
cultés sont inévitables: Troeltsch montre avec €clat qu’il n’y a pas de pensée
morale sans hiatus.

SUCf. M. WEBER (2003b, p. 307 et 353).

2 Cf. A. DisseLkamp (2008, p. 87-114).

¥ Voir les suggestions de D. MieTH (2006, p. 517-518).

* N’y a-t-il pas un parallélisme frappant avec la proposition de M. Warzer (1997)
par exemple, selon lequel la justice dans la sphere politique se définit par I’égalité stricte,
et dans les domaines de la famille et de I’économie, par le besoin et les contributions
effectives de chacun ?



EXISTE-T-IL UNE JUSTICE CHRETIENNE? 61

Bibliographie

Berger, S. D., 1971, «The Sects and the Breakthrough into the Modern World: on
the Centrality of the Sects in Weber’s Protestant Ethic Thesis», The Sociological
Quarterly, 12, p. 486-499.

Bodenstein, Walter 1959, Neige des Historismus. Ernst Troeltschs Entwicklungsgang,
Giitersloh, E. Mohn. )

Disselkamp, Annette, 2006, «La typologie Eglise — sectes — mystique selon Ernst
Troeltsch», L 'Année sociologique, 56-2, p. 457-474.

Disselkamp, Annette, 2008, La sociologie et ['oubli du monde. Retours sur les fonde-
ments d une discipline, Bruxelles, Editions de I’Université de Bruxelles.

Dumais. Alfred, 1995, Historicité et foi chrétienne. Une lecture du théologien Ernst
Troeltsch, Québec, Les Presses de I’Université Laval.

Dumais, Alfred, Richard Jean, Gounelle André, Gisel Pierre, Reimer James, 2002,
Philosophie de la religion et théologie chez Ernst Troeltsch et Paul Tillich, Québec,
Les Presses de I'Université Laval-L’Harmattan.

Dumais, Alfred, 2004, «Une autre philosophie de I'histoire: celle d’Ernst Troeltsch»,
Laval Theologique et Philosophique, 60-1, p. 97-114.

Ekeland, Ivar, 2009, «Modeles économiques et morale», Pour la science, 375, p. 17-
18.

Froidevaux, Camille, 1999, Ernst Troeltsch, la religion chrétienne et le monde moderne,
Paris, P.U.F.

Gisel, Pierre, 1990, «Postface : un nouvel intérét francophone pour Ernst Troeltsch», in:
E. Vermeil, 1990, La pensée religieuse de Troeltsch, réédité par H. Ruddies, Genéve,
Labor et Fides, p. 91-95.

Gisel, Pierre, 1992 (éd.), Histoire et théologie chez Ernst Troeltsch, Geneve, Labor et
Fides.

Gisel, Pierre, 2002, «Penser la religion aujourd’hui», in: P. Gisel, J.-M. Tétaz (éds.),
Théories de la religion, Geneve, Labor et Fides, p. 362-392.

Habermas, Jiirgen, Ratzinger Joseph, 2004, «Les fondements prépolitiques de I'Etat
démocratique», Esprit, juillet, p. 5-28.

Harnack, Adolf von, 1902a, Das Wesen des Christentums, Leipzig, J. C. Hinrichs.
Maguain, Denis, 2002, «Les théories de la justice distributive post-rawlsiennes. Une
revue de la littérature», Revie de métaphysique et de morale, 53-2, p. 165-199.
Mieth, Dietmar, 2006, «Sozialethik», in: M. Diiwell, C. Hiibenthal, M. H. Werner (éds.),

Handbuch Ethik, 2¢ €d. actualisée et enrichie, Stuttgart-Weimar, Metzler, p. 517-520.

Nelson, Benjamin, 1975, «Max Weber, Ernst Troeltsch, Georg Jellinek as Comparative
Historical Sociologists», Sociological Analysis, 36, 1975, p. 229-240.

Séguy, Jean, 1980, Christianisme et société. Introduction a la sociologie de Ernst
Troeltsch, Paris, Cerf.

Tétaz, Jean-Marc, 1999, «Identité culturelle et réflexion critique. Le probleme de I’uni-
versalité des Droits de I’homme aux prises avec I'affirmation culturaliste. Quelques
remarques a partir de Ernst Troeltsch», Etudes théologiques et religieuses, 74,
p.213-233.

Troeltsch, Ernst, 1904, Politische Ethik und Christentum, Gottingen, Vandenhoek und
Ruprecht.

Troeltsch, Ernst, 1907, «Pradestination», Christliche Welt, 21, p. 712-716 et 736-741.

Troeltsch, Emst, Gesammelte Schriften, Tiibingen, J. C. B. Mohr:

—vol. 1, 1919 [1911]: Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen.
—vol. 2, 1922 (a): Zur religidsen Lage, Religionsphilosophie und Ethik:



62 ANNETTE DISSELKAMP

— [1898] «Historische und dogmatische Methode in der Theologie», p. 729-735.

—[1903] «Was heisst ‘Wesen des Christentums’ ?», p. 386-451.

—vol. 3, 1922(b): Der Historismus und seine Probleme.

—vol. 4, 1929 Aufsditze zur Geistesgeschichte und Religionssoziologie, éd. H. Baron:

—[1925], «Meine Biicher», p. 3-18.

— [1911], «Das stoisch-christliche Naturrecht und das modermne profane Naturrecht»,
p.166-191.

— «Epochen und Typen der Sozialphilosophie des Christentums» [1911], p. 122-156.

Troeltsch, Emst, 1961, «Christianisme et société. Conclusion des Soziallehren», trad.
par M.-L. Letendre, Archives de sociologie des religions, 11-2, p. 15-34,

Troeltsch, Ermnst, 1990, Religion et histoire: esquisses philosophiques et théologiques,
avec une postface de T. Mann, textes €dités, introduits et annotés par J.-M. Tétaz,
trad. de A.-L. Fink et J.-M. Tétaz, présentation de P. Gisel, Geneve, Labor et Fides.

Troeltsch, Ernst, 1991 [1909-1913], Protestantisme et modernité, trad. et préfacé par
M.B. de Launay, Paris, Gallimard.

Troeltsch, Ernst, 1996, Histoire des religions et destin de la théologie, trad. de J.-M.
Tétaz, Geneéve-Paris, Labor et Fides-Cerf (t. 11l des (Euvres).

Troeltsch, Emst, 2002, Kritische Gesamtausgabe, vol. 15: Schriften zur Politik und
Kulturphilosophie (1918-23), Berlin, New York, Walter de Gruyter:

— [1923], Naturrecht und Humanitét in der Weltpolitik, p. 493-512.

Walzer, Michael, 1997, Sphéres de justice. Une défense du pluralisme et de |'égalité,
trad. de P. Engel, Paris, Seuil.

Weber, Max, 2003a, L éthique protestante et ['esprit du capitalisme, suivi d’autres
essais, éd., trad. et présenté par J.-P. Grossein avec la collaboration de F. Cambon,
Paris, Gallimard.

Weber, Max, 2003b, Hindouisme et bouddhisme, trad. de "all. par I. Kalinowski avec la
collaboration de R. Lardinois, intr. et notes de 1. Kalinowski et R. Lardinois, Paris,
Flammarion.



	Existe-t-il une justice chrétienne? : Quelques réflexions sur les doctrines sociales d'Ernst Troeltsch

