Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 59 (2009)

Heft: 1

Artikel: Foucault et la phénoménologie : le probléme de 'unité du sujet
Autor: Kristensen, Stefan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381784

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381784
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 141 (2009). P. 29-46

FOUCAULT ET LA PHENOMENOLOGIE

Le probleme de ’unité du sujet

STEFAN KRISTENSEN

Reésume

Michel Foucault serait, selon Dreyfus et Rabinow, «le dernier phénome-
nologue». Mais cela ne signifie pas, comme les commentateurs le laissent
entendre, qu'il soit son liquidateur. En mettant Foucault en dialogue avec
Maurice Merleau-Ponty, on s'apergoit que cette appellation n'est pas si
absurde qu'il parait. L'un des enjeux de ce rapprochement est de développer
une conception de la subjectivité échappant a l'opposition entre le substan-
tialisme de I'égologie husserlienne et la dilution du sujet dans les replis de la
structure. L'époque actuelle est propice en effet a des tentatives d’articulation
du sujet et de son monde, que ce soit au plan de la corporéité, de la socialité
ou du politique.

1. La hantise du sujet

Dreyfus et Rabinow, dans leur livre classique sur Michel Foucault!,
avancent la thése selon laquelle Foucault serait le «dernier phénoménologue»
et donc, en somme, son liquidateur. La réflexion que je propose ici a pour but
de discuter cette these. Pour cela, je me concentrerai sur la question du statut
du sujet de I’expérience sensible dans le monde social-historique, en partant
d’un travail de jeunesse, Maladie mentale et psychologie (1954), jusqu’aux
deux derniers volumes de |’ Histoire de la sexualité (1984). On verra a I’horizon
de ce parcours que, s’il y a une tentative de liquidation de la phénoménologie
par Foucault, celle-ci consiste en réalité dans la critique d’une certaine thése a
propos du sujet transcendantal ; or Merleau-Ponty avait déja dans les années
50 esquissé une réflexion dans cette direction. Ainsi, plutét que d’une étude
monographique sur Foucault, il s’agit ici de saisir quel usage on peut faire de
sa pensce pour renouveler et problématiser a nouveau la théorie de la subjec-
tivite.

Foucault écrit en 1954 que, pour comprendre les mécanismes de la maladie
mentale, il convient de «se placer au centre de [1']expérience» de I’angoisse. II

" DRrEYFUS ET Rasinow 1992, p. 78-82 en particulier.



30 STEFAN KRISTENSEN

poursuit en notant que «c’est seulement en la comprenant de I’intérieur qu’il
sera possible de mettre en place dans I'univers morbide les structures naturelles
constituées par I’évolution et les mécanismes individuels cristallisés par 1’his-
toire psychologique» (MMP, p. 53). Or si la phénoménologie est la mieux
a méme de décrire les formes concrétes que prend la maladie, elle échoue,
selon le jeune Foucault, a en démontrer les conditions d’apparition, et donc
la nature profonde. Cette interprétation de I’histoire selon les conditions qui
«rendent possible» le dévoilement et la connaissance de la réalité met Foucault
sur la piste de la notion d’a priori historique, notion reprise de L ‘origine de la
géométrie de Husserl. Des le départ, on a une notion provenant de la phénomé-
nologie mise en ceuvre pour résoudre un probléme issu de la phénoménologie.
C’est dans Naissance de la Clinique que I’expression d’«a priori historique» *
apparait pour la premiere fois. Pour cerner ce qui fixe la «maniere de voir»
du médecin, et pour qu’une nouvelle maniere de voir le malade soit possible
au début du XIX* siecle, et par la I'instauration de la médecine moderne, il a
fallu «toute une réorganisation du champ hospitalier, une définition nouvelle
du statut du malade dans la société et I’instauration d’un certain rapport entre
I’assistance et 1’expérience, le secours et le savoir» (NC, p. 200); il a fallu
encore un nouveau régime du discours scientifique, «celui d’une corrélation
perpétuelle et objectivement fondée du visible et de 1’énongable» (ibidem). La
notion d’a priori historique est employée contre la phénoménologie, en ce sens
qu’elle doit expliquer I’évolution des systémes signifiants vus de ['extérieur.
Ainsli, la démarche de Foucault cherche a dévoiler I'insertion de la phénoméno-
logie elle-méme dans I’histoire qui la rend possible, et a dénoncer sa prétention
a surplomber I'histoire avec le sujet transcendantal anhistorique. C’est le sens
des derniéres lignes de la Naissance de la clinique, lorsqu’il écrit que «ce que
la phénoménologie opposera [au positivisme] avec le plus d’obstination était
preésent déja dans le systéme de ses conditions» (p. 203).

Cependant, il n’est pas certain que I'a priori historique de Foucault exclurait
effectivement toute contribution du sujet a la constitution du sens, comme le
semble le soutenir Courtine’. Ce dernier fait remarquer de maniére incontes-
table que le sujet transcendantal husserlien accede en principe souverainement
au sens originaire d 'un domaine de connaissance (p. ex. la gé¢ométrie) et que, par

> Ce terme est repris de Cornelius Castoriadis.

* Il est significatif qu’on retrouve le méme argument dans I’introduction a L ‘usage
des plaisirs, de 1983, ou Foucault explique qu’on peut se placer au niveau des phéno-
meénes, ¢’est-a-dire au niveau ou les regles sociales apparaissent aux individus.

* Voir I'introduction ; sur I’évolution du concept chez Foucault dans les années 60,
cf. Han 1998, chapitre 11. J.-F. Courtine a consacré récemment une étude a cette notion
(Courtine 2007).

* Cf. Courtine 2007. L’opposition qu’il instruit entre Foucault et la phénoménologie
repose sur la figure de Husserl. Les choses sont plus complexes dés lors qu’on évoque la
démarche de Merleau-Ponty, I’'un des phénoménologues les plus attentifs a [’opacité des
conditions épistémiques du sujet, a la fois en lien avec la dimension corporelle et avec la
dimension historique de I’existence subjective.



FOUCAULT ET LA PHENOMENOLOGIE 31

conséquent, un démantelement de I"histoire de n’importe quelle science devrait
laisser apparaitre les intuitions fondamentales qui lui ont donné naissance. L'a
priori historique de Husserl est une vision de I'universel dans 1’histoire (en
quelque sorte en dépit de I’histoire) tandis que 1’a priori historique de Foucault
serait plutot une configuration purement historique, un a priori de 1’histoire. La
diftérence essentielle entre les deux est que Husserl suppose la possibilité d’un
acces transparent et pur au sens du contenu de la science, tandis que Foucault
postule, lui, une opacité fondamentale de ce qui est & connaitre.

L’¢lément principal dans le systéme du positivisme, dont dérive la phéno-
ménologie selon Foucault, est le postulat des «pouvoirs signifiants du pergu
et sa corrélation avec le langage». Ce postulat du passage sans entraves de la
perception au langage, chez Husserl, est solidaire de 1’idée d’une «structure
secrétement linguistique du donné» ; or chez Merleau-Ponty, cela fait justement
I’objet d’un questionnement continu®. L’archéologie de Foucault cherche a
fonder une approche privilégiant exclusivement le plan du langage et faisant
abstraction de son ancrage dans la vie perceptive, alors que Merleau-Ponty
problématise le projet épistémologique de Husserl en se basant sur 1’opacité
du pergu. Dans son livre sur Foucault, Deleuze insiste a juste titre sur la thése
foucaldienne de la différence de nature entre le visible et I’énoncable, entre voir
et parler (¢f. Deleuze 1986, p. 62-63). Mais il remarque aussi que le systéme
des significations énoncables et celui des significations visibles sont paralleles
et fonctionnent selon des regles de formation analogues. Ainsi, non seulement
Foucault avait tort de préter a la phénoménologie une position non probléma-
tique quant aux rapports de la perception et du langage, mais encore cette méme
critique se situe dans la continuité de la démarche de Merleau-Ponty.

2. La subjectivité de I’archéologue

La notion de sujet critiquée dans I’archéologie est le sujet épistémologique
mis en ceuvre par Husserl, qui suppose une unité interne telle qu’il puisse
fonctionner comme support du savoir depuis la perception jusqu’a ’unité de
signification logique ou mathématique. C’est ce sujet qui fait ’objet d’une
¢poche dans la démarche archéologique au profit d’une analyse détachée des
discours. On a donc davantage une mise entre parenthéses du sujet que sa
disparition, une disposition qui ouvre la voie a une description de sa naissance
et de sa structure. La critique de Foucault ne porte pas sur la pertinence de la
notion de sujet, mais plutot sur 1’idée qu’il serait une identité a soi anhistorique,
absolue et unitaire; elle vise le sujet quand il est interprété comme Homme
transcendental, 1. e. quand I’homme au sens des sciences humaines (conscient,

® Je me permets de renvoyer sur ce point a mon article «Foi perceptive et foi
expressive, publié dans Chiasmi International, n° 5, 2003, p. 259-282.



J

2 STEFAN KRISTENSEN

‘s

identique a soi, rationnel) porte toute la charge des conditions de dévoilement
dumonde’. La thématique du souci de soi qu’il entreprend dans les années 80
est un essai de spécifier et de donner corps a la thése énoncée en 1969: «La
différence, loin d’étre origine oubliée et recouverte, ¢’est cette dispersion que
nous sommes et que nous faisons» (A4S, p. 173)°.

A ce propos, le fait que L archéologie du savoir soit rédigé a la premiére
personne ne peut que retenir ['attention. Dans I'introduction, il note que ce
livre, comme les autres qu’il venait de publier, s’inscrit sur le terrain ou «se
manifestent, se croisent, s’enchevétrent et se spécifient les questions de 1’étre
humain, de la conscience, de ’origine et du sujet» (AS, p. 26). Ce terrain
semble bien étre celui de la phénoménologie. Puis, dans la conclusion, lorsqu’il
énonce ’objection que I’archéologie serait au fond «une sorte de phénoméno-
logie historique» (p. 265), sa réponse n’est pas aussi claire et assurée qu’on
pourrait 'attendre. En particulier, quand I’interlocuteur critique lui demande
le cas qu’il fait de la liberté des acteurs historiques, il répond qu’il n’a pas nié
la marge d’autodétermination des sujets dans leur situation historique (p.273).
On a donc avec ce livre un objet bizarre: d’un c6té, il cherche a fonder une
methode qui se passe du point de vue du sujet, mais de I'autre, il fait cela
en disant “je”. Dreyfus et Rabinow indiquent la piste a suivre, en notant que
Foucault «évolue plus tard, comme Merleau-Ponty, vers I'idée que nous
sommes “‘condamnés au sens”, c’est-a-dire a prendre au sérieux le point de
vue de ’observateur impliqué» (Dreyfus et Rabinow 1992, p. 131 sq.). Cet
«observateur impliqué», c’est précisément la figure de I"archéologue, ou plus
généralement celle de I’intellectuel aux prises avec les problémes posés par
la compréhension en profondeur de son époque et qui opere le décentrement
donné par I’étude des «discours qui viennent de cesser d’étre les notres» (A4S,
p.172). En d’autres termes, on ne peut pas €crire sans thématiser en méme
temps sa propre position de sujet écrivant. On voit ici a nouveau un motii de
continuité entre la période archéologique et les travaux plus tardifs, notamment
sur le probleme de la constitution du rapport a soi. Dans I'introduction a
L usage des plaisirs, Foucault note que 1’étude d’une question dans le passé¢
est motivée par 'instauration d’un écart avec soi-méme, et par la constitue le
sujet-philosophe lui-méme”.

" Lebrun remarque qu’il y a «une affinité [...] entre phénoménologie et archéo-
logie» (LEBRUN 1989, p. 48) et que cette affinité va au-dela de la rhétorique. «On ne peut
éviter de trouver aux régles archéologiques d’exclusion au moins un air de famille avec
ces incompatibilités d’essence dont Husserl ne pouvait mieux souligner la force qu’en
invoquant [...] “Dieu lui-méme”» (p. 49).

Y Cf. AS, p. 261: «Jai voulu, non pas exclure le probléme du sujet, j’ai voulu
définir les positions et les fonctions que le sujet pouvait occuper dans la diversité des
discours».

° Pour un commentaire approfondi de cette question, Potte-Bonneville 2004, p. 269-
281.



FOUCAULT ET LA PHENOMENOLOGIE 33

3. Le modéle substantialiste et la phénoménologie

L’enjeu ici est d’examiner la question de la subjectivité envisagée sous
I'angle de la possibilité d’en proposer une théorie échappant au paradigme
cartésien de la substance transparente et identique a elle-méme. Aprés avoir
évoqué le statut du sujet et son role transcendantal dans I’archéologie de
Foucault, il s’agit de comprendre quelles sont sa structure et son unité ', tout
en rendant compte de son insertion dans le monde et son «incorporation»
(embodiment), et d’empécher qu’il sombre dans un morcellement rendant
impossibles toute action et toute pensée cohérente. La phénoménologie a été
souvent accusée de prolonger de maniere de plus en plus subtile la conception
substantialiste du sujet. En particulier Husserl a pu étre qualifi¢ de «cartésien»
puisqu’il appelle «cartésienne» la voie royale vers la réduction phénomeno-
logique. Si en effet, le contenu intentionnel de ’expérience est entiérement
transparent et présent au moment de la saisie, comme c’est le cas pour les
contenus mathématiques et logiques, alors le sujet a toutes les chances d’étre
compris comme une conscience transparente a elle-méme, une substance sans
étendue qui possede des représentations.

Il y a pourtant de la place pour une autre lecture de Husserl, et surtout il y
a des tentatives plus clairement anticartésiennes dans la tradition apres lui, qui
devraient permettre de poser le probleme d’une théorie non substantialiste du
sujet. La phénoménologie commence justement avec le rejet du substantialisme
puisque le premier geste de Husserl est la critique du psychologisme en tant
que conséquence directe du «réalisme transcendantal» de Descartes''. Cette
doctrine a pour essentiel défaut de prendre pour instance transcendantale une
substance appartenant au monde; or [’origine du monde ne saurait se trouver
elle-méme dans le monde. Le probléme central de la phénoménologie est de
concilier la thése de «1’abime de sens» qui sépare la conscience et le monde avec
la réalité de I’incarnation du sujet transcendantal, cet étre bizarre que Foucault
appelle le «doublet empirico-transcendantal» dans Les mots et les choses. La
tache est des lors de rendre compte de cet «abime de sens», de montrer en quoi
consiste la différence entre le sens d’étre du sujet et celui des choses du monde.
En considérant le sujet comme un pdle de vécus, Husserl tend a privilégier la
voie d’une conscience identique a elle-méme dans sa capacité a posséder des
vécus 2,

" Comme le remarque Agamben, Foucault était trop occupé a «effacer et a dépsy-
chologiser 1’auteur» et a perdu de vue les conséquences que sa démarche avait pour le
sujet lui-méme. Il pose la question explicitement, en faisant allusion a L 'archéologie du
savoir: «qu’advient-il de I'individu vivant au moment ou il occupe “la place vide” du
sujet» (AGAMBEN 1999, p. 185-6)?

" Cf. MC, § 10, ainsi que Gurwitsch 2002, notamment les p. 62-70.

12 Cf. MC, § 32.



34 STEFAN KRISTENSEN

Dans un volume récemment traduit des ceuvres posthumes de Husserl
consacré a la réduction phénoménologique, on trouve des suggestions
permettant de nuancer le modele cartésien du sujet comme conscience.
Dans certains textes, Husserl semble opérer une déconnexion entre 1’ego
comme poéle purement formel et le sujet comme corrélat de la constitution
des objets. En particulier un bref feuillet intitulé par I’éditeur «La personne
comme poéle identique constitue dans 1’étre transcendantaly (Hua xxxiv, p. 158)
introduit de maniére un peu tatonnante une distinction entre le moi comme
présence possible (mogliches Auftreten) a différents moments du processus
de temporalisation de ’expérience et le moi comme substance analogue aux
objectualités constituées. Husserl s’interroge dans ce texte sur la maniere dont
le moi apparait a lui-méme sous le régime de la réduction transcendantale. Il
m’appartient de «pouvoir faire I’expérience de moi-méme comme personne
humaine, et de le pouvoir toujours a nouveau», note Husserl, mais le mystére
est de savoir ce que cela implique. I serait absurde de penser que le moi serait
donné a lui-méme comme théorie, ou comme un concept qu’il s’attribuerait
aprés-coup. A I’évidence, dans I’ordre descriptif, le moi n’est pas présent a
lui-méme avec la méme fixité et permanence que les objets constitu€s comme
une chaise ou une maison. Le texte ne donne pas de réponse tranchée, mais
la maniere dont Husserl oppose les deux solutions (le moi comme pdle ou le
mol selon I’analogie avec les objectualités) indique tout de méme dans quel
sens 1l convient de s’engager: le genre de “chose” (Efwas) qu’est le moi dans
la vie transcendantale devrait étre compris comme «un constitué dans I’étre
transcendantal en tant que pole identique de tous les actes, passés, présents,
etc.», ce qui s explicite comme une «preésence a des instants temporels, et une
présence possible a des instants temporels quelconques en tant que le méme».
Dans un autre texte de la méme période *, Husserl revient sur le statut du moi
en posant explicitement la question: «Comment suis-je étant pour moi-méme,
comment se fonde en moi-méme mon propre €tre en tant qu’étre-pour-moi-
méme?» (Hua xxxv, p. 244) Pourtant la réponse a cette question est sans
cesse repoussée au fil du texte et les signes d’embarras s’accumulent jusqu’a
I"interruption. Cela se passe comme si Husserl ne parvenait pas a se focaliser
sur la question du mode d’existence du moi préréflexif, bien qu’il en indique
tout de méme les conditions ™.

Ce moi-pdle sans étendue ne peut pas étre le siege de représentations
claires et distinctes, mais bien le lieu d’une opacité fondamentale. Si le péle
est unitaire, ce n’est que formellement; aucun contenu, aucune structure,
aucun veécu n’assure son unité. Elle est simplement nécessaire a la structure
de I’expérience. L'unité du pole est préobjective et absolument indépendante

' Texte n® 15 intitulé «Réduction transcendantale», daté de décembre 1930 (p.228-
253)

" A. Schnell confirme cela, sans non plus aller trés loin dans la définition: «ll n’y a
pas chez Husserl I'idée qu’un pole-sujet substantialisé se rapporterait a lui-méme en tant
qu’objet hypostasié» (ScunerL 2007, p. 188).



FOUCAULT ET LA PHENOMENOLOGIE 35

de la constitution de quelque chose comme un rapport a soi stabilisé et donc
d’une subjectivité proprement dite. Il convient donc de mieux comprendre la
structure du sujet en tant qu’elle correspond a ’expérience qu’on peut avoir de
sa fragmentation et de sa précarité. Et surtout, il faut comprendre que le sujet,
en tant que rapport explicite a soi, est le résultat d’un processus de constitution,
comme les objets intentionnels. C’est la spécificité de ce processus qui est en
question ici et conséquemment la nature de cet ego fondamental. Faut-il le
saisir comme une sorte de protoconscience ou comme corps vivant?

4. Le sujet comme Gestalt

Pour penser 'unité du sujet, et non pas de ’ego, il s’agit de trouver une
conception alternative a celle du pole de vécus, tout en préservant une forme
d’unité. Le probléme est que le sujet est le corrélat des objets perceptifs et
qu’a ce titre, il faut rendre compte de son caractére spatial et temporel, de
son épaisseur et de sa nature sans cesse mutante. Merleau-Ponty donne une
suggestion dans une note de travail du Visible et ['invisible, intitulée «Gestalt»
et datée de septembre 1959 ; parlant des Gestalten, il arrive a poser la question
du sujet qui en fait ’expérience. Je cite ici toute la seconde moiti¢ de la note
pour ensuite en proposer un bref commentaire.

Et qui a I'expérience [de la Gestalt]? Est-ce un esprit qui la saisisse comme idée ou
signification ? Non. C’est un corps — En quel sens? Mon corps est une Gestalt et il
est co-présent dans toute Gestalt. 11 est une Gestalt ; lui aussi et éminemment il est
signification lourde, il est chair; le systéme qu’il constitue est ordonné autour d’une
charniére centrale ou d'un pivot qui est ouverture a..., possibilité liée et non pas
libre — Et en méme temps, il est composante de toute Gestalt. La chair de la Gestalt
(le grain de la couleur, le je ne sais quoi qui anime le contour ou qui anime dans les
expériences de Michotte le rectangle en train de «ramper») est ce qui répond a son
inertie, a son insertion dans un «monde», a ses préjugés de champ.

La Gestalt donc implique le rapport d’un corps percevant a un monde sensible i.e.
transcendant i.¢. d’horizon i.e. vertical et non perspectif — C’est un systéme diacri-
tique, oppositif, relatif dont le pivot est le Efwas, la chose, le monde ¢t non 'idée —
L’idée est le Erwas sur lequel est centré le corps non plus en tant que sensible, mais
en tant que parlant — Toute psychologie qui replace la Gestalt dans le cadre de la
«connaissance» ou de la «conscience» manque le sens de la Gestalt — Reste a savoir
ce qu’est au juste I’étre pour soi de I’expérience de la Gestalt — cet étre pour X, non
pur néant agile, mais inscription a un registre ouvert, a un lac de non étre, a une

Erdffnung, un offene.

Je me contente ici de mettre en évidence les theses issues de ce texte
particulierement dense et difficile: 1. Le sujet, qui est sujet d’une Gestalt, est
nécessairement un corps, i.e. un €tre possédant une épaisseur spatio-tempo-
relle ; 2. I'ouverture au monde de cet étre est de ’ordre de la chair, 1.e. elle est
conditionnée a son appartenance au monde ; 3. par conséquent, |’appréhension



36 STEFAN KRISTENSEN

d’une Gestalf (aussi appelée I'intentionnalit€) par le sujet est liée a la situation
ou se trouve le sujet et n’est pas un acte purement libre; 4. il n’y a donc pas a
proprement parler d’approche sans préjugés du monde, dans la mesure ou le
monde s’offre comme champ, ¢’est-a-dire toujours a partir d’un lieu; 5. ["unité
du sujet ainsi concu est celle d’un «systeme diacritique» qui s organise autour
du «Erwas» qui lui est offert; dans ["ordre archéologique, ¢’est bien le monde
qui vient solliciter I'ouverture du sujet a lui-méme ; 6. pourtant, il reste a
comprendre «ce qu’est au juste [’étre pour soi de I'expérience de la Gestalt»,
autrement dit, il reste a comprendre ce qu’est la subjectivité ainsi congue, ce
qui fait la consistance de cet €tre qui n’est que disponibilité a la configuration
qui lui sera offerte.

Il ne suffit pas de dire que le sujet est une figure et qu’il ne possede donc
pas d’unité substantielle et que seule sa forme dynamique en constitue ['unité
— il faut encore répondre a la tache annoncée a la fin de la note sur la maniere
dont se structure cette Gestalt singuliere? Comment la décrire? Comment se
maintient-elle? Comment comprendre I’interdépendance du sujet et du monde,
et rendre compte en méme temps de la différence du sujet et du monde (le
sujet etant sensible, le monde non)? Y a-t-il priorité de I'un sur I'autre? Empie-
tement? Co-appartenance? On peut compliquer I'interrogation en se demandant
quelle est la part du social et quelle est la part du simplement corporel dans la
formation du sujet comme structure et comment ces deux aspects s’articulent
["un a "autre. Enfin, on peut se demander s’il est possible de faire I'économie
de I'image du pole identique pour penser le sujet, en d’autres termes, s’il n’est
pas nécessaire de préserver, au fond du sujet comme Gestalt, le postulat d’une
permanence pour que la structure en question puisse se rassembler et devenir
un sujet. Il faut donc distinguer deux problemes, étroitement reli¢s, mais diffé-
rents : premierement, celui de la structure du sujet, et donc de son unicité et de sa
plasticité, et secondement, celui du sens d’étre du sujet, et donc de sa ditférence
avec le monde, en méme temps que son appartenance a lui. Les pages qui suivent
concernent le premier probléme, mais il faut bien sar garder a [esprit qu’il se
pose parce que le sujet doit étre compris différemment des objets du monde.

Merleau-Ponty, dans une note de travail datant de la méme période, écrit
que le passage de la perception a la parole, et donc I’apparition de la dimension
de généralité a partir de la sphere subjective, apporte un «bouleversement»
dont il faut rendre compte. Le dilemme est alors que, d’une part, il faut que ce
soit «le méme étre qui percoit et qui parle», mais que, d’autre part, si tel est le
cas, cela reviendrait a rétablir «le cogito, la conscience de...» (V/, p. 252). Le
dernier Foucault apporte des éléments significatifs dans la réflexion autour de ce
dilemme, dans la mesure ou il définit une notion de subjectivité comme processus
de subjectivation toujours sous-tendu par une désubjectivation possible '*.

5 C’est aussi I'axe de la lecture de Foucault par Agamben, notamment dans la
derniere partie de Ce qui reste d’Auschwitz (p. 179-218).



FOUCAULT ET LA PHENOMENOLOGIE 37

5. Les quatre aspects de la figure du sujet

Dans I’introduction a L usage des plaisirs, Foucault détaille les différents
aspects fondamentaux par lesquels il faut passer pour penser le sujet comme
processus, du moins dans le contexte de la culture occidentale. Ces aspects
permettent de décrire les «styles» de subjectivation caractéristiques de tel ou
tel contexte culturel; Foucault les appelle simplement des «maniéres de se
conduire» ou d’opérer comme sujet moral d’une action. Or, ces «maniéres»
jouent le role, en quelque sorte d’existentiaux de la subjectivation, tant leur
role est central. Il s’agit de la substance éthigue, 1.e. «la fagon dont I’individu
doit constituer telle ou telle part de lui-méme comme matiere principale de sa
conduite morale» (UP, p. 37). Il y a ensuite ce que Foucault appelle le mode
d’assujettissement, a savoir la maniére dont ’individu «établit son rapport a
cette regle et se reconnait comme lié a I’obligation de la mettre en ceuvre»
(p-38). En troisieme lieu, on trouve le travail éthique, c’est-a-dire 1’effort
accompli pour «se transformer soi-méme en sujet moral de sa conduite» (p. 39).
Enfin, il y a la téléologie du sujet moral, a savoir le role jou€ par les actions
morales dans la perspective de la vie entiére de I’individu. Avec ces quatre
modes de rapport a soi, on a les moyens de décrire différents styles de subjecti-
vation, ainsi que leur évolution depuis les Anciens jusqu’a nous. L’essentiel ici
est de noter que la figure dessin€e par ces différents modes de rapport a soi est
une figure dynamique, instable et déchirée '°.

Pour I’étudier, le philosophe, ou I’historiographe, doit se placer, comme
pour la Gestalt selon Merleau-Ponty, «du dedans [...] en s’approchant autant
que possible de la Gesfalt, en communiquant avec elle» (V7, p. 255). C’est ce
que fait Foucault si I’on tient compte de la maniére dont il lit les textes anciens
et dont il épouse les «inquictudes» des protagonistes qu’il étudie. En ce sens, il
est tentant d’examiner le paralléle entre la notion de Gestalr et celle de mode de
subjectivation, corrélatif de la problématisation chez Foucault. On ne peut pas
dire en tout cas que Foucault manque de rigueur: contrairement a la démarche
archéologique, son esquisse d’une théorie du sujet constitue en méme temps
une problématisation de sa propre position et donc un processus de devenir-
philosophe de Michel Foucault lui-méme. Je reviens sur cette question un peu
plus loin. Dans I'immeédiat, un commentaire plus précis de la derniére partie de
Iintroduction a L usage des plaisirs permettra de voir comment le dispositif
est mis en place dans le texte foucaldien et de situer les différences et les conti-
nuités entre cette théorie du sujet et celle du doublet empirico-transcendantal
des travaux des années 60. Plus précisément, il s’agit de voir en quoi s’applique

1o Cette instabilité s’étend méme a la maniére dont Foucault applique son modéle
aux domaines évoqués dans le livre: diététique, économique, érotique. On ne doit pas
s’attendre a y trouver une application lin€aire. Je remercie M. Potte-Bonneville pour
cette mise en garde, qui ne constitue pas une faiblesse du propos de Foucault.



38 STEFAN KRISTENSEN

I’1dée d’une observation du dedans et pour quel probleme actuel I'enquéte sur
les pratiques de soi dans 1’ Antiquité est pertinente.

La question posée par Foucault a la fin de la deuxiéme partie de I’intro-
duction est de savoir comment le comportement sexuel est devenu au cours
de I’ Antiquité un domaine d’interrogation et d’inqui¢tude morale, aprés avoir
été essentiellement lié a la santé et a I’hygi¢ne. Cette question participe de
sa stratégie de laisser de coté les approches fondées sur I'histoire du droit
et des institutions et de s’engager en direction d’une «analyse des modalités
concretes a travers lesquelles le pouvoir pénetre dans le corps méme des sujets
et dans leurs formes de vie» '. Le changement par rapport a 1’archéologie est
spectaculaire. Foucault envisage ici le probleme du sujet dans la perspective
de la morale et des pratiques sociales plutdt que dans I'optique de I’épistémo-
logie ™. C’est pour introduire a la méthode nécessaire a I’étude d’un tel objet
que Foucault expose sa démarche. Il s’intéressera au «comportement réel des
individus» et non pas a la morale comme ensemble de régles en vigueur dans
une culture et leur évolution, comme «ensemble prescriptif» (p. 32). 1l €épouse
clairement le point de vue des acteurs, veut saisir leur comportement et les
motivations qui le sous-tendent, et ne cherche pas a se situer en surplomb.
C’est pourquoi il emploie I'expression «niveau de phénomenes» (p. 33: je
souligne) pour qualifier cette acception «subjective» de la morale. Au-dela de
cette distinction binaire entre la régle extérieure et le comportement subjectif,
Foucault montre qu’il y a encore I'interrogation sur la constitution du sujet
moral, qui forme un troisieme niveau. Il distingue I’agent d’un comportement et
le sujet moral proprement dit, ce dernier étant le fruit d’une élaboration plus ou
moins consciente et explicite. L’agent est le simple corrélat d’un acte singulier
alors que le sujet est le porteur d’un ensemble d’actes accomplis en fonction
d’un but, la constitution d’une subjectivité stable. Le sujet est 'instance qui
peut agir moralement parce qu’elle développe un savoir et une maitrise de
sot qui lui permet de diriger son comportement en rapport avec les régles en
vigueur. Ainsi, les quatre modes de subjectivation portent trés précisément sur
la «maniere» dont les sujets ajustent leur existence dans leur rapport aux regles
qui orientent leur comportement. Ils permettent donc de décrire comment les
individus deviennent des sujets en inscrivant leur comportement dans la durée
de leur vie prise comme totalité.

Comme on I'a indiqué plus haut, ces aspects selon lesquels le sujet peut
se configurer sont au nombre de quatre. La substance éthique concerne le

' Cf. AGaMBEN 1997, p. 13.

'* Cette interprétation doit étre nuancée a partir du cours récemment de paru de
I’année 1982-83 intitulé Le gouvernement de soi et des autres. Il y développe une
conception du savoir philosophique en tant qu’exercice concret au contact du pouvoir,
et donc distinct du savoir théorique. On a donc, chez le dernier Foucault, une théorie de
la philosophie comme savoir pratique, impliquant le développement du rapport a soi. En
termes grecs, 1l contraste la philosophie comme ergon a la philosophie comme logos. Cf.
la-dessus notamment les legons du 12 janvier et du 16 février, en particulier les p. 59-70
et 205-238.



FOUCAULT ET LA PHENOMENOLOGIE 39

contenu visé par le comportement de I’individu au plan personnel, en quoi
consiste le comportement par lequel on respecte une norme ; I’assujettissement
porte sur les actes par lesquels I'individu signale son respect des régles au
plan général (social ou méme universel); le travail éthique est nécessité par la
différence pergue par I’individu entre son comportement effectif et les normes
qu’il reconnait comme les siennes, ce qui I’entraine dans une démarche d’ordre
herméneutique a son propre égard, une démarche dans laquelle il se rapporte
a son propre passé; enfin, la téléologie est analogue a I’assujettissement, a la
diftérence pres qu’elle porte sur I’avenir dans la vie du sujet. L’assujettissement
suppose la capacité de 'individu de saisir sa propre vie comme une totalité
dans un certain contexte social-historique, alors que la téléologie oriente le
comportement en fonction d’une fin située a I’horizon de la vie du sujet. Ces
quatre ¢léments sont étroitement entrelacés et interdépendants, sans toutefois
que I'un prime ou soit plus fondamental que les autres. L’action morale référe
a I'unité d’une conduite, 1I’'unité d’une conduite renvoie a la constitution de soi
comme sujet et la constitution de soi repose sur des modes de subjectivation.
Foucault conclut ici (p. 35) en écrivant que «l’action morale est indissociable
de ces formes d’activité sur soi qui ne sont pas moins différentes d’une morale
a I’autre que le systeme des valeurs, des regles et des interdits». Ainsi, pour ce
qui est de la structure et du mode d’existence du sujet, Foucault insiste sur la
thése que la subjectivation est une forme (ou une maniére, un style), a savoir
que son unité n’est rien d’autre que la figure dessinée par I’interaction des
quatre aspects. Il insiste aussi sur I’absence de hiérarchie entre les quatre aspects
qui composent la figure du sujet et sur I’idée que la subjectivité n’est pas une
substance distincte des conditions historiques dans lesquelles elle émerge; elle
n’est rien d’autre que la cohérence des actions d’un individu a travers sa vie. Elle
a donc tous les traits d’une Gestalt ou le fond est constitué par les conditions
sociales-historiques et la figure posséde la structure qu’on vient de décrire.
L’étude historique de la morale conduit le philosophe a poser la question
des sujets portant cette morale et donc aux manieres dont les sujets ont
construit I’unité et la cohérence de leur conduite en rapport avec les normes en
vigueur dans leur monde. Foucault nous fait découvrir ici un nouveau sens de
la corrélation entre I"histoire et la subjectivité, ou elles sont entrelacées de sorte
qu’il n’y a pas de sujet hors de I'histoire, mais pas d’histoire non plus sans le
récit historique tracé par ceux-la mémes qui, dans leur geste méme d’historio-
graphes, deviennent les sujets de leur conduite. Ainsi, I’étude de 1’histoire des
formes de subjectivation renseigne autant sur les sociétés considérées que sur
les types de subjectivité qui y prennent racine. Foucault reconnait que certaines
morales sont tendanciellement juridiques, que, par exemple, en Europe dans les
siecles précédant la Réforme, on assiste a une forte «juridification» de 1’expé-
rience morale'. Mais I’étude des modes de subjectivation est plus féconde

' L’argument est que, méme dans le cas d’une morale fortement codifiée, il subsiste
une dimension subjective. La morale dans le monde chrétien a toujours été prise dans la
tension entre subjectivation et codification.



40 STEFAN KRISTENSEN

parce qu’ils sont plus complexes et multiples que les codes qui «tournent
autour de quelques principes assez simples et assez peu nombreux» (p. 39).
Dans les processus de subjectivation, il v a en revanche, un «champ d’histo-
ricité complexe et riche» (ibidem). C’est a partir de ce terme plutot €nigmatique
— champ d’historicité — qu’il faut comprendre a mon avis le passage du début de
I’introduction (p. 10) ou Foucault parle d’une histoire de la sexualité «comme
expérience» et qu’il ’explique par la corrélation entre savoir, normativité et
types de subjectivité. L’analyse des modes de subjectivation permet d’articuler
les uns aux autres ces trois moments fondamentaux de I’historicité, puisque les
modes de subjectivation sont étroitement reliés a la production de savoir et de
normes dans un certain contexte historique.

6. Le dilemme du gar¢on

Chez Foucault, lu par Potte-Bonneville, la these concernant I’unité du sujet
est donc la suivante: I’identité a soi du sujet doit étre un écart a soi — et cet
écart doit étre la condition du maintien et de la structure du sujet. La tension qui
apparait chez Merleau-Ponty comme une difficulté et une menace pour I'inté-
grité du sujet doit étre saisie comme la condition méme de son existence. A
I’exemple de la position du jeune gar¢on dans la société grecque ancienne (cf.
UP, chap. 1v), Potte-Bonneville développe une conception qui concilie I'identité
et 1"écart et donne un exemple concret, et paradigmatique, du devenir-sujet,
dont nous avons vu la structure formelle. Prenant le point de vue de I'individu
tel qu’il est pris dans le jeu social, et examinant le champ de liberté qui lui
est laissé par sa situation, on peut montrer que le sujet se constitue comme
tel dans une position ou il est en prise avec des exigences contradictoires. Le
garcon est dans une situation contradictoire parce que, d’'une part, 1l est un
objet de plaisir pour les hommes plus agés, mais, d’autre part, en tant que
futur homme libre, il ne peut pas montrer de la passivité dans le jeu du plaisir.
Mais il est pourtant I’objet du désir. C’était, explique Foucault, le motif d’une
inquiétude généralement partagée chez les Grecs anciens: habituellement, la
position valorisée, tant au plan social qu’au plan sexuel, était la position active.
Il était donc particulierement déshonorant pour un futur homme libre d’étre
pris dans une position de passivité dans I’acte sexuel avec un homme plus age,
et a fortiori déshonorant d’y prendre éventuellement du plaisir.

Ce paradoxe est appelé par Foucault «I’antinomie du garcon» (UP, p. 286):
«Le rapport qu’il doit établir a lui-méme pour devenir un homme libre, maitre
de lui-méme et capable de I’emporter sur les autres, ne saurait étre en coinci-
dence avec une forme de rapport ou il serait objet de plaisir pour un autre. Cette
non-coincidence est moralement nécessaire » (UP, p. 287). Comme le résume
a son tour Potte-Bonneville, en parlant du garcon, «reconnu comme objet de
plaisir dans une morale virile, il ne peut se reconnaitre tel, sans transgresser
la méme morale» (p. 265). Potte-Bonneville généralise en prenant la situation



FOUCAULT ET LA PHENOMENOLOGIE 41

du gargon comme modele de toute forme de subjectivité: sa situation le met
face a I'exigence d’étre a la fois disponible et retenu a I’égard des demandes
des hommes plus agés, ce qui constitue une indécision dans la réponse a ces
exigences. Cette indécision est structurellement li€e a sa situation, et non pas
passagere ; I’explicitation des motifs de I’indécision constitue une «probléma-
tisation» de sa situation. Cet exercice d’explicitation est suscité en amont du
sujet lui-méme, «du coté des pratiques plutot que de la réflexion» (p. 265).
L’apparition du sujet réflexif est suscitée par I’explicitation exigée par la
«position» de I'individu, et non pas par le sujet lui-méme qui se mettrait a se
penser lui-méme. Ainsi, le «devenir-sujet» ne consiste pas a résoudre la contra-
diction de la position de 1’'individu, mais a faire jouer et entretenir la tension
caractéristique de sa position. Sa singularité de sujet est donnée par la maniere
dont il fait usage de cette tension dans laquelle il se trouve: «Ces apories ne
viennent pas réduire I’espace de liberté laissé aux individus, mais instituer cet
espace méme, en induisant la possibilité¢ de réponses variables et en exigeant
I”¢laboration d’un usage dont la singularité est a la hauteur du caractere contra-
dictoire des impératifs qu’il doit tenir ensemble» (p. 267).

Potte-Bonneville va plus loin encore: non seulement le gargon lui-méme,
dans son devenir-sujet, ne saurait résoudre les tensions qui caractérisent sa
position, mais il ne faut pas penser non plus que I’achévement du processus de
subjectivation signifierait I’apaisement de la tension. La stabilisation ou I’ache-
vement du processus se signale par une «stylisation» des pratiques, décrite par
Foucault dans le chapitre intitulé «L’honneur d’un gar¢on» (UP, p. 265-278).
Dans ce texte, Foucault ne propose pas une théorie de la cloture du sujet, mais
reste attaché a la tension caractéristique de la position du garcon. Comme
I”écrit Potte-Bonneville, «le sujet demeure exposé au probléme qu’il pose, via
sa conduite réfléchie: il ne saurait en retirer aucune identité stable, aucun “mo1”
permanent et certain de soi» (p. 268). La conclusion est que Foucault opere un
renversement complet de la conception cartésienne, ou le sujet est ’instance
unificatrice et médiatrice de tous les actes intentionnels. Contrairement a la
perspective cartésienne, ¢’est la problématisation, d’origine sociale, qui suscite
la figure du sujet; celui-ci n’a pas de consistance autre que 1’écart entre deux
exigences morales contradictoires; la subjectivité stabilisée ne consiste pas en
la réduction de I’écart, mais plutdt en sa «stylisation», a savoir son maintien
sous une certaine forme (mouvante); enfin, la pensée devient «la conjonction
d’un probleme insoluble et d un sujet problématique» (p. 269).

7. La posture du philosophe

Ainsi donc, lorsque Foucault écrit que son projet est d’écrire une histoire de
la sexualité comme «corrélation entre domaines de savoir, types de normativité
et formes de subjectivité» (p. 10), il faut comprendre que ces trois moments
doivent étre non seulement pensés ensemble, mais qu’ils doivent étre penses



42 STEFAN KRISTENSEN

comme naissant ensemble et rendant possible ["'ouverture d un monde individuel
et social. La question alors se pose de ce qui autorise Foucault a s’extraire de
sa propre situation pour interroger les modes de subjectivation de cultures et
d’époques si lointaines. Il se défend de cette objection de maniere trés subtile,
en interrogeant la position du philosophe et en montrant que la pratique philo-
sophique elle-méme consiste en 'instauration voulue et recherchée d’un écart
avec soi-méme, et en la recherche des moyens de penser autrement qu’on ne
pense déja®. Ainsi, sous le couvert de I’explication d’un changement de projet
intellectuel entre le premier volume de I'Histoire de la sexualité et les deux
derniers, Foucault justifie sa méthode philosophique. Ce geste d’instauration
d’un «écart» avec soi est en effet aussi un processus de problématisation dans
lequel le sujet pensant devient lui-méme en changeant. La démarche propre au
philosophe consiste ainsi a «définir les conditions dans lesquelles 1’ étre humain
‘problématise’ ce qu’il est, ce qu’il vit, ce qu’il fait et le monde dans lequel
il vit» (UP, p. 18). Une telle démarche nécessite que la position de celui qui
interroge soit elle-méme problématisée, sans quoi I’interrogation sera dogma-
tique et faussement absolutisée. Une bonne partie du cours au College de
France, évoqué plus haut, est consacré a formuler une réponse a ce probléme en
interrogeant notamment la position du philosophe dans sa relation au pouvoir
politique dans I’ Antiquité.

Foucault explore dans ce cours le sens et 'usage de la notion de parrésia
qu’il définit comme une attitude portant a dire le vrai, particulierement dans des
circonstances ot cela demande du courage. Foucault montre, lors de la deuxiéme
lecon, que la parrésia implique que celui qui dit vrai soit aussi en méme temps
convaincu de cette vérité et conscient de cette unité, en lui, du dire et du penser.
I1y a, dit Foucault, dans la parrésia, «un pacte du sujet avec lui-méme» (p. 62)
qui engage toute sa personne par la vérité qu’il énonce et atteste en méme temps
par le risque qu’il prend en le faisant. De plus, elle implique la liberté de celui qui
prend la parcle a la fois quant a son statut et quant a ce qu’il dit. On comprend
dés lors que cette qualité soit définie comme «le libre courage par lequel on se
lie soi-méme dans I’acte de dire le vrai» (p. 64). Ici, ¢’est I’acte de parler qui est
susceptible de modifier la situation, contrairement a [’analyse performative des
énoncés, ou c’est la situation qui détermine le sens des énoncés. Cela permet
a Foucault d’introduire le theme d’une dramatique du discours qui concerne
les figures du prophete, du devin, du philosophe et du savant en tant qu’ils ont
chacun «une certaine fagon de se lier eux-mémes, en tant que sujets, a la vérité
de ce qu’ils disent» (p. 66). Plus loin dans le cours, a la legon du 16 février,
Foucault commente la Lettre VII de Platon et met en évidence le propre de la

0 Cf. UP, p. 14: «Que vaudrait I'acharnement du savoir s’il ne devait assurer que
I’acquisition des connaissances, et non pas, d'une certaine fagon et autant que faire se
peut, I'égarement de celui qui connait? Il y a des moments dans la vie ou la question de
SavoIr si on peut penser autrement qu’on ne pense et percevoir autrement qu’on ne voit
est indispensable pour continuer a regarder ou a réfléchir. [...] Mais qu’est-ce donc que
la philosophie aujourd’hui — je veux dire I’activité philosophique — si elle n’est pas le
travail critique de la pensée sur elle-méme?»



FOUCAULT ET LA PHENOMENOLOGIE 43

connaissance philosophique en tant que pratique en non en tant que théorie.
L’ame doit s’exercer a la fréquentation de la chose a connaitre de telle sorte
qu’elle (I'ame) devienne familiere a la chose, qu’elle acquiere une «affinité»
avec elle. Cette affinité est obtenue par «frottement» (¢ribe), i.e. par exercice
ou entrainement soutenu avec la chose. On a ici I’'amorce d’une conception
«¢thique», ou pratique, de la connaissance, ou la philosophie, dans son rapport
au réel du pouvoir, doit répondre a trois criteres: 1. elle doit étre un discours
écouté par quelqu’un, 2. elle doit étre une pratique et 3. elle doit porter sur une
connaissance accessible seulement par ’exercice, ce qui suppose I'implication
du sujet tout entier dans cette acquisition. Le dévoilement du savoir propre a la
philosophie est strictement corrélatif du travail que le philosophe effectue sur
lui-méme. La critique platonicienne de I’€criture repose, selon Foucault, sur le
méme argument: «L’écriture, en donnant & ce qui est a connaitre la forme du
matheme [...], instrument ou se véhicule la connaissance déja faite a celui qui
doit la connaitre [...], ne peut en aucune maniere répondre a ce qui est le réel
de la connaissance philosophique : le frottement continu des modes de connais-
sance les uns avec les autres.» (p. 233) Foucault conclut en disant que ce refus
platonicien signale, non pas la valorisation du logos parlé (critique trés claire a
I’égard Derrida), mais bien plutot ’avéenement dans la culture occidentale de la
philosophie comme activite, «d’une philosophie dans laquelle le réel méme de
la philosophie serait la pratique de soi sur soi.» (p. 235)

8. Subjectivité et corporéité

Si la phénoménologie est comprise comme une attitude ou une stratégie de
pensée partant du postulat de I'irréductibilité de la perspective de la premiere
personne et qui affirme a son fondement la thése que le sujet ne saurait, selon les
termes de Potte-Bonneville, étre fixé «dans I'objectivité d’un étre disponible,
pour un savoir et un pouvoir vis-a-vis desquels il apparaitrait comme un point
d’application passif et indiftérent» (p. 201), alors la pensée du dernier Foucault
appartient bien a ’horizon de cette pensée. Si par contre la phénoménologie
est définie sur le socle de la these (implicite ou explicite) du sujet comme unité
substantielle, et donc mesurée a I’ambition épistémologique, alors la pensée de
Foucault lui est étrangere.

J'al tenté dans ce qui précede d’argumenter en faveur de la premiére possi-
bilit¢. Cependant, sa conception du sujet comme processus de subjectivation
appelle I’existence d’un étre, d’'une matiere qui porte le processus; un étre
vivant, sensible, mais non encore conscience. Cela est d’autant plus pertinent
qu’il a érigé la question des rapports du politique et du biologique en une
question cardinale de notre époque-'. Si, en effet, le sujet n’est rien d’autre que

21 Pour situer les enjeux de la notion de biopolitique chez Foucault, ¢f AGAMBEN
1997, p. 11-15.



44 STEFAN KRISTENSEN

le processus qui le constitue comme tel, si le sujet «s’identifie strictement aux
modalités concretes de sa constitution historique» (Potte-Bonneville 2004, p.
213), son mode d’existence doit étre considéré comme purement contingent
et incarné, et donc sous-tendu par une existence corporelle présubjective,
un étre sensible, vivant, susceptible de porter ce processus. C’est bien a
une forme (ou plutdt des formes multiples et imprévisibles) de déhiscence
du sujet que I’on assiste toujours a nouveau. Le sujet nait a lui-méme et,
simultanément, un monde s’oftre a lui, qui lui apparait comme préexistant a
lui-méme.

Pour que se produise cette déhiscence, un étre doit étre déja la pour
donner lieu a cet événement toujours renouvelé. Pour donner lieu a un
rapport a sol, 1l faut déja étre un soi en puissance, c¢’est-a-dire posséder une
capacité réflexive, une sensibilité. Il doit y avoir quelque chose comme un
mol latent, un ego discret qui assure sans bruit la continuité (a travers son
morcellement) de cet étre qui devient toujours a nouveau sujet. Il y a bientot
dix ans, Giorgio Agamben a esquissé une théorie de cette subjectivité du
moi, sujet en puissance. Il s’agit d’un phénomene qui atteste du fait que la
vie nue, purement biologique, recéle une dimension qui ne peut étre réduite
ni a la simple matiére vivante, ni a la vie consciente: ¢’est le phénoméne de
la honte tei qu’il est décrit notamment par Primo Levi et par Robert Antelme
et commenté au chapitre 3 de Ce qui reste d ' Auschwitz. Tout ce chapitre est
consacré a la question de savoir en quoi consiste le moi de ceux en qui tout
a ét¢ détruit, de ceux qui font I’expérience de la sujétion la plus absolue (a
savoir de la destruction totale de toute possibilité de subjectivation). Lorsque
le jeune homme décrit par Antelme est désigné par un SS pour étre fusillé lors
de la marche forcée de Buchenwald a Dachau en 1943, il rougit, et Agamben
commente ce rougissement en €crivant: «C’est comme si cette rougeur des
joues trahissait [...] I’affleurement d’une limite, I’atteinte dans le vivant,
de quelque chose comme une nouvelle matiere éthique» (Agamben, 1999,
p. 134-135). Ce signe charnel nous parvient comme une «apostrophe muette»,
un témoignage passif de la part du corps méme du déporté ==, Ce corps n’est pas
simplement une matiére vivante anonyme, il est déja, en tant qu’il est capable
de honte, une matiere habitée au moins par la puissance d’une vie proprement
subjective, pleinement humaine. Cette matiére, ou plutdt sa manifestation par
la honte, est ce qui reste lorsque I’entreprise de désubjectivation est portée a
son extrémite et qu’il n’y a plus qu’une vie nue offerte a un pouvoir absolu et
que la figure du sujet est entierement démantelée.

* Agamben conclut un peu plus loin en définissant la honte : «Dans la honte. le sujet
a donc pour seul contenu sa propre désubjectivation: témoin de sa propre débacle, de sa
propre perte comme sujet. Ce double mouvement — de subjectivation et de désubjecti-
vation en méme temps —, telle est la honte» (p. 137).



FOUCAULT ET LA PHENOMENOLOGIE 45

9. Conclusion

Deés lors, la théorie de la subjectivité peut se poursuivre dans deux directions.
Premierement, on peut envisager la description des processus de subjectivation
tels qu’ils se produisent dans différentes périodes historiques, milieux culturels
ou situations sociales. Ce serait la poursuite de I’entreprise de pensée du dernier
Foucault, congue de fagon plus systématique. Secondement, on est devant la
tache corrélative de concevoir une théorie de ce qui sous-tend le processus
de subjectivation, c’est-a-dire une description des expériences qui unifient le
moi et qui rendent possible par conséquent la mise en ceuvre d’un rapport a
soi stabilisé, d’une subjectivation pourvue d’un style reconnaissable. Les
avantages de cette «pensée qui se cherche» du dernier Foucault sont d’ouvrir la
voie en direction d’un modele structural du sujet qui ménage son unité et son
¢écart avec soi. Le sujet serait donc essentiellement rapport a soi conditionn€ par
rien d’autre que ce rapport qui prend la forme d’un souci pratique de maitrise
des conduites. Ce souci nait d’exigences provenant du milieu social-historique,
mais le modeéle doit pouvoir étre généralisé en direction d’une notion plus large
de milieu incluant aussi le milieu «naturel» pour €clairer la question du rapport
a soi des animaux. Ce qui explique la forme du sujet — son «identité», si I’on
veut — ce sera donc le style de son interaction avec le milieu et avec lui-méme.
Ce style est le fruit d’une conduite ayant pour but sa propre stabilisation. Pour
devenir lui-méme, i.e. acquérir une forme stable, le sujet ainsi congu doit
étre sans cesse en mouvement, et poursuivre constamment le processus de
subjectivation par lequel il instaure et interroge son rapport a lui-méme. Cette
dimension dynamique de la subjectivité est d’autant plus importante que le
sujet, compris comme figure, peut aussi bien s’effondrer, s’éparpiller ou se
morceler dans la mesure ou il n’est pas une unité qui se contient elle-méme,
mais que celle-ci dépend précisément d’un effort constant. Quant a la question
de ce qui soutient cet effort de persévérance dans I’étre, il faut en chercher une
réponse du coté d’une phénoménologie de la vie telle que la développe Renaud
Barbaras ; ce serait toutefois [’objet d’un autre travail que de commenter cette
entreprise et d’examiner les conditions de son extension au monde social-
historique.

Bibliographie
a) Réferences premieres

Michel Foucault, Maladie mentale et psychologie, Paris, P. U. F., 1954. Abrégé MMP.
—, Histoire de la folie a l'dge classigue, Paris, Gallimard, 1972, Abrégé HF.

— ., Naissance de la clinique, Paris, PU.F., 1961. Abrégé NC.

—, Les mots et les choses, Paris, Gallimard, 1967. Abrégé MC.



46 STEFAN KRISTENSEN

—, L'archéologie du savoir, Paris, Gallimard, 1969. Abrégé AS.

—. L'usage des plaisirs, Paris, Gallimard, 1984. Abrégé UP. Le souci de soi, Paris,
Gallimard, 1984. Abrége SS.

—. Dits et écrits, Paris, Gallimard, 2 vol., 2001. Abrégé DE [ et I1.

—, Genese et structure de [ 'anthropologie de Kant, Vrin, 2008. Abrégé GSAK

—, Le gouvernement de soi et des autres. Cours au Collége de France. 1982-1983, sous
la dir. de F. Ewald, A. Fontana et F. Gros, Paris, Seuil/Gallimard, 2008.

Edmund Husserl, Zur phinomenologischen Reduktion : Texte aus dem Nachlass (1926-
1935), éd. par S. Luft, Dordrecht, Kluwer, 2002. Abrégé Hua xxxiv.

Maurice Merleau-Ponty, La structure du comportement, Paris, P. U. F., 1942, Abrégé
SC.

-, Phénoménologie de la perception, Paris, Gallimard, 1945. Abrégé PhP.

—, Signes, Paris, Gallimard, 1960. Abrégé S.

—, Le visible et ['invisible, Paris, Gallimard, 1964. Abrégé Vi.

—, La prose du monde, Paris, Gallimard, 1969. Abrégé PM.

—, Linstitution, la passivité. Notes de cours au Collége de France (1954-1955), éd.
Belin, Paris, 2003. Abrége NC 54-55.

b) Littérature secondaire

Giorgio Agamben 1997 : Homo Sacer. Le pouvoir souverain et la vie nue, Paris, Seuil.

—, Ce qui reste d’Auschwitz, Paris, Rivages, 1999.

Renaud Barbaras, 2008 : Introduction a une phénomeénologie de la vie, Paris, Vrin.

—, Introduction a la philosophie de Husser!, Chatou, La Transparence, 2004.
Jean-Francois Courtine, 2007 : «Foucault lecteur de Husserl. L’a priori historique et le
quasi-transcendantaly, Giornale di Metafisica, Nuova Serie, XXIX, p. 211-232.

Gilles Deleuze, 1986: Foucault, Paris, Minuit.

Hubert Dreyfus et Paul Rabinow, 1984 : Miche! Foucault: Beyvond Structuralism and
Hermeneutics, Chicago University Press; trad fr. par F. Durand-Bogaert 1992
Michel Foucault, un parcours philosophique, Paris, Gallimard.

Béatrice Han, 1998: L ‘ontologie manquée de Michel Foucault, entre [’historique et le
transcendantal, Grenoble, Millon.

Aron Gurwitsch, Introduction a la phénoménologie constitutive, Paris. Vrin, 2002.

Geérard Lebrun, 1989 : «Note sur la phénoménologie dans Les mots et les choses», in:
Michel Foucault philosophe, Paris, Seuil.

Mathieu Potte-Bonneville, 2004 Michel Foucault, I'inquiétude de [’histoire, Paris,
P.U.F.

—, «Les corps de Michel Foucault», exposé dans le cadre du groupe de recherche ICS,
Geneve. Non publié, 2008.

Alexander Schnell, 2007 : Husserl et les fondements de la phénoménologie constitutive,
Grenoble, J. Millon.



	Foucault et la phénoménologie : le problème de l'unité du sujet

