Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 58 (2008)

Heft: 4: La théologie entre reprises différées, déplacements et ruptures

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 140 (2008), P. 371-406

BIBLIOGRAPHIE

JEaN-Luc PeriLLE (ed.), Platon et les Pythagoriciens, Hiérarchie des savoirs
et des pratiques. Musique, science, politique (Cahiers de Philosophie
Ancienne, 20), Bruxelles, Ousia, 2008, 284 p.

Une douzaine de spécialistes de la philosophie grecque se sont rassemblés en
colloque les 19-20 octobre 2006 a I’Université¢ Paul Valéry de Montpellier 111 pour
tenter d’éclairer les différents types de relations qui auraient pu associer Platon et
les Pythagoriciens, rencontres philosophiques, amicales ou seulement courtoises,
sinon hostiles. En voici les Actes. C’est d’abord au niveau des sources d’information
que résident les difficultés, nous dit Jean-Luc Périllé dans une copieuse introduction
générale aux débats du colloque, les unes accidentelles, se rapportant aux Pythagoriciens
antérieurs et contemporains de Platon qui enseignaient exclusivement de manicre orale
et n’avaient pas le souci de la publication écrite, sinon rarement sous la forme abrégée
de "aide-mémoire, les autres, d’autant plus incompréhensibles qu’elles sont peut-étre
intentionnelles, concernant Platon lui-méme, dont on peut déplorer le fait qu’il soit
resté si laconique envers ses contemporains ou prédécesseurs, disciples directs ou
héritiers indirects du légendaire Pythagore, a la pensée desquels il n’a pourtant cessé
de se rapporter directement ou indirectement. Car la question centrale est bien la: faut-
il comprendre que le silence de Platon cache paradoxalement une forte influence du
pythagorisme, ou traduit au contraire une certaine neutralité ou encore une indifférence ?
La réponse est compliquée, les avis divergent, vu que quelle que soit I’importance des
emprunts du Philosophe, il ne les a jamais répétés servilement, et que toute reprise, si
reprise il y a eu, fut faite dans le cadre d’une réorganisation dialectique des savoirs et
d’une réappropriation philosophique. Dans I'impossibilité de trouver un consensus, les
participants ne prétendent nullement épuiser le sujet, qui restera encore longtemps ouvert,
mais se félicitent d’avoir fourni des pistes de recherches désormais incontournables dans
les trois domaines qui forment les trois parties du livre dans lesquelles leurs contributions
sont rassemblées: les personnages et les doctrines, la hiérarchie des savoirs et la
musicologie. Les premiéres font des mises au point utiles sur le traitement platonicien
des croyances en la réincarnation (M.-P. Noél), la restitution de I"identité pythagoricienne
de la doctrine de I'ame-harmonie dans le Phédon (J. Figari), I'itinéraire philosophique
propre de Platon et les liens profonds qui unissent la doctrine platonicienne des Principes
et celle des Pythagoriciens (T. A. Szlezak), la question du pythagorisme d’Archytas de
Tarente (Luc Brisson) et les conceptions politiques des Pythagoriciens, dans lesquelles,
selon la Républigue, il n’y a pas de place pour le «constructivisme politique» platonicien,
basé sur I’existence des Formes intemporelles (V. Nicolaidou Kyrianidou). Les études
de la seconde partie s’attachent a mettre en perspective la hiérarchie platonicienne
des savoirs, en particulier la signification philosophique du fait que I’harmonique,
située au sommet des sciences propédeutiques, ouvre a 'interprétation platonicienne
des mathématiques (A. G. Wersinger), le ‘dialoguer socratique’ en relation avec la
divulgation de I'incommensurabilité (J.-L. Périll¢), la tentative eudoxéenne d’explication
mathématique des phénomenes astronomiques (A. Brenner). Les derniéres interventions
développent certains aspects des théories musicales pythagoriciennes reprises dans le
Timée en montrant comment Platon y propose une description détaillée des opérations
réalisées par le démiurge pour fabriquer les cercles qui constituent I’dme du monde et
les instituer, entre leur distance mutuelle et leur vitesse relative, en réseau complexe

Histoire de
la philosophie



372 BIBLIOGRAPHIE

de rapports mathématiques qui s’avérent étre précisément les rapports musicaux 2/1,
3/2, 4/3, 9/8 formant I’octave, la quinte, la quarte et le ton, et comment la réception de
Platon et des Pythagoriciens a déterminé 1’histoire de la théorie musicale de Boéce a la
Renaissance (J.-J. Duhot, G. Clément-Dumas). Les personnages et auteurs de 1’ Antiquité
et du Moyen-Age, ainsi que les auteurs modernes et contemporains sont répertoriés en
index a la fin du volume.

JEAN BOREL

VaLErIO NapoLl, Epekeina tou enos. Il principio totalmente ineffabile tra
dialettica ed esegesi in Damascio (Symbolon. Stud. test. filos. ant. e med.),
Catania, Palermo, CUECM, Officina di Studi Medievali, 2008, 532 p.

Suivant un projet de recherche concernant la tradition néoplatonicienne a I’aube
du Moyen Age, Valerio Napoli développe ses études doctorales sur le dernier chef
d’école platonicienne d’Athénes, Damascius (~458 - ~538). Au préalable, chez ce
philosophe, deux aspects sont remarquables: sa maniere spécifique de questionnement
et la tension théorique ressentie en rapport avec ses prédécesseurs. Le lecteur de
Damascius est systématiquement mis en demeure de circonstancier et de coordonner
d’épineuses constructions. V. Napoli assume cette tiche et nous propose une grille de
lecture approfondie de la théorie damascienne du premier principe. Guidé par les deux
aspects mentionnés son travail partage [’approche interprétative et celle comparative.
Les deux s’imbriquent naturellement car, comme |’auteur I’observe souvent, le discours
aporétique de Damascius se nourrit du terrain fécond du dialogue continu cultivé par le
milieu platonicien de I’époque, surtout avec son illustre prédécesseur — Proclus. Le but
avoué du chercheur était de soumettre a ’attention du lecteur I’approche protologique
de Damascius, en d’autres termes son logos sur le principe premier. Il s’agit donc, en
général, de cette partie de la philosophie platonicienne qui trouve les principes et, en ce
cas particulier, de celle qui discerne le principe ineffable et incognoscible au-dela de
I’un. Comme chez ses prédécesseurs, une importante partie de I’ceuvre de Damascius est
I"étude des principes. C’est sur ce point qu’il apporte sa nouvelle perspective. Damascius
avait la perspective d’un platonisme qui avait déja une structure systématique et solide
sur les principes: en partant de la théorie plotinienne de 1’ascension de I’dme jusqu’a
la rigueur discursive de la philosophie de Proclus. La nouveauté de Damascius porte
exactement sur cette stricte rigueur de la pensée qui, selon lui, ne peut pas s’élever a
une autre rigueur plus subtile : celle des premiers principes. Devant |’océan syllogistique
du platonisme, Damascius exige de sa philosophie un autre type de discours sur les
principes, car on ne peut pas penser ce qui n’est pas dans le monde avec les mémes outils
ancrés dans ce monde. Avec sa théorie de I'ineffable et avec son aporétique Damascius
change la maniére de faire la philosophie sans dépasser le champ du platonisme, et
construit ainsi, sons systeme philosophique. Deux ceuvres sont examinées: le De
Principiis et I’fn Parmenidem. V. Napoli décele en partant de la premiére partie du De
Principiis le cceur aporétique du logos damascien. Lorsque nous cherchons a expliquer le
monde nous arrivons t6t ou tard a poser le tout (le monde) devant son principe. Pour un
platonicien cette «rencontre» ne peut étre autrement interrogée que par la causalité (ou la
génération), le principe est-il dans le tout, ou bien au-dela du tout ? Cela peut étre converti
du point de vu du tout comme il suit: le tout est-il le principe ou bien est-il postérieur
au tout ? Cela est la racine de la problématique débattue par Damascius et interprétée
par V. Napoli. Le commentaire discerne et suit le développement aporétique damascien



BIBLIOGRAPHIE 373

en surprenant 1’apparition du fruit de la pensée (le principe ineffable du tout au-dela du
tout) et il explique de quelle maniére, pour le dernier diadoque, le probléme initial ne
se résout pas dans la question de la relation un-multiple comme chez ses prédécesseurs.
Ce principe, dans la philosophie damascienne, dépasse 1’un et il n’est méme pas un. Ce
choix de I’auteur, de suivre par commentaire la pensée de Damascius, impliquait par la
nature méme de I’ceuvre étudiée le fait de le situer parmi les autres platoniciens. Si la
philosophie en général est soumise au dialogue des idées, le platonisme en particulier
se définie comme la participation ouverte & la discussion et a I’interprétation des theses
fondamentales prédéfinies. Pour une philosophie, cette maniére de développement, cette
croissance constante en partant du texte et des idées posées au fondement ont I'effet de
la construire et de la transformer d’une fagon spécifique. V. Napoli, dans son travail,
explique ces spécificités et construit son discours a partir d’elles. Damascius ne fait pas
d’exception et il porte un constant dialogue interprétatif sur les théses platoniciennes
surtout avec Proclus. Le texte visé est, dans cette matiére, la derniere partie de la
premiére hypothése (141 e9- 142 a6) du Parmeénide de Platon. C’est pourquoi [’auteur
voit la source de la discordance entre Damascius et Proclus dans la maniére particuliére
dont le premier interpréte le passage du Parménide, car |’exégese structure et construit
toute la conception philosophique. Pour Damascius le principe n’est pas seulement
I’un qui transcende le monde dans sa supra-substantialité, mais il s’agit d’une rupture
nette entre deux mondes, le tout et le principe ineffable. Cela implique des divergences
profondes au niveau des concepts fondamentaux comme la causalité, le néant, etc. (tous
les concepts qu’y suivent), car il change et enrichit le sens de la négation absolue et
aussi celui de la génération. L’ouvrage discute cette problématique et guide le lecteur
bien accoutumé avec les questions, les concepts et les débats spécifiques du milieu
platonicien en général, qui désire se familiariser avec |’approche spécifique damascienne.
Initier, écrire et achever un pareil travail d’interprétation implique plusieurs difficultés.
Pour comprendre il suffit d’envisager la difficulté interprétative du texte damascien et
la complexité de la problématique. C’est pourquoi nous avons accueilli avec plaisir et
intérét cet ouvrage laborieux.

ALExanDrU C. PELIN

CornELIUS CasToriaDIS, La Cité et les lois. Ce qui fait la Grece, 2, Séminaire
1983-1984, La Creéation humaine III (La couleur des idées), Paris, Seuil,
2008, 313 p.

Cet ouvrage est I’édition d’un cours donné par I’A en 1983-1984 a ’EHESS. Il
prolonge ’exploration commencée dans Ce qui fait la Gréce 1, enseigné l’année
antérieure et édité en 2004. Le collectif éditorial a pu réaliser ce travail grace aux
transcriptions effectuées semaine apres semaine par la fille de I'A. Saluons au passage le
travail des éditeurs, en particulier deux apports fort précieux : des notes complémentaires
renvoyant a des études contemporaines sur nombre de thémes abordés au fil du cours
- ¢tudes qui, d’ailleurs ne partagent pas toujours, loin de la, ses vues; une table
analytique suffisamment précise et qui s’avére un outil de consultation trés utile. Ce dont
témoignent au premier chef ces deux volumes, c’est de la place qu’a occupée la question
du «germe grec» dans la pensée de I’A. et cela comme ressource pour penser 1’histoire et
la politique aujourd’hui. L’anime de bout en bout la certitude que, pour penser notre agir,
politique tout particuliérement, nous avons énormément a apprendre a nous confronter
avec I’expérience de la Grece antique — celle pour I’essentiel, allant du VIII¢ au [V* siécle.



374 BIBLIOGRAPHIE

Sa connaissance de cette période est, sinon exhaustive, du moins treés étendue, favorisée,
évidemment, par son excellente maitrise du grec ancien. D’Homere a Xénophon, voire
Plutarque en passant Hésiode, Anaximandre, Héraclite, la religion grecque, Hérodote,
Thucydide, les tragiques, Platon, Aristote, etc., I’A. connait tout de premiére main
ainsi qu’un pan non négligeable de la littérature contemporaine. Cela fait de ces deux
ouvrages une sorte d’introduction méditée a la culture de la Gréce ancienne qui vaut tant
par la richesse de son information que par I’interprétation pensante qu’il en propose. Sa
grande force est d’étre pensée au contact de I’événement du germe grec et d’ainsi donner
a penser. — Le cceur de I’enseignement reproduit dans ce volume porte sur la politique
grecque, voire plus précisément encore sur l’expérience de la démocratie athénienne. Le
théme central de I’ouvrage est ainsi I’exploration des conditions de sa création-invention
et de toutes les institutions d’auto-limitation que la démocratie athénienne a inventées
pour, en quelque sorte, se protéger de sa propre hubris. Au nombre de celles-ci, il met au
premier plan, non tant les tribunaux ni cette loi permettant de faire condamner comme
illégale une loi récemment adoptée (la graphé paranomon), mais bien la tragédie en tant
qu’elle meten scene la cité dans son déchirement entre des principes contraires qu’aucune
discussion rationnelle ne peut trancher et entre lesquels il faut pourtant décider. La tragédie
apparait ainsi comme une autoprésentation de soi de la démocratie athénienne, du chaos
en débat qu’elle est pour elle-méme. Quelques lignes mélodiques se font entendre tout
au long de I’ouvrage. Parmi celles-ci, la plus prégnante est le leitmotive selon lequel la
démocratie athénienne n’est intelligible que comme création, invention radicale: on ne
peut rendre compte de [’apparition de la démocratie a partir d’un faisceau de «causes»,
si raffiné fiit-il. Elle ne I’est qu’en tant que projet d’auto-institution sans appui sur aucun
garant (Dieu, les dieux, la nature, la tradition, etc.), bref en tant que création autonome
a partir de rien — en cela que I’élément prépolitique (= ce qui précede 1’auto-institution)
n’est pas détruit mais réagencé dans et par le procés de 1’auto-institution. L’exemple de
la réforme clisthénienne, celle qui véritablement instaure la démocratie athénienne, est
ici particuliérement probant. Une autre ligne importante déploie les conséquences de
I’absence de tout garant a Iinstitution: celle-ci ne trouve aucune limite «naturelle» ni
«divine». Le proces de I’auto-institution est et ne peut étre que global. La question de
savoir ce qui doit ressortir de la politique est une question constamment posée a |’auto-
institution continue de la société. C’est ici qu’interviennent les observations de I’A. sur
les institutions d’auto-limitation inventées par la démocratie athénienne, institutions
qui pour autant ne constituaient pas en elles-mémes des garanties contre I'Aubris, la
démesure qui peut s’emparer de tout étre humain, individuel ou collectif — comme en
témoigne notamment le massacre des Méliens. Une autre ligne insistante est le constant
aller-retour de la démocratie athénienne a la situation contemporaine et a certains des
penseurs les plus significatifs de la démocratie moderne, Rousseau et B. Constant plus
particulierement. Ces comparaisons ne visent pas a établir la supériorité de la pensée
politique grecque sur celle de la modernité, mais bien plutét a indiquer ce que la seconde
gagnerait au contact de la premiére. Impossible évidemment ici d’épuiser cet ouvrage
si riche. Bornons-nous a mentionner cette derniére ligne : celle soulignant, ce dont tout
I’ouvrage est une preuve par I’acte, I’'impossibilité¢ de comprendre la pensée politique
grecque a partir du seul discours des philosophes, et plus particulierement de Platon, cet
adversaire déclaré de la polis démocratique. La connaitre et la comprendre passe par la
lecture des historiens, des poétes et des tragiques plus que des philosophes, méme si I’A.
accorde que I’ceuvre d’Aristote constitue, & bien des égards, une sorte de thématisation
de la démocratie athénienne, notamment lorsqu’il reléve que la citoyenneté se définit
comme ’avoir part a I’alternance du gouverner et étre gouverné. Reste que, sans |’apport
irremplagable des historiens, des tragiques, etc., ces indications, suggére I’A., resteraient
largement insuffisantes pour comprendre la politique grecque.

HuGuEs PoLTIER



BIBLIOGRAPHIE 375

ANGELA LoNGo, Siriano e i principi della scienza, Prefazione di J. Barnes
(Elenchos, XLI), Napoli, Bibliopolis, 2005, 450 p.

On constate avec satisfaction que, depuis quelques années, les travaux sur I’ Antiquité
tardive se multiplient dans tous les domaines. La philosophie n’est pas en reste. Il est
pourtant des auteurs qui n’ont pas eu les faveurs d’études nombreuses. Syrianus (vers 375
- vers 437), le maitre vénéré de Proclus a Athénes, est de ceux-la. Il faut dire que, jusqu’il
y a peu, son ceuvre philosophique conservée — le Commentaire sur la Métaphysique
d’Aristote (sur les livres B, T, M et N) —, ne connaissait pas de traduction en langues
modernes (on utilisera maintenant une excellente traduction anglaise: Syrianus, On
Aristotle Metaphysics 3-4 et 13-14, Translated by D. O’Meara and J. Dillon, 2 vol.,
London, Duckworth, 2008 et 2006). L’A. publie ici sa thése de doctorat, soutenue a
Geneve sous la direction de J. Barnes qui signe la préface (en anglais). La structure de
I’ouvrage, divisé en six chapitres, est limpide. Dans les deux premiers, I’A. dessine le
cadre intellectuel du platonisme de I’Antiquité tardive, puis présente la biographie et
I’ceuvre de Syrianus ; le chapitre Il examine I’interprétation syrianienne du principe
de non-contradiction (PNC) discuté par Aristote dans le livre T' de la Métaphysique.
Dans le chapitre IV, I’A. traite des autres principes premiers ou axiomes (a§iuarta), de
leur origine et de leur statut ontologique. Le chapitre V étudie la science qui traite des
axiomes, qui regoit son nom aristotélicien de science ou philosophie premiére. Cette
science, traite non seulement des principes de la démonstration, mais aussi des principes
de I*étre ainsi que de |‘étre en tant qu‘étre. Cette science premiére s‘identifie alors a
la dialectique platonicienne de la Républigue, tandis que la dialectique aristotélicienne
définie dans les Topiques se voit disqualifiée comme sophistique et subordonnée a la
science premicre. Dans un dernier chapitre, I’A. confronte les résultats obtenus dans son
analyse, d’une part aux autres commentaires conservés sur la Métaphysique (Alexandre
d’Aphrodise [II-11I¢ s.], Asclépius de Tralles [VI¢ s.], Michel d’Ephése [XI1I¢ s.]), d’autre
part a la tradition platonicienne (Plotin [III* s.], Jamblique [III-IV* s.], Hermias [V*
s.], Proclus [V* s.]), pour dégager des points communs et des originalités. L’ouvrage
comporte encore deux appendices, I'un sur les occurrences du PNC chez Aristote et
Syrianus et leurs formulations, I’autre sur la «contextualisation» de quelques arguments
de Syrianus a propos du PNC. Je ne peux malheureusement relever ici qu’un point:
la distinction, originale selon I’A., de deux «axiomes relatifs a la contradiction» (ch.
[1I). L'un affirme, selon I’A., I"impossibilité pour deux propositions contradictoires
d’étre vraies ensemble, I’autre d’étre fausses ensemble. Malgré les protestations de I’A.
(p. 133), le plus vraisemblable me semble étre de prendre ces deux axiomes relatifs
a la contradiction comme désignant, le premier notre PNC, le second le principe dit
du tiers exclu, tous deux considérés d’ailleurs comme équivalents dans la logique des
propositions moderne. Rappelons par ailleurs que notre principe du tiers exclu ne regoit
pas de nom spécifique chez les Anciens. I'A. écarte cette interprétation en s’appuyant
sur un passage ou Syrianus semble mentionner les axiomes de la contradiction, puis
parler d’autres axiomes comme celui qui affirme 'impossibilité qu’«il n’y a rien entre
la contradiction», ce qui laisse entendre que le tiers exclu est différent des «axiomes
de la contradiction» (78,22-25 Kroll). En fait, on ne voit pas bien en quoi le second
principe de la contradiction differerait alors du tiers exclu, et il ne faut peut-étre pas trop
presser le passage en question, qui dit: «le Philosophe ne rend pas certain seulement
ce qui concerne la contradiction (ta mepl tAg avripacewc [il ne faut pas sous-entendre
aguwuaral), mais discute aussi d*autres axiomes, par exemple, qu‘il est impossible que
les contraires soient présents dans la méme chose, selon le méme point de vue et de la
méme maniére, et qu'entre la contradiction il n‘y a rien” (78,22-25). Les deux autres
passages sur lesquels I'A. se fonde pour appuyer sa these peuvent se comprendre comme
désignant les deux principes logiques susmentionnés: T £TEPOV ... TWV TAG AVTIPATEWS
afiwudtwv: le second des axiomes de la contradiction® (71,14-15 = principe du tiers
exclu) et ta mepi ¢ avtipdoews a&iwpata: «les axiomes relatifs a la contradiction»



376 BIBLIOGRAPHIE

(79,16 = PNC et tiers exclu). Or, qu'il y ait lieu, pour un (néo)platonicien, de distinguer
nettement ces deux principes, découle d’une exigence métaphysique profonde: si le PNC
a une valeur vraiment universelle, le tiers exclu voit son champ d’application limité
a la sphere de I’étre et n’est pas approprié au discours sur I’Un (c¢f. le passage fonda-
mental, dans Syrianus, /n Met. B, 18,7-29, et voir aussi G. Seel (éd.), Ammonius and the
Seabattle. Texts, Commentary, and Essays, Berlin/New York, 2001, p. 190 et n.214).
Cela dit, le livre de M™ Longo est d’une grande richesse, comme on le voit par la
simple présentation des chapitres : il embrasse les questions fondamentales sur le rapport
entre métaphysique platonicienne et science aristotélicienne, traitées avec une grande
précision et beaucoup de subtilité. Toute personne qui voudra comprendre en profondeur
la philosophie de I’ Antiquité tardive et ses prolongements médiévaux devra méditer cet
ouvrage désormais indispensable.

JEAN-PIERRE SCHNEIDER

ProtiN, Traité 1 (1,6), Introduction, traduction, commentaires et notes par
Anne-Lise Darras-Worms, Paris, Cerf, 2007, 293 p.

C’est par Porphyre, au chapitre 4 de sa Vie de Plotin, que nous apprenons que le
traité Sur le beau est le premier écrit du Philosophe et qu’on peut, sur la base des autres
données chronologiques qu’il nous donne, en inférer qu’il devrait avoir été écrit en 254
ap.J.-C, a I’dge de 49 ans environ. 1l était donc logique qu’il constitue le premier volume
du projet de traduction nouvelle de chacun des traités selon I’ordre chronologique,
commencé en 1987 sous la direction de Pierre Hadot. L’intérét de ce projet réside aussi
dans la qualité des introductions, la précision de la traduction comme du commentaire
et des notes qui doivent les accompagner. Anne-Lise Darras-Worms reléve le défi en
nous introduisant de maniére remarquable aussi bien a la pensée et a la structure du
premier traité qu’a ’ensemble de I’ceuvre qu’il est censé ouvrir dans ’intention de
Plotin, intention sur laquelle il est encore permis de s’interroger, puisque nous n’avons
pas d’autre témoignage que celui de Porphyre. Néanmoins, le choix que Plotin a fait
ne semble pas étre contingent et le premier rang qu'il réserve a la question du beau
doit étre pour nous un signe pour l’interprétation de sa pensée et de son ceuvre. La
thése du traité, qui appartient donc a la premiére péricde de rédacticn de Plotin, est la
suivante: quelle que soit la fagon dont il se présente a nous, et a tous les niveaux de la
réalité sensible et intelligible, le beau est toujours 1’expression premiere et privilégiée
du principe supréme, I’Un. Car I’Un, par définition inexprimable, indicible, s’exprime
et se présente comme Beau. Les nombreuses références que Plotin fait aux dialogues de
Platon, Hippias Majeur, Banquet, Phedre, mais aussi au Phédon, Théététe, Timée et a
la République, lesquels constituent sans doute le point de départ de sa réflexion, ainsi
qu’aux positions aristotéliciennes sont passionnantes, et I’A., a raison de montrer que
ce premier traité remplit parfaitement la fonction que Plotin assigne a 'ensemble de ses
écrits lorsqu’il dit: «Si nous parlons et écrivons, c¢’est pour conduire au Bien ou a I'Un,
pour réveiller, a partir de nos discours et diriger vers la contemplation, comme si nous
indiquions le chemin a quelqu’un qui veut voir quelque chose» (Cf. Plotin 9 (VL1,9), 4,
12-14). 1l faut donc avoir d’abord vu le Beau avant que de pouvoir le comprendre et le
définir, et avoir aussi éprouvé I’amour infini que suscite le Bien qui se présente a nous
comme Beauté. Cette expérience ne peut avoir lieu que grace a un mouvement de retour
vers soi et en soi, a un travail de I’ame sur elle-méme et par elle-méme qui la conduit
a étre pure vision, pure lumiére. Le projet plotinien n’est autre qu’initiatique au sens
propre, commencement absolu, car cette vision fait qu’il y a, qualitativement, un avant
et un apres d’une tout autre nature.

JEAN BOREL



BIBLIOGRAPHIE 377

ProtiN, Traité 5 (V,9), Introduction, traduction, commentaires et notes par
Alexandrine Schniewind, Paris, Cerf, 2007, 242 p.

Le Traité 5 est aussi important que le premier par le sujet qu’il aborde, la genése de
I’Intellect, soit la deuxiéme des trois hypostases dans la pensée de Plotin, laquelle provient
de I’Un et introduit a la multiplicité : I'Un est parfait, dit-il dans le 11¢ Traité, parce qu’il
ne cherche rien, ne possede rien et n’a besoin de rien; étant parfait il surabonde, et cette
surabondance produit une chose différente de lui. La chose engendrée se retourne vers
lui, elle est fécondée et, tournant son regard vers lui, elle devient Intellect; son arrét,
par rapport a I’Un, la produit comme étre ; son regard tourné vers lui, comme Intellect.
Et puisqu’il s’est arrété pour le regarder, il devient a la fois intelligence et étre». Ce
processus d’inchoation de I'Intellect est tout-a-fait remarquable et I’on comprend bien
qu’il ait fécondé tant d’autres pensées dans les siecles suivants. Comme la seule lecture
du Traité 5 ne permet pas de se faire une image entiére de ’Intellect plotinien, nous
sommes gré a Alexandrine Schniewind de compléter son excellent commentaire par tous
les autres textes qui en parlent, et de se référer de maniére précise aux spéculations
des philosophes antécédents et aux modeles qu’ils ont construits : platonicien, stoicien,
aristotélicien et médio-platonicien. Contenant en lui-méme la totalité des intelligibles
qui sont eux-mémes chacun un intellect, I’Intellect véritable, qui n’est nullement ici
’intellect humain, forme ainsi un tout-réuni, dans lequel tout est ensemble et néanmoins
différencié. Poser une telle unité-multiplicité a donc pour conséquence décisive I'identité
réciproque entre I’Intellect et les intelligibles.

JeAN BOREL

ProtiN, Traité 21 (IV,1), Introduction, traduction, commentaires et notes par
Marguerite Chappuis, Paris, Cerf, 2008, 76 p.

Le trés bref Traité 21 présente une particularité sur le plan de sa transmission, car il
apparait, dans I’édition de Porphyre, sous deux formes différentes : une premiére fois a la
fin du Traité 13 (111,9) et une seconde fois, a la suite du Traité 4 sous une forme corrigée.
Marguerite Chappuis propose aprés discussion d’en rester au texte grec tel qu’il est
donné a la fin du Trairé 13, tout en reconnaissant que sa place est plus justifiée apres le
Traité 4, vu que cette place est confirmée par la Vie de Plotin I, p. 298 sq. Plotin envisage
ici la divisibilité et I’indivisibilité de I’ame, a partir du Timée, 35a qu’il a déja commencé
d’expliquer dans le Traité 4. Indivise, elle le reste en tant qu’elle demeure unie & son lieu
d’origine, I'Intelligence; divisible, elle ne I'est que par I’¢loignement, sa descente vers
le corps. Mais arrivée ici-bas, sa vision se fait tout de méme par la partie d’elle-méme
qui conserve la nature de la totalité. Selon les régles du projet, chaque volume, et donc
chaque traité, contient une bibliographie aussi compléte que possible sur les problémes
de détail et les problemes d’ensemble du traité, un index des textes cités par Plotin dans
chaque traité, un index des autres textes, des auteurs médiévaux et modernes, des mots
grecs et, enfin, un index général.

Jean BOREL



378 BIBLIOGRAPHIE

Danier DeE SMeT, MErRYEM SEBTI, GODEFROID DE CALLATAY (€ds), Miroir et
savoir. La transmission d’'un theme platonicien, des Alexandrins a la
philosophie arabo-musulmane, Actes du colloque international tenu a
Leuven et Louvain-la-Neuve les 17-18 novembre 2005 (Ancient and
Medieval Philosophy, De Wulf-Mansion Centre, Series 1, XXXVIII),
Leuven, Leuven University Press, 2008, 304 p.

Les quatorze spécialistes qui ont participé a ce colloque se sont attachés a étudier les
modalités selon lesquelles le théme platonicien du miroir est passé du paganisme et du
christianisme a la culture arabo-musulmane, de la langue grecque et syriaque a I’arabe et au
persan. Apparaissent ainsi quelques-uns des mécanismes de ces divers passages et I’enjeu
conceptuel qu’ils impliquent. Pour rendre compte de I’univers sensible comme reflet des
Idées intelligibles, la tradition platonicienne use fréquemment de 1’image du «miroir»,
image qui devient métaphore de I’émanation chez les néoplatoniciens, pour lesquels le
rayon de lumiére procédant de I’Intellect est réfléchi sur la surface du miroir poli, ce qui
engendre les étres sensibles. Symbole privilégi¢ des relations entre monde intelligible
et univers sensible, le miroir s’enrichit alors de connotations diverses chez les Auteurs
qui I'utilisent et n’a pas la méme fonction dans le cadre de leurs différentes théorie de la
connaissance. Alors que Plotin remet en question la légitimité de la conception qui pose le
sensible comme image de I’intelligible et utilise la métaphore du miroir pour surmonter les
apories posées par ce rapport modele-image congu par Platon et Aristote (C. D’Ancona),
Proclus se démarque de Plotin en examinant de maniére critique les trois métaphores
platoniciennes de la participation (C. Steel). Quant a Apulée, I’image du miroir lui ouvre
la mise en ceuvre d’une vaste herméneutique qui lui permet de repenser la définition de
I’homme et de sa relation avec le tout: lieux et biens, perception et possession, science et
meétiers, cité, lois et coutumes, éducation, art et jeux, pouvoir et désir, rapport au feminin, au
corps, a la sexualité, a soi-méme et aux dieux (A. Vasiliu). En terre chrétienne, le théme du
miroir a connu de nouveaux développements. B. Coulie et J. van Reeth montrent comment
il s’est amplifi¢ dans la littérature patristique et dans la tradition syriaque, notamment
chez Ephrem, dans la spiritualit¢ mandéenne et la mystique de Jean de Dalyatha. Pour
ce dernier, Dieu se révele «a ceux qui fixent les yeux sur I'intérieur d’eux-mémes, ceux
qui font d’eux-mémes un miroir dans lequel est vu I'Invisible, le Deus absconditus qui
attire I’'ame par des resplendissements ineffables qui, provenant de sa beauté cachée
stupéfiante, leur sont communiquées en eux-mémes». On discerne dans ces paroles un
¢lément essentiel de la mystique, de la littérature et de la philosophie musulmane qui vont
apporter au theme du miroir un ultime essor de grande portée. Si Al-Farabi, en eftet, se
sert du rapport modéle-image, symbole-symbolisé pour exposer la maniére dont il congoit
le statut du Prophéte et la nature du Coran (Ph. Vallat), Avicenne de son c6té repense les
schémes de la noétique aristotélicienne a I’aide du miroir. Il passe ainsi d’une noétique
fondée sur la notion aristotélicienne de disposition progressive, dans ses ceuvres de
jeunesse, a une noétique fondée sur la notion de réceptivité dans les ouvrages de maturité
(M. Sebti), notion qui occupera, elle aussi, une place centrale chez al-Gazzali (J. Janssens).
Quelques auteurs examinent a leur tour les prolongements de la métaphore du miroir dans
la pensée chiite, notamment dans I’ Encyclopédie des Fréres Sincéres (G.de Callatay), le
Livre de la Quiétude de I'Intellect de Kirmani (D. de Smet), le Livre de la sagesse de
I'Illumination de Sohravardi (H. Landolt). Le theme du miroir sera enfin privilégié par les
différentes voies soufies d’Ibn Arabi et de Shirazi, Nizami et Rumi qui, mutatis mutandis
font de I’homme le miroir de Dieu et de Dieu le miroir de I"homme (J. van Haeperen,
S.H. Rizvi, Ch. van Ruymbeke). Un index des noms, des termes grecs, arabes, syriaques
et des ceuvres citées terminent ce livre qui, a travers I’histoire du miroir, décrit la richesse
de I’héritage platonicien et néoplatonicien dans histoire de 1’ Antiquité, du Christianisme
et de I’Islam.

JEAN BOREL



BIBLIOGRAPHIE 379

EmMANUEL FALQUE, Dieu, la chair et [’autre d’Irénée a Duns Scot (Epiméthée),
Paris, P.U.F., 2008, 495 p.

La puissance et le secret des ceuvres patristiques et médiévales est bien qu’elles
ont en commun comme critere de grandeur qu’elles résisteront toujours a toute
traduction, comme & toute forme d’appropriation et d’exposition exhaustive, et ceci
parce qu’elles sont I’expression chaque fois originale d’une dimension sapientiale ou
philosophique, exégétique et théologique, prophétique et mystagogique, contemplative
et mystique. D’ot I'intérét de leur relecture a chaque génération selon un point de
vue nouveau et complémentaire des précédents. Telle est bien celle que nous propose
aujourd’hui Emmanuel Falque, laquelle s’ouvre sur une audace et fait fond sur un
pari: il est possible, dit-il, de lire aujourd’hui philosophiqguement les peres et les
médiévaux, jusques et y compris dans les objets de la théologie, et de faire voir ce
que ni la philosophie ni la théologie n’ont peut-étre encore vu: I'ultime possibilité de
décrire ‘phénoménologiquement’ les modes de manifestation de la théologie, jusques
et y compris dans le vécu interne des textes de la tradition aujourd’hui a (re)découvrir)
(p. 12). C’est ainsi que, si les concepts de Dieu, la chair et [’autre - dont I'étude forme les
trois chapitres du livre - appartiennent exemplairement au champ de la phénoménologie
contemporaine, I’ Auteur veut montrer qu’ils trouvent dans le corpus de la philosophie
patristique et médiévale de quoi non seulement les enraciner, mais encore les renouveler
(/bid). En mettant en lumiére le primat de la relation sur la substance chez Augustin (chap.
I1), la ‘théophanie’ comme mode de la ‘phénoménalité’ chez Jean Scot Erigéne — Dieu
se cachant et se manifestant tout a la fois par ce qui n’a pas d’existence en dehors de lui,
comme ’enseigne aussi une certaine forme de soufisme — (chap. 1I1), la ‘conversion’
comme ‘réduction’ chez Maitre Eckhart jusqu’a la réduction ‘a rien’ et ‘au rien’ (chap.
IV), ’A. redéfinit positivement I’entrée de ‘Dieu’ en théologie par le dépassement de la
métaphysique, «sa transcendance n’étant pas simple position d’existence mais d’abord
égoité comme engendrement en lui de soi a soi» (p. 472), et détermine par conséquent
ce qu’il en est alors de notre propre rapport au ‘corps’, la chair ne pouvant recevoir son
épaisseur que du Dieu qui se manifeste en elle. C’est alors la création d’Adam comme
mode de la visibilité de la chair chez Irénée (chap. V), le corps comme consistance de
’incarnation christologique chez Tertullien {chap.VI), la ‘conversion des sens’ comme
lieu d’une ‘intercorporéité’ de ’homme a Dieu chez Bonaventure (chap.VII). Quant
a «’autren, en troisiéme partie, il fait voir un nouveau mode de la fraternité en cela
seulement qu’il dérive de I’'unique paternité de Dieu (1™ partie), qui ne peut étre séparée
de I'incarnation de son Fils (2¢ partie). C’est 1a que I’A. aborde la communion des
saints comme interaction des monades dans la sphére divine chez Origéne (chap.VIII),
la connaissance alter-angélique comme premier interdit du solipsisme chez Thomas
d’Aquin (chap. IX) et, enfin, la singularité¢ d’autrui comme mode exemplaire de toute
haeccéité chez Duns Scot (chap. X). Nous saluons cet ouvrage avec enthousiasme, car
c’est 'une des premiéres tentatives, méthodologiquement parlant, de vouloir «sauver
les phénomeénesy, c’est-a-dire en rendre compte en dévoilant les intentions cachées qui
les motivent, les font «se montrer», les rencontrer la ou ils ont lieu et ou ils ont leur
lieu, dans les dmes des croyants plutét que dans les monuments d’érudition critique
comme [’avait si remarquablement fait Henry Corbin pour les Auteurs chiites. Mais ce
n’est la qu’un premier effort, qui en nécessitera bien d’autres, dont le plus urgent, mais
aussi le plus difficile, sera bien d’admettre que les peres et les médiévaux nous parlent
d’univers permanents, posant 4 I’homme une interrogation permanente, lui adressant une
invite permanente et que, faute d’en réassumer soi-méme et pour soi-méme les exigences
existentielles dans son propre temps personnel, on n’en parlera que de I’extérieur. Le texte
n’est pas sans coquilles, ce qui est un peu regrettable pour cette collection de prestige.

JEAN BOREL



380 BIBLIOGRAPHIE

Jean-Luc MARION, Au lieu de soi. L'approche de saint Augustin (Epiméthée),
Paris, P.U.F., 2008, 441 p.

Cet ouvrage de Jean-Luc Marion est a la fois né d’une cause occasionnelle et d’une
longue et patiente méditation. Comme I’A. le rappelle d’emblée, il résulte au premier
abord de six conférences prononcées a I’hiver 2004 dans le cadre de la « Chaire Gilson »,
instaurée par la Faculté de Philosophie de !’Institut Catholique de Paris. Voila pour
’occasion. Mais il est également né de I’ensemble du parcours que ne cesse d’accomplir
I’A. depuis ses premiéres études sur Descartes, jusqu’a ses travaux les plus récents, et de sa
constante méditation pour élaborer ce qu’on peut nommer, en reprenant le titre dun cours
de Heidegger avec lequel, en arriere-fond, I’A. discute, une véritable « phénoménologie
de I'expérience religicuse ». Plus précisément encore, c’est a partir d’une intuition
premiére consistant a dire « que saint Augustin ignore superbement la distinction entre
philosophie et théologie, parce qu’il n’appartient pas (encore) a la métaphysique »
[p. 27], que I’A. s’est proposé pour tache d’aborder phénoménologiquement I’ensemble
de sa pensée. L’enjeu apparait ainsi double : d’une part, et essentiellement, il s’agit
de comprendre I’unité et la cohérence de la pensée augustinienne ; d’autre part I'A. a
mis indéniablement a I’épreuve les concepts qu’il a lui-méme forgé depuis Donation
et réduction (1989) jusqu’a I'écriture du Phénomene érotique (2003). Déployé en
six chapitres, auxquels s’ajoute un septicme sous forme d’une addition concernant la
question du nom de Dieu (I’A. y soutient par ailleurs une thése chez lui déja ancienne
selon laquelle saint Augustin « ne pense pas Dieu comme étre — afin de ne pas faire de
I’étre un dieu »[p. 414]), I’ensemble de I’ouvrage suit un parcours qu’une conclusion
limpide vient clairement ressaisir en ses enjeux. La confessio, loin de se réduire a un acte
de parole, structure non seulement Les Confessions, mais toute I’ceuvre augustinienne.
En ouvrant I’espace en lequel I’ego ne tient son €tre qu’en se tenant devant Dieu, elle doit
étre pensée comme une réduction — et ne le rapportant & Dieu que dans et par I’amour,
elle s’entend « comme une réduction érotique » [p. 417]. De ce fait, en ne se recevant
lui-méme que de Dieu, I’ego se découvre comme « ordonné a la béatitude » [p. 417].
Or cela altére fondamentalement 1’intelligence qu’il est possible d’avoir du concept de
vérité, lequel ne peut plus se penser selon une détermination métaphysique. La vérité
devient ici ce qu’il est possible d’aimer avant méme de comprendre et, comme telle,
elle est un phénomene saturé imposant a 1’individu une décision « qui met a I’épreuve
la résistance de !’ego en tant qu’adonné » [p. 418]. En conséquence, « seule 'avance
érotique peut surpasser la résistance que suscite le phénomene saturé et provoque la
faiblesse de la volonté » [p. 418]. L’acces a la vérité requiert donc I"accomplissement
d’un parcours, et ¢’est pourquoi, loin que le temps soit pensé, par la distensio animi,
comme une simple « déperdition de so1 par soi », il est fondamentalement celui d’une
« ipséité en devenir », ¢’est-a-dire « le parcours de la distance de I’ego a soi, la traversée
de la regio dissimilitudinis et la marche a travers la différance. » [p. 419] Comme I’€crit
alors Jean-Luc Marion, « I’avancée de ’ego au lieu de soi lui permet de se connaitre
enfin comme tel — a savoir, comme celui qui porte les stigmates du lieu ou il se retrouve
en trouvant ce qu’il aime, I’incompréhensible. » [p. 420]. Ce que signifie des lors cette
belle expression — au lieu de soi — servant de titre a 'ouvrage, c’est que saint Augustin
n’a pas substitué a 1’ego « une figure de la conscience, ni une maniére du subjectum,
mais ce a quoi le soi ressemble et se réfere. » [p. 421]. Bref, que saint Augustin ignore
non seulement les concepts de la métaphysique, mais que sa pensée ne peut étre ressaisie
par eux. Ainsi se déploie, de fagcon non heideggerienne bien que dans le prolongement
de ce que cette ceuvre a rendu possible, et a travers cette analyse privilégiée des propos
de saint Augustin, les fondements d’une véritable phénoménologie de l'expérience
religieuse. Sobrement écrit, et constamment maitrisé dans tout son déploiement, cet
ouvrage apparait ainsi comme une puissante percée en cette direction.

PHiLIPPE GROSOS



BIBLIOGRAPHIE 381

Dommvioue Descotes (éd.), Treize études sur Blaise Pascal (Centre d’Etudes
sur les Réformes, I’Humanisme et I’Age classique, Centre International
Blaise Pascal), Clermont-Ferrand, P. U. Blaise Pascal, 2006, 195 p.

Excellente idée que celle de rassembler en un seul volume ces études qui avaient
d’abord été données oralement lors de deux journées organisées respectivement les 29
janvier 1994 et 5 mai 1995 au Centre International Blaise Pascal et publiées dans des
numéros aujourd’hui épuisés du Courrier du méme Centre. Rédigées par quelques-uns
des meilleurs spécialistes de Pascal, ces conférences font le point sur quelques concepts
fondamentaux des Pensées dans le but pédagogique de fournir des bases aux étudiants
agrégatifs. J. Mesnard commence par cette notion importante de ‘modeéle perspectif’,
toujours présent chez Pascal, qui est constitué par un ensemble qui comprend I’ceil, I’objet
et, entre eux, le tableau, et ou un réle capital est joué par le point de vue, aux deux sens
que peut techniquement recevoir ce mot ou, plus précisément, par le rapport établi, selon le
choix de I'artiste, entre I’ceil et le point principal du tableau. Suit le riche concept d’ ‘homme’
qui met en jeu, au-dela de la vérité, le souverain bien et donc la morale et le choix de Dieu,
et dont Ch. Meurillon dit qu’il n’est aucune autre notion des Pensées qui puisse susciter
son remplacement systématique par le déictique qu’est le pronom personnel de premiére
personne, le ‘je’, qui est homme. Le ‘ceewr’ est une autre notion dont le commentaire de
A. McKenna confirme le statut primordial dans la psychologie pascalienne et qui permet
de saisir le lien entre les domaines de I’affectivité et de la connaissance. ‘Le fondement
et ’argumentation prophétique’ (Ph. Sellier), comme les ‘propositions sur le pari® (L.
Thirouin) font aussi I’objet de présentations suggestives. C’est aux Provinciales que sont
consacrées les contributions de la seconde partie, soit de la seconde journée, et présentent
tour a tour le probléeme de leur édition (J. Mesnard), de leur réception (E. Lesne-Jafiro),
ainsi que les aspects connexes des différents styles que Pascal y met en ceuvre: le pamphlet
(J. Plainemaison), la calomnie (D. Descotes) et I’ironie (L. Thirouin).

JEAN BOREL

MurieL Bourceois (€d.), Pascal a-t-il écrit les Pensées ? (Littératures, 55),
Toulouse, Presses Universitaires du Mirail, 2007, 276 p.

Les études réunies dans ce numéro de la revue Littérature se proposent d’examiner les
circonstances et les conditions qui rendirent possible une premiere édition des Pensées et
la canonisation de cette ceuvre au destin si exceptionnel. Pour cela, chacun reprend sur de
nouveaux frais I’histoire de la découverte inattendue par les héritiers des quelques huit cent
fragments «nerveusement rédigés, fébrilement découpés et enfilés pour la plupart sur des
liasses» que Pascal laissait. A I’enquéte du détail des querelles et des choix philologiques
au terme desquels le volume a pu voir le jour (M. Pérouse), de I'influence que les
Messieurs de Port-Royal ont eue dans la premiére édition qui devait paraitre, comme le dit
A. Cantillon, «dans un champ indissolublement politique et théologique au moment de la
paix de I’Eglise, comme mode et moyen d’action spécifique d’un parti», s’ajoute I’analyse
que fait M. Le Guern des divers styles d’écritures de Pascal, suivant qu’il les signe de ses
pseudonymes Amos de Dettonville, Louis de Montalte, Salomon de Tultie ou, simplement
Pascal dans un soliloque méditatif avec lui-méme, ainsi que, dans cette méme perspective,
I’étude du role tout-a-fait décisif que la préface d’Etienne Périer joua dans I’histoire de la
réception du texte et la constitution d’une figure d’auteur. Les dernieres recherches tentent
de repenser ce qu’on peut subodorer du projet de Pascal et savoir des influences qu’il
a subies. De la réévaluation du scepticisme comme facteur probable de démolition du
discours rationnel (S. Giocanti), a examen du paramétre de la contingence qui est au
ceeur de la pensée pascalienne et comme inscrit en germe dans 1’élaboration du discours
apologétique (G. Magniont), en passant par les différentes formes de la nécessité a I'ceuvre



382 BIBLIOGRAPHIE

dans I’écriture (M. Bourgeois) et cette idée que I’écriture de la certitude religieuse rigidifie
en formules lapidaires le style libre de Montaigne (B. Seve), le parcours est riche d’apergus
nouveaux sur la rédaction des Pensées et leur relecture en vue de leur publication.

JEAN BOREL

DommiQuE DescoTes (éd.), Pascal, auteur spirituel, Paris, Honoré Champion,
2006, 540 p.

Ce volume témoigne de I’essor et du renouveau que connaissent les études et
recherches pascaliennes. En effet, il rassemble les contributions qui ont été entendues
lors de trois colloques organisés a Clermont-Ferrand au cours des années 2000-2005 par
le Centre International Blaise Pascal pour approfondir sur plusieurs années les divers
aspects de la spiritualité et de la pensée religieuse de Pascal. Les six premiéres abordent
quelques-uns des «Contextes et sources d’inspiration» de la réflexion spirituelle du
theolog1en de Port-Royal : les décrets et canons du Concile de Trente sur la matiere de la
grice et de la justification pour la rédaction des Ecrits sur la grace (Th. Wanegffelen), les
deux mystiques oratoriens Pierre de Bérulle et Charles de Condren qu’il a connus par ses
lectures de Saint-Cyran (Ph. Sellier), les carmes de Clermont-Ferrand et Jean de la Croix
pour |’écriture du Mémorial (A. Bord), les lettres et la théologie paulinienne (J. Higaki),
la pensée de Calvin (J.-P. Alcantara) et, enfin, Thomas d’Aquin (G. Ferreyrolles).
A la lecture de ces recherches, il est intéressant de noter I’extréme discrétion que Pascal
a toujours eue au sujet de sa culture théologique et spirituelle comme de ses maitres a
penser ou a prier, a ’exception de ses nombreuses reconnaissances de dette & I’égard de
la Bible, de la liturgie et d’Augustin. Les contributions suivantes se concentrent sur les
«Textes spirituels et théologiques» de Pascal: la spéciﬁcité de I’écriture du Mémorial et la
nature de I’expérience mystique qu’elle implique et qui a toujours suscité¢ maints débats
(H. Michon), les liens étroits du Mémorial avec 1’Ecriture et la mise en évidence de ce
qui confére a ce texte un véritable statut rituel et liturgique (J. Mesnard), I’itinéraire et la
conversion christocentrique permanente de Pascal et son dialogue intérieur avec Jésus tel
qu’il sont formulés dans le Mystére de Jésus (G. Descamps), la théologie pascalienne du
sacrifice du Christ dans la Lettre aux Périer (J.-C. de Nadai), et I'Ecrit sur la conversion
du pécheur, dans lequel Pascal retrace avec détails la trajectoire de I’anéantissement de
I’ame en présence de son Créateur (H.Michon). On ne peut pas présenter les divers aspects
de la spiritualité de Pascal sans s’arréter a la réflexion qu’il a menée durant toute sa vie
souffrante sur la maladie et a sa fameuse Priére pour en demander le bon usage. C’est ce
que fait L. Thirouin en élaborant une véritable théologie de la maladie et de la santé, les
maux extérieurs étant selon Pascal des maux figuratifs qui signalent et signifient des maux
réels, ceux de I’dme dans sa relation secréte avec Dieu. Quatre articles fort intéressants
examinent en un troisiéme chapitre les «Formes rhétoriques et littéraires» utilisées par
Pascal. Alors que Ch.-O. Stiker-Métral se penche sur le double public qu’il cherche a
atteindre dans I’ouvrage inachevé des Ecrits sur la grace, le public des honnétes gens
et celui des savants, ce qui implique a la fois I'usage des arguments fondés sur le sens
commun et une technicité plus serrée, déployée dans le Discours et les Traités 1 et 2 qui
se trouvent au milieu de I’ouvrage, Yuka Mochizuki met en lumiére dans le méme texte le
théme passionnant de la délectation, notion aux confins de la théologie et de I’esthétique et
notion-clé augustinienne que Pascal réhabilite de fagon originale et nouvelle dans le but de
gagner le suffrage du nouveau public mondain et honnéte de I’époque contre le charme de
la doctrine des molinistes. Enfin, ¢’est avec finesse que Dominique Descotes analyse le got
des paradoxes spirituels que Pascal a cultivé dans son ceuvre et le raisonnement apagogique
ou par 'absurde qu’il a utilisé dans la Lettre sur la Possibilité des Commandements.
L’ouvrage se termine par un apercu de la spiritualité anti-pascalienne de Fénelon et de
1’écriture de la conversion chez Sainte-Beuve, la photographie des deux manuscrits connus



BIBLIOGRAPHIE 383

du Mémorial, un index complet des citations pauliniennes dans les Pensées et un index des
notions. La rigueur et la richesse des développements font de cet ouvrage une référence
désormais obligée de la recherche pascalienne.

JEAN BOREL

JEaN-Louis CHASSAING (€d.), Lacan et Pascal (La Célibataire, Revue de
Psychanalyse clinique, logique, politique 13), Paris, Automne 2006, 196 p.

Ce numéro de la revue psychanalytique La Célibataire nous donne les échos des
deux journées organisées par le Centre International Blaise Pascal (CIBP) de Clermont-
Ferrand les 15 et 16 juin 2002 sur le théme original «Lacan lecteur de Pascal»,
plus précisément lecteur du pari car, dit-il dans les legons IX et X de L'objet de la
psychanalyse : «ll me semble que nulle part, personne ne s’est avancé dans ce texte du
pari de ce point de vue que ce n'est pas un ‘on’qu’il s 'agit de convaincre, que ce pari est
le pari de Pascal lui-méme, d’un ‘je', d’un sujet qui nous révéle sa structure». Car c’est
bien de la formation du sujet que se préoccupe Lacan. Avec ses références nombreuses a
Descartes pour la constitution du sujet moderne, c’est avec Pascal un autre aspect du sujet
qu’il reléve, et il trouve dans le pari I'exemple privilégié de la structuration d’un sujet
dans le rapport & son objet, donc dans le rapport a I’ Autre. Ce qui a ainsi amené Lacan
a s’appuyer aussi largement sur le pari, ¢’est que, pour Pascal selon son interprétation,
nous sommes engagés. La décision n’est donc pas de jouer ou non, mais bien d’assumer
ou non sa place de sujet dans un jeu qui est déja la. Pour Pascal lu par Lacan, la nature
de ’engagement est parfaitement précise et précisée : il s’agit de ce qui nous engage en
tant qu’étres parlants, et qui nous subordonne, en tant que sujets, a une perte. Pascal, lu
par Lacan, invite donc son interlocuteur non pas, comme son argumentation pourrait le
laisser entendre, a choisir la meilleure stratégie dans un jeu formalisé, mais bien plutét
a s’instaurer comme sujet jouant, la ol il n’y avait auparavant qu’un sujet calculable.
C’est pourquoi Lacan affirme que le pari de Pascal, bien loin de porter sur I’existence de
Dieu, porte en fait sur I’existence du ‘je’. «Au regard de cette perspective, dit Lacan, le
Pari de Pascal signifie le réveil». Au cours de ces deux journées d’études, les premiers
conférenciers, spécialistes de Pascal, se sont attachés d’abord a travailler sur le manuscrit
lui-méme du pari intitulé «4drgument du Pari» — qui est en fait un brouillon qui couvre
quatre pages du Recueil original (RO) du manuscrit des Pensées, dont le déchiffrement
est difficile en raison de la complexité du processus de la rédaction et des renvois que
Pascal ménage entre le texte principal et les marges — et a I’expliquer (D. Descotes) ; puis
a le situer dans le cadre plus large de ses “écrits spirituels’ ou ‘mystiques’, spécialement
le fragment intitulé Mystére de Jésus et le Mémorial dans sa double version, celle sur
papier et celle sur parchemin (C. Favereau). Les conférenciers suivants, psychanalystes
de métiers, dont plusieurs sont aussi linguistes, réfléchirent alors sur le cogito cartésien
et le sujet du pari pascalien (H. Ricard), sur I’objet du pari, ¢’est-a-dire, outre la position
du sujet, celle du grand Autre présentifié par Dieu (P.-C. Cathelineau), I’esprit de finesse
(G. Amiel), I’analyse psychanalytique en tant que telle comme relevant elle-méme du
pari comme on peut déja ’entendre dans le ‘Soll’ de la célebre formule de Freud: « o
es war soll ich werdeny, autrement dit le pari que «la ou il y avait du ¢a, il y ait du
je» (C.Veken). D’autres abordent les premiéres épreuves enfantines de Pascal qui vont
articuler dans le champ de ’enfant une organisation spécifique du symbolique par la
langue et la logique qui les habitent, par le jeu de leurs places respectives, langue et
places décisives dans son rapport avec le grand Autre (C. Ferron), la question du statut
de la raison dans le pari, la forme du rapport du fini & I'infini (J. Cacho). Mentionnons
enfin la contribution trés originale de L.Thirouin sur la vanité, dans laquelle il montre
que, dans les Pensées, elle n’est pas un concept moral ou religieux, comme la tradition
morale nous y a accoutumés, mais avant tout une notion logique, c’est-a-dire qu’elle a



384 BIBLIOGRAPHIE

«essentiellement a faire avec I’idée de cause défaillante et que I’effet rhétorique dominant
de la vanité n’est pas I'inquiétude ou le pathétique: c’est le rire» (p. 62).

JEaN BORFL

Chroniques De Port Royal, Port-Royal et le peuple d’Israél, Actes du colloque
organis¢ par la Société des Amis de Port-Royal en collaboration avec le
Centre d’Etudes Interdisciplinaire des Faits Religieux (EHESS) et le Centre
d’Etudes de la langue et de la littérature francaises des X VIIe-X VIII® siécles
(Paris-Sorbonne), Blois, les 24-26 septembre 2003, Paris, Bibliothéque
Mazarine, 2006, 407 p.

Chroniques De Port Royal, Port-Royal et ['humanisme, Actes du colloque
organis¢ par la Société des Amis de Port-Royal en collaboration avec le
Centre d’Etudes Interdisciplinaire des Faits Religieux (EHESS) et le Centre
d’Etudes de la langue et de la littérature frangaises des XVII-XVIII® siécles
(Paris IV-Sorbonne), et en partenariat avec le Conseil général du Calvados,
Caen, les 21-23 septembre 2005, Paris, Bibliotheque Mazarine, 2007, 473 p.

Depuis 1950, un colloque annuel est organisé pour approfondir un aspect ou un autre
de I’héritage ou du rayonnement intellectuel et spirituel de Port-Royal. Parmi les derniers,
les deux colloques qui ont pour theme les rapports des Moniales, Messieurs, Solitaires
et proches de I’abbaye avec le peuple d’Israél d’une part, et I’humanisme d’autre part,
nous ont semblé intéressants a plusieurs titres. Les exposés du premier nous plongent au
cceur de problématiques délicates débattues aux XVII* siecle sur la pérennité des juifs et
du judaisme et leurs relations avec le christianisme, qui ont suscité chez les jansénistes
un intérét et un développement particulier dans chaque secteur de la vie chrétienne telle
qu’ils la comprenaient: exégése, liturgie, ecclésiologie, pastorale, justice sociale et
politique, littérature et arts. Apres le panorama suggestif que Philippe Sellier brosse de
la situation des juifs en France a cette époque, de la théologie catholique officielle du
fait juif et du discours sur Israél dans le premier Port-Royal, nous entrons dans le vif des
préoccupations philologiques, exégétiques et théologiques des théologiens jansénistes
qui, encouragés par Saint-Cyran et Jansénius lui-méme, désiraient apprendre I’hébreu et
le grec pour retraduire les deux Testaments. Lemaitre de Sacy. Arnauld, Nicole, Thomas
du Fossé, Lancelot, Sébastien Le Nain de Tillemont furent de ceux-la qui se mirent au
travail pour offrir une premiére traduction des Psaumes, puis de la Bible tout entiére.
Il est de premier intérét de noter que ces recherches et traductions n’ont pu étre faites
qu’a partir des remarquables grammaires, dictionnaires et lexiques que Conrad Kircher,
James Usher, Sante Pagnino, le pére et le fils Buxtorf avaient publiés a peine quelques
décennies auparavant et qui leur a permis d’apprendre I"hébreu indépendamment des
juifs (Cf. notre recension de Stephen G. Burnett, From Christian Hebraism to Jewish
studies. Johannes Buxtorf (1564-1629) and hebrew learning in the seventeenth century,
Leiden 1996, RThPh, 1999/11, Vol.131, p. 238 5q.) Si leur propos n’est nullement encore
d’établir une histoire critique du texte, comme cela deviendra lexigence au XVIIIe
siecle, leur désir était toutefois d’insérer I’histoire d’Israél dans une vision augustinienne
en référant I'intelli igence des Ecritures 4 la tradition regue des Péres de 1’Eglise. C’est
ce que montre de maniere fort intéressante J. Lesaulnier, B. Chédozeau, D. Donetzkoff
et S. Lely. Les articles qu1 suivent nous font entrer dans la diversité des points de vues
qui étaient débattus au sein méme de I’Ecole janséniste sur I’interprétation de 1’histoire
d’Israél, du modele hébreu et des textes bibliques dans leur sens littéral et spirituel :
chez Jean Hamon (G. Basset), I’Abbé Fleury (A. Régent), G.Hermant, S. Le Nain de



BIBLIOGRAPHIE 385

Tillemont et J.-J. Du Guet (H. Savon), ou encore dans I’ Esther de Racine (D. Blocker),
ainsi que sur 'influence que la lecture de Philon a eue sur Pascal (H. Michon) et les
relations complexes que ce dernier a élaborées entre figura et veritas (P. Manent). Enfin,
les derniéres communications abordent par différents cotés la mise a ’épreuve d’une
vision théologique de I’histoire avec la Révolution frangaise et, deux ans plus tard,
I’accession des juifs a la citoyenneté francaise, événements capitaux dont I’interprétation
a divisé les jansénistes (M. Cottret, C. Maire, R. Hermon-Belot, N. Lyon - Caen).

— Tout autre est la complexité des questions que soulévent les rapports de Port-
Royal avec I"humanisme ou, plus précisément, avec les divers courants et conceptions
de ’humanisme, suivant qu’on I’envisage avant tout comme désir historique de retour a
I’ Antiquité, a I’hellénisme surtout, ou alors comme optique philosophique de confiance
exclusive dans I’homme et les facultés humaines, ou encore comme alliant a la fois
ces deux exigences, contre lesquelles les théoriciens de Port-Royal ont pris position en
fonction de leur vision augustinienne de la grice et de la nature humaine qui lui était
associée, ou au contraire avec lesquelles ils se sont trouvés en accord pour développer
leurs écrits pédagogiques, a I'usage de leurs méthodes de travail et des Petites Ecoles
qu’ils avaient créées, sur la légitimité de I’étude des langues anciennes et des textes
classiques. Comme toujours, ce sont de grandes figures emblématiques qui ont su donner
forme a ces différents points de vue et autour desquelles se sont cristallisées les différentes
réactions, et c’est a elles que devaient se référer les exposés: Pic de la Mirandole,
Erasme, Ficin, Budé (Ch. Belin), Sacy et Nicolas Fontaine (J.-L. Quantin), les penseurs
politiques italiens et frangais des XV* et XVI* siecles et ’opposition de Port-Royal qui
récusait, dans le domaine politique, I'universalisme impérial chrétien, ’organicité de
la cité et le constitutionnalisme (P. Magnard), Domat et la théorie du droit naturel que
partageaient Arnauld, Quesnel et Duguet (F. Vanhoorne), les concessions et refus de
Nicole et Pascal eu égard a la lecture des philosophes anciens (T. de Souza Birchal), le
bon usage de la raison dans I’humanisme de Pascal (T. Pavlovits), les liens de Port-Royal
avec ce qu’on peut appeler I"humanisme de type bernardin au XII¢ siécle (S.Icard), les
divergences de points de vue entre Fran¢ois de Sales, Nicole et Pascal au sujet de la
curiosité (H.Michon), les conciliations d’un Guez de Balzac et le refus de Pascal, dans
les Pensées, d’un augustinisme mondain, au-dela de leurs visée apologétique et de leurs
postulats anthropologiques identiques (J. Jehasse). Enfin, les derniéres conférences,
celles de G. Basset et H. Mashimo exposant les remarquables objectifs et les méthodes
pédagogiques novatrices mises en pratique dans les Petites Ecoles, qui furent I'espace de
formation d’une é€lite, dont Racine et tant d’autres sont les témoins, I’excellente synthése
de E. Bury, dans laquelle il dévoile non seulement ce que Port-Royal devait a la Grece,
mais le statut exceptionnel de modele moral et esthétique que ce haut lieu augustinien a
reconnu aux Peres grecs, alors méme que leurs conceptions de la grace étaient antithétiques
et, enfin, la précision et la rigueur philologique que les Messieurs ont voulu avoir dans leur
traduction de I'Echelle sainte de Jean le Sinaite (A.Villard), achévent de nous montrer
I"importance et le role décisif que I'Ecole de Port-Royal ont tenu dans le développement de
la pensée, de I’éducation et des sciences théologiques, philosophiques et littéraires. Tous
les noms d’auteurs cités dans les textes sont rassemblés en index.

JEAN BOREL

CHANTAL JAQUET, Tamas Paviovits (éds.), Les facultés de ’dme a I'Age
classique, Imagination, entendement et jugement (Série Philosophie 17),
Paris, Publications de la Sorbonne, 2006, 310 p.

Issu d’une coopération entre le groupe de recherche de la pensée classique en Hongrie
- qui rassemble des chercheurs de I’Université de Szeged, de I'Institut de Philosophie



386 BIBLIOGRAPHIE

et de I'Université Elte de Budapest — et le Centre d’Histoire des systemes de pensée
moderne de I’Université de Paris I Panthéon — Sorbonne, le Centre d’étude en rhétorique
et philosophie de I’Age classique a la Renaissance et I'Université de Bourgogne, ce livre
est le fruit de trois colloques consacrés aux facultés de I’ame a I’'Age classique: «Le
Jugement théorique et moral au XVIIé siéecle», qui a eu lieu a I'Institut Hongrois de Paris
les 20-21 mars 2003 ; «L'imagination a I’Age classique», qui s’est tenu a I'Université de
Szeged les 18 — 19 septembre 2003 et «L entendement et sa réforme a I'Age classique»,
qui s’est déroulé a I'Institut Hongrois et a I’'Université de Paris [, les 11-12 février 2005.
Ce n’est pas de I'imagination au sens courant du mot que s’occupent les premiéres
contributions : il ne s’agit ni de fantaisie, profane ou non, ni de I’organe a sécréter un
imaginaire identifié avec I’irréel, encore moins de sa fonction d’auxiliaire de la raison,
mais elle consiste, d’une fagon plus générale, a mettre en évidence le role parfois décisif
de la fiction dans la constitution du savoir et la connaissance des choses matérielles aussi
bien chez Bacon (Ch. Jaquet) que dans la philosophie naturelle de Galilée et de Huygens
(F. Chareix). Plus précisément encore, I’investigation s’est portée sur la maniere dont
Descartes a tenté de montrer quel était ["apport spécifique de I’'imagination, son réle
dans la connaissance, son domaine propre, pour ainsi dire, qui n’est pas séparable de
I’idée fondamentale dans la philosophie cartésienne de 1'unité de 1’esprit humain, qui
reste toujours le méme quels que soient les objets auxquels il s’applique (P. Guenancia),
et elle s’est poursuivie par une comparaison féconde a cet égard entre Descartes
et Leibniz: A. Charrak montrant comment chez Descartes, ’imagination «se fait
représentation distincte (sans reste) d’une intelligibilité restreinte (réduite) a la figuration
qu’elle produit; mais se répete alors en son sein la césure de la nature & ’apparaitre
— autrement dit, elle exhibe la vérité des choses matérielles, mais au prix de reprendre
le hiatus sur lequel est fondé le sensible, alors que, pour Leibniz, le sensible émerge de
la réalité substantielle au terme d’une série de variations dont I’'imagination représente
la séquence qui intéresse spécialement la science classique; mais sa vérité reste hors
d’elle-méme, en des lois d’ordre qui surplombent les figurations phénoménales. Pour
atteindre la vérité, il faut donc partager I'imagination, ou la dépasser» (p. 86 sg.);
enfin, M. Devaux étend cette critique de la critique de I'imagination chez Leibniz en
interrogeant le rapport entre imaginaire et réel aussi bien dans la physique que dans
la métaphysique. Aprés I’imagination, c’est I’entendement et sa capacité a former des
idées vraies qui sont examinés: de remarquables conférences abordent la question
délicate de savoir si ’entendement — ou la raison, selon la terminologie des auteurs
— est corrompu, et si sa finitude implique incertitude. Les débats tournent autour de la
recherche, chez les philosophes du XVII* siecle, d’aides appropriées pour I’'amélioration
(emendatio) de I’entendement dans sa tache d’interprétation de la nature: Bacon et
Spinoza (J.Goursat, A. Klajnman), Descartes (D. Kaposi, D. Kambouchner), Pascal
(T. Pavlovits), Malebranche (D. Schmal) et Leibniz (T. Moldvay, G. Boros) sont tour a
tour interrogés dans leur conception de la puissance et des limites de la raison. Quant a
la faculté du jugement théorique et moral, analysée en troisieme partie, elle est celle qui,
au XVII¢ siécle, a suscité les critiques et les avis les plus divers, allant de la nécessité
temporaire de 1’époché chez Bacon (Ch. Jaquet) aux trois questions €pistémologique de
la suspension du jugement, anthropologique de la détermination du jugement et politique
de la variation du jugement chez Spinoza (P.-F. Moreau). Dans ce concert, La logigue ou
["art de penser publiée par Arnauld et Nicole en 1662 occupe une place a part dont nous
n’avons pas fini de prendre toute la mesure. C’est ce que démontrent D. Kambouchner
et T. Pavlovits en mettant en lumicre le but essentiel de cette Logigue, qui ne se réduit
pas a décrire les formes du raisonnement, mais vise ouvertement a apprendre la bonne
formation du jugement, théorique aussi bien que pratique. Pour Arnauld et Nicole, il ne
s’agit pas seulement de fonder la pensée rationnelle sur la vérité par la mise en évidence
des données naturelles de I’entendement, mais bien encore d’une réforme de la vie.



BIBLIOGRAPHIE 387

En établissant une liaison entre la raison et la foi, la Logique de Port-Royal professe
universalité de la raison. Et I’'usage authentique de la raison conduit a la foi humaine
et a la formation des jugements moraux en accord avec le but ultime de la vie que sont
1’éternité et le salut.

JeAN BOREL

G. W. F. HecEL, Legons sur la logique d’aprés I'Encyclopédie des sciences
philosophiques en abrégé, Semestre d’été 1831 a Berlin, retranscrites
par FW.C. Hegel, Présentation de Jean-Marie Lardic, traduction et notes
de Jean-Michel Buée et David Wittmann (Centre Alpin de Philosophie
Allemande), Paris, Vrin 2007, 203 p.

Maxence CaroN (éd.), Hegel (Les Cahiers d’Histoire de la Philosophie), Paris,
Cerf, 2007, 665 p.

Les études hégéliennes et en général la philosophie allemande du XIX® s. semblent
bien rencontrer aujourd’hui une certaine faveur dans le monde francophone. On ne
signalera ici que deux volumes qui illustrent ce sentiment. Les Legons sur la logique
de 1831, traduites ici pour la premiére fois — I’édition allemande date de 2001 —, ont été
conservées grace aux notes complétes et fiables de Karl Hegel, le fils ainé du philosophe.
Leur intérét réside dans le fait qu’il s’agit du dernier cours que Hegel consacrera a la
logique juste avant sa mort (1931). Le réle du cours était de développer les théses
énoncées de fagon concise dans /'Encyclopédie des Sciences philosophiques en abrégé
auxquelles il renvoie explicitement (les éditeurs du cours ont ajouté, a juste titre, les
numéros des paragraphes du texte de I’ Encyclopédie); 1’édition utilisée par les étudiants
comme manuel est la troisiéme, publiée alors tout récemment, en 1830 (le lecteur
francophone utilisera la traduction frangaise de M. de Gandillac, Paris, Gallimard, 1970,
malgré les inconvénients liés aux choix de traduction divergents). Dans ce cours, Hegel
suit de pres les articulations de 1’Encyclopédie et en particulier la division tripartite de
la premiére partie intitulée «Science de la logique»: 'Etre, 1'Essence et le Concept.
On notera en particulier que ces trois parties qui se divisent la matiere traitée sont
précédées d’une longue «Introduction a la logique» (p. 23-96) ou Hegel examine le
«concept preliminaire» (Vorbegriff) de I’objet de la logique, traité sur un mode plutét
historique, c’est-a-dire sans les «déductions ou preuves». On y trouvera en particulier
des développements bienvenus sur les trois attitudes relatives a I’objectivité: celle de la
métaphysique traditionnelle, antérieure a Kant (§ 26-32); celle de I’empirisme, puis de
la philosophie critique (§ 37-39 et 40-60); enfin, celle dite du «savoir immédiat», ¢’est-
a-dire de 1'unité immédiate du penser et de I’étre (§ 61-78). Le caractére particulier de ce
texte —il s’agit de notes rédigées — en rend la lecture parfois peu aisée — et la multiplication
des signes diacritiques y est aussi pour quelque chose —, mais les traducteurs ont fait un
immense effort en serrant au plus pres le texte allemand, en évitant autant que possible
néologismes et jargon inutiles. Il reste que le texte exige une lecture attentive, comme le
requiert I’objet lui-méme : «L’ob-jet (Gegenstand) de la logique, [...] c’est I’ob-jet pur et,
a cet égard, un ob-jet plus difficile: on n’a aucun appui, comme si le sol de la conscience
habituelle s’était dérobé a nous. Ce a quoi I’on n’est pas habitué nous est difficile, avec
I’habitude cela devient facile.» (p. 24) — Autre signe de I’intérét porté a Hegel en Franc:
la publication en un fort volume d’articles originaux ou repris, souvent adaptés pour
I’occasion, consacrés a des questions disputées de la philosophie hégélienne. La plupart
des spécialistes qui ont collaboré a ce volume appartienne a la sphere francophone. On



Philosophie
contemporaine

388 BIBLIOGRAPHIE

ne peut évidemment exposer ici toute la richesse de cette publication. On ne fera que
mentionner quelques theémes ou domaines abordés: le dogmatisme de Hegel (B. Mabille),
I’idéalisme de Hegel (O. Tinland), I"histoire (J.-F. Marquet), le Concept (J.-F. Kervégan;
G. Jarczyk), la vie comme tragédie (J.-L. Vieillard-Baron), le mal (L. Trabichet), la
mort (J.-M. Vaysse), la négativité (A. Léonard), la langue de I’Esprit (E. Cattin), la
vertu éthique (J.-M. Lardic), la place du corps (G. Marmasse), le mariage (N. Waszek),
la religion (P.-J. Labarriere; E.Brito), la politique (M. Bienenstock; C. Bouton). Une
postface est réservée sans surprise a B. Bourgeois: «Commenter Hegel: un destin et une
taiche». Nous avons la un volume qui embrasse les différents aspects des études sur Hegel
aujourd’hui et qui montre que, si I’époque n’est en général guere favorable au systéme
de I’Absolu, I’évaluation de sa philosophie est toujours bien vivante. Malheureusement,
il faut dire que, par son format massif, ce volume n’est guere d’usage aisé.

JEAN-PIERRE SCHNEIDER

CHrisTIAN BERNER, Au détour du sens (Passages), Paris, Cerf, 2007, 366 p.

La philosophie est avant tout nostalgie. L’homme désire étre partout chez lui mais il
se découvre étranger dans le monde, face au monde. C’est la nostalgie du Tout. L’homme
aspire a la totalité, pourtant inaccessible a sa finitude, ce qui crée une distance entre lui
et le monde. Il part alors en quéte de ce qui lui est proche, ce qui le rassure. 1l est ainsi
question d’un retour chez soi. Mais tout retour est un retour de I'étranger, retour d’un
étranger, qui ne se retrouve donc pas vraiment chez lui. En voulant accéder a son chez sol,
jaillit I'idée d’une possible transformation de I’étranger en familier. Il n’est pas question
ici d’un savoir mais bien plutdt d’une capacité a s’ orienter a partir de sa propre situation.
La nostalgie est en effet accompagnée d’un sentiment de joie, la joie de comprendre, la
joie de saisir un sens. Cette nostalgie peut ainsi s’accompagner d’une attitude engagée : la
confrontation a I’étrangeté en se laissant saisir par I’élan du sens en vue de comprendre.
C’est alors que la philosophie rencontre I’herméneutique. En effet, [’élan qui anime
le projet philosophique est I'objet de I’herméeneutique, comprise comme étant ’art de
comprendre et d’interpréter. Le livre de Christian Berner cherche un renouvellement de
la philosophie en 'invitani a réfléchir les concepts mis en weuvre dans le processus de
compréhension. «Toute compréhension est ainsi, pour I’homme fini aspirant au sens, un
détour toujours susceptible d’étre repris. Ce détour est celui du sens» (p. 21). — La thése
d’Au détour du sens, construite selon les perspectives d'une philosophie herméneutique,
repose sur cinq parties. «Eléments d’histoire de I’herméneutique» clarifie la notion de
philosophie herméneutique en faisant un cheminement historique passant par Dilthey,
Heidegger, Gadamer, Ricceur et Apel. Retenons de ce chapitre que la compréhension
est un phénomene ouvert, reposant sur une analyse du langage comme premier lieu
de I’herméneutique. «Le devoir de comprendre» s’appuie sur Kant et justifie de facon
philosophique le devoir de comprendre qui définit I’humanité. L’élan vers le savoir est
toujours remis en question par les limites de notre raison. L’effort de compréhension, ce
Vers quoi est orientée notre raison, doit se faire dans une nécessaire communication avec
autrui. Pour se retrouvez soi-méme, il est indispensable de faire le détour par les autres.
«Perspective du sens» s’intéresse a la nécessaire recherche d’une orientation de I’homme
dans le monde. Le quatriéme chapitre s’attache a clarifier la notion de «conceptions du
monde» en tant qu’abri d’une part et comme maintien d’autre part. «L’art du détour»
dégage des considérations éthiques relatives a la philosophie de la culture fondée
sur la construction du sens par un processus créatif. Au terme de ce parcours, nous
nous retrouvons devant une exigence: la nécessité de toujours a nouveau chercher a
reconstruire un sens contre le sens établi et ainsi faire notre I’idée que «[...] comprendre



BIBLIOGRAPHIE 389

signifie assumer la responsabilité de ce que nous comprenons et mettre a I’épreuve nos
prétentions a la validité de nos interprétations. Ce qui signifie non pas ’arbitraire, mais
le pouvoir de rendre raison, de répondre du sens retenu» (p. 353). Le grand mérite de
cet ouvrage est a mon sens de parvenir a montrer la nécessaire complémentarité de
deux disciplines (la philosophie et ’herméneutique) et participer ainsi a un dialogue
fructueux. Tel n’est malheureusement pas toujours le cas.

JEROME UMMEL

AraiNn Bapiou, Second manifeste pour la philosophie (Ouverture), Paris,
Fayard, 2009, 155 p.

Alain Badiou, dans cet ouvrage, éprouve la nécessité renouvelée d’écrire un second
manifeste pour la philosophie, vingt ans apres le premier. Cette nécessité tient a la
nouvelle situation critique dans laquelle la philosophie se retrouve actuellement. Hier, il
récusait la mort de la philosophie (la poésie, I’art, la littérature comme seules ressources
de la pensée) pour en réaffirmer la pertinence dans son sens originaire par un «geste
platonicien» qui vivifierait les notions de la métaphysique classique : ’étre, la vérité et le
sujet. Aujourd’hui, le front a changé, du constat de la mort de la philosophie, nous sommes
passés a un trop plein qui se manifeste sous les formes les plus ternes et conventionnelles
de la pensée, une expansion outranciere du conservatisme bien pensant et moralisateur.
Contre cette orientation, le second manifeste, riche des arguments de la Logique des
mondes, réaffirme 1’ éternité des vérités liées a une conception de 1’'universalité qui serait
la forme des multiplicités génériques (et non pas issue de |’opinion, de ’obsession de
I’UN, ou en proie aux «déconstructions»). Pour que la philosophie ne se perde pas parmi
les discours indifférents, elle doit entretenir ce rapport privilégié a la vérité issue d’un
monde particulier au sein des corps et des langages du monde. C’est dans la diversité de
ces mondes, toujours différents et particuliers, que le philosophe formule le principe des
principes : «Pour penser, pars toujours de I’exception contraignante des vérités, et non de
la liberté¢ des opinions». Pour I’A., le philosophe est I’ouvrier qui travaille la matiére: il
est le soudeur des mondes pour en dévoiler les vérités inhérentes, 8 méme la multiplicité.
Les réalités complexes et disséminées des corps et des langages peuvent se rejoindre, se
souder dans la reconnaissance des vérités. Pourquoi les tragédies de Sophocle, d’un autre
monde, gardent-t-elles leur pouvoir de nous parler? Elles sont le signe de I'inscription
immanente de vérités qui traversent le temps, non comme une simple survivance
poétique, mais comme un €lément structurant de la vérité d’un monde. Les vérités sont :
«cette disponibilité inentamable qui fait qu’elles peuvent étre ressuscitées, réactivées
dans des mondes qui sont hétérogeénes a celui ou elles furent créées, franchissant ainsi
des océans inconnus et des millénaires». Le second manifeste développe aussi le concept
central de «corps subjectivable». Il questionne le processus matériel de développement
des vérités dans un monde déterminé et le type subjectif attaché a une vérité, que ce soit
en politique ou en amour. L’individu humain devient sujet par la médiation de 1’Idée et
son orientation pour le vrai (idéation issue d’un platonisme sophistiqué que revendique
I’A.). Le sujet se décline, dans son lien quasi organique a la vérité, de trois facons: sujet
fideéle, réactif ou obscur. En amour, le sujet fidéle vit pleinement la vérité de I’événement
sous le signe du Deux (expérience du Deux a I’infini), incorpore la vérité de I’autre
dans la sienne sans lui nuire, sans renoncer a ’altérité (le corollaire politique serait une
forme inédite de socialisme). Le sujet réactif a besoin de garanties, amour sans amour,
il doit figer I’événement dans des formes plus institutionnelles comme la conjugalité (la
démocratie parlementaire). Le sujet obscur, quant a lui, fait de I’amour une fatalité, une
mystique, une obsession de ’inéluctable unité du DEUX dans I"'UN, une fusion. Devant
I’impossible unité, le couple se vit dans une trame policiére animée par la jalousie (le



390 BIBLIOGRAPHIE

corollaire politique serait le totalitarisme d’un parti unique et tout puissant, policier). Le
second manifeste est une exhortation forte, un appel a devenir ce sujet fidéle, réceptif,
afin de rendre la vie plus qu’une survie, fidélité active a ce qui vient transformer les
lois d’un monde, contre le conservatisme ou ’indifférence devant I’émergence d’une
vérité en art, en politique, en amour: un choix est a faire pour retrouver la richesse et les
potentiels de vérités de notre temps.

DIMITRI ANDRONICOS

MiGueL ABENSOUR, Hannah Arendt contre la philosophie politique ?, Paris,
Sens & Tonka, 2006, 260 p.

Miguel Abensour — bien connu pour ses lectures des utopistes, de Blanqui, du Marx
politique, de Saint-Just dont il a édité les (Euvres ainsi que pour sa tres riche collection
«Critique de la politique» chez Payot Paris — est animé ici par une colére doublée d’un
sentiment d’urgence: il y a nécessité, aujourd’hui, de s’opposer au véritable racket de la
pensée d’Arendt par la «philosophie politique» et d’en appeler, contre la normalisation
en cours de celle-ci — laquelle s’identifie de plus en plus & une pensée de I’Etat et de la
régulation par le droit — a la reprise de I’exigence arendtienne de penser I’action dans le
corps a corps avec 1’événement. De sorte que la ligne de force de I’ouvrage est de dresser
un inventaire des signes d’hostilité de Arendt envers la «philosophie politique» — dont
le plus célébre est le fameux «je ne m’estime pas philosophe» qu’elle oppose a G. Gaus
dans leur entretien de 1964 — et d’en faire une lecture maximale. En un mot: sauver la
penseure politique Arendt contre son annexion par la philosophie politique. Excellent
connaisseur de son ceuvre, I’A. en livre un inventaire trés complet en s’attachant a chaque
fois d’en faire ressortir tout le sens et toute la portée: la reprise a son compte par Arendt
de la célébre pensée de Pascal moquant les textes politiques de Platon et d’Aristote en
observant que «s’ils ont écrit de politique, ¢’était comme pour régler un hopital de fous»
(ch.1); ’insistance sur la nécessité d’en rester au thaumazein socratique, de ne pas opérer
le retrait platonicien des affaires de la cité et sur I’observation que I’étonnement doit
porter sur le fait de la pluralité humaine et de tous ses corrélats, au premier chef [’action
et le surgissement du nouveau en son sein (ch. 2); I’analyse du mythe de la caverne en
tant que cceur de la philosophie politique platonicienne aux yeux de Arendt (ch. 3); la
substitution de la natalité a la mortalité, la premiere étant condition de la politique en tant
qu’en série avec le commencement, la pluralité, I’action comme pouvoir-commencer
cependant qu’a I’opposé la seconde induit précisément la sortie du séjour civique,
sa relégation au titre de “I’hépital de fous» (ch. 4); la défense du Kant d’Arendt en
tant qu’il n’appartiendrait pas a la «philosophie politique» (ch. 5). Au bénéfice d’une
érudition trés stre, I’A. met en lumiere les écarts que, point par point, Arendt marque
par rapport a la philosophie politique et a sa fondation platonicienne. C’est ainsi qu’il
montre que contre la prééminence du bios theoretikos et des philosophémes qui lui sont
associés (dépréciation de la doxa, primat de la mortalité et du nécessaire, déconsidération
de I’événement), Arendt réhabilite le bios politikos et ses corrélats, soit: la rhétorique
comme art de la persuasion en prise avec l’événement, ’action comme pouvoir-
commencer s’ancrant dans la natalité comme condition de I’agir politique, etc. Il montre
également que cette réhabilitation est inséparable du rejet du double rabattement de la
polis sur I’oikos et du prattein sur I’archein, celui-ci débouchant nécessairement sur une
conception de la politique en termes de gouvernance plutét qu’en termes d’action (de la
retraite qu’affectionnent les philosophes, on congoit leur préférence pour la premiére sur
la seconde). Il suggere enfin qu’une telle pensée ne peut culminer dans une théorie de
la bonne cité — ce qui serait toujours revenir a Platon et a la tradition de la philosophie
politique — mais exclusivement dans une phénoménologie de I’action politique, laquelle



BIBLIOGRAPHIE 391

trouve ses objets par excellence dans les moments révolutionnaires. De sorte qu’on
se prend a penser que la pensée politique d’Arendt — et de I’A. a sa suite — fait de la
préservation des conditions de 1’agir politique son felos et sa norme.

HuGues PoLTIER

MARCEL GAUCHET, L avénement de la démocratie, t. 1 : La révolution moderne;
t. Il: La crise du libéralisme, Paris, Gallimard (Bibliothéque des sciences
humaines), 2007, 206 p. et 312 p.

Avec cet ouvrage prévu en quatre volumes, dont deux sont parus en automne 2007,
I’A. livre une somme ramassant et récapitulant la substance de trois décennies de
recherche consacrées presque exclusivement a la compréhension de la politique moderne.
Son ambition et sa prétention théoriques sont considérables: il s’agit de rien moins que
de proposer une théorie d’ensemble de la démocratie adossée sur une théorie générale du
politique. Le corpus convoqué est a la mesure de cette ambition: il va de la philosophie
politique a I’histoire sociale, culturelle, politique, religieuse et économique en passant
par la théorie politique. I mobilise aux fins de ses démonstrations une immense
littérature, tant d’époque que de seconde main. Nul doute, I’ouvrage impressionne par
I’abondance, la variété et la stireté de son érudition. Les deux volumes parus comportent,
aprés une introduction générale au propos de I’ouvrage, une premiére partie consacrée
aux prémices de la modernité de la fin du Moyen-Age jusqu’a «I’age d’or du libéralisme»
(1 tome) suivie d’une analyse tres fouillée de ce qu’il appelle la «crise du libéralisme»
(2¢ tome), période qu’il fait aller, grosso modo, de 1880 a 1914. Cette analyse s’effectue
selondifférentes déclinaisonsallantdes transformations affectantle mode d’engendrement
du social au proces d’individualisation et de ’institutionnalisation de la figure du sujet
de droit en passant par le phénomeéne de la relégation du politique qui domine ces années.
Au vu de ’entrelacement et de la diversité des approches qu’il emprunte, I’ouvrage défie
le compte-rendu. Dans un effort pour synthétiser sa visée directrice on peut dire ceci:
son ambition est de réfuter I’auto-compréhension de soi de la modernité comme libérale,
comme trouvant son intelligence d’elle-méme dans la théorie libérale. La thése la plus
générale de 'ouvrage peut étre ainsi résumeée: la démocratie ne se raméne pas au
libéralisme. Cette thése négative a évidemment son envers positif: la démocratie, son
avenement, son fonctionnement, son déploiement ne se comprennent que sur le fond de
son arrachement actif et progressif a I'Un sacral de la politique médiévale. 11 s’agit
d’établir deux choses: sur le plan théorique, le libéralisme échoue a donner une
compréhension satisfaisante de la modernité et, en particulier, des crises qui 1’ont
secouée et la secouent encore; sur le plan pratique, que la théorie libérale, en raison
méme de son €chec théorique, s’est avérée et s’avere impuissante & régler les crises
auxquelles elle a fait face et continue de faire face. De sorte qu’on pourrait dire qu’il
s’agit pour I’A. d’inviter a abandonner le paradigme libéral aussi bien pour I’intelligence
théorique de notre situation que pour la conception des outils et des mesures en vue de
résoudre la crise politique présente. De fait, tout au long de son analyse de la «crise du
libéralisme», le lecteur ne cesse d’avoir le sentiment que I’A. a dans sa ligne de mire
surtout la crise présente. Il n’¢labore pas trés avant ce qu’il entend par libéralisme. Le
point qui suffit a définir une théorie comme libérale est a ses yeux le suivant: le paradigme
libéral congoit la démocratie, la modernité politique comme société des individus en ceci
qu’ils en constituent a la fois le principe et la fin ; plus précisément, la liberté individuelle
est a la fois principe fondateur et fin de la démocratie libérale de sorte que le systéme
politique se construit tout entier autour de la garantie et de la protection de la liberté des
individus contre les empiétements de I’Etat ou des tiers. Ce que s attelle 2 montrer I'A.,



392 BIBLIOGRAPHIE

c’est que cette vision échoue a comprendre I’événement de I’avénement de la démocratie
d’une part et d’autre part qu’elle a empéché le libéralisme du XIX® siécle de prévenir la
crise qui I’a frappé vers 1880 environ et d’y répondre de maniére adaptée. Ce second
volet occupe tout le 2¢ volume et constitue, jusqu’ici, le centre de gravité de I’ouvrage.
Le ceeur de cette exploration de la crise du libéralisme est la démonstration que la
conjonction des libertés n’est pas en elle-méme une politique et encore moins un pouvoir.
Cette tache suppose au préalable de montrer que le moment de 1’dge d’or du libéralisme
— moment d'une conjonction heureuse des libertés et des trois vecteurs qui composent la
société de I’autonomie (le peuple, la science, le progrés) — n’est pas intelligible comme
produit de la seule conjonction harmonieuse des libertés par elles-mémes. Bref, il s’agit
pour I’A. d’établir que la société des libertés a recu cette conjonction d’un ailleurs, a
savoir de I’héritage, enfoui, ni su ni reconnu comme tel, de la société d’assujettissement
aun grand Autre producteur d’unité : siau cours des années 1860 les libertés s’ harmonisent
de fagon si heureuse, ce serait ainsi parce qu’elles recevraient leur unification au sein de
la totalité sociale comme une sorte d’évidence inquestionnable. Or — et ¢’est précisément,
selon I’A., ce que révele la crise dans laquelle entre peu apres le libéralisme —, ce socle
inquestionnable n’était 1a qu’a la faveur de I’héritage de la société d’assujettissement a
I’Un. Les décennies qui suivent, en approfondissant et en radicalisant la perspective de
la libert€ et, corrélativement, du droit des individus a concevoir leur destin a distance de
la collectivité, débouchent sur de la division, de la dissociation, de la déliaison, du conflit
enfin. Un des corollaires majeurs de cet éclatement est I’impuissance de la société a se
gouverner, a se donner les moyens d’agir sur elle-méme pour prévenir et/ou corriger les
effets désastreux de ce choc chaotique des libertés. Sur ce point, le diagnostic que pose
I’A. est sans ambiguité : il s’agit 1a, écrit-il, d’'une «contradiction politique interne du
libéralisme. Le libéralisme libere des forces qu’il ne donne pas a la collectivité la liberté
de conduire. Voila ce qui le disqualifie» (2, 157). La thése est claire : la crise du libéralisme
n’est pas économique mais bien politique; elle est une crise de gouvernance de soi,
provoquée par le renoncement, ou la négligence, de la société a se doter d’une instance
suffisamment forte par laquelle elle puisse se gouverner: dans le vocabulaire de I'A., un
recouvrement du politique (en tant que la volonté collective instituante) sous la politique
(en tant que I’affrontement des parties de la société pour la prédominance). Faisant fond
sur ce qui apparaissait comme une unification spontanée des forces sociales, elle n’a su
comment répondre au processus de leur éclatement et de leur confrontation a partir des
années 1880 et s’est bornée a laisser les individus porteurs de droits conduire leurs
actions selon leurs intéréts et leur compréhension de la situation. L’issue a cette crise
passe par un déport du principe de I'Un de la société vers I’Etat en tant qu’incarnateur-
producteur de I’appartenance collective. Car c’est a la faveur d’une extériorisation de
I’Etat par rapport aux acteurs sociaux que la collectivité gagne une prise sur elle-méme,
une plus grande puissance pour se gouverner — se traduisant notamment par la mise en
place d’une administration qui pénétre tout le territoire et ce faisant vient I’organiser et
le pourvoir d’une identité reconnaissable par ’homogénéité d’institutions et de processus
administratifs a I’échelle de la nation. Bref, et cette these est au cceur de tout le propos
de I’A.: seul le politique en tant qu il se différencie du social et se maintient dans cette
différence; en tant donc qu’il compose une instance d’extériorité au social lui conférant
du méme coup une unité qu’il produit et qu’il ordonne; seul donc le politique est
instituant et seul, du méme coup, il offre cette extériorité minimale a soi de la société a
méme de lui assurer une prise sur elle. Et si le politique vient prendre la place de I’Un
sacral, c’est en réalisant ’unité pratique par 1’infrastructure plutét que par la croyance.
Cette analyse de la crise du tournant du siécle passé et de sa résolution occupe donc tout
le 2¢ tome, cependant que des contrepoints sur la situation contemporaine lui font
régulierement écho, suggérant qu’aux yeux de I’A. la crise contemporaine présente bien
des analogies avec celle du tournant du XX¢ siécle. Pour autant, il ne semble pas croire
que nous risquions la méme issue — |’instauration de régimes despotiques voire totalitaires



BIBLIOGRAPHIE 393

~ que celle des années trente du siécle dernier. Il semble plutét craindre un
approfondissement de la société des individus et du recul du politique, son effacement
sous la politique.

HucGues PoLTIER

GiorGI0 AGAMBEN, Le régne et la gloire. Homo sacer, I, 2. Pour une généalogie
théologique de |'économie et du gouvernement, traduit de I’italien par Joé€l
Gayraud et Martin Rueff (L’ordre philosophique), Paris, Seuil, 2008, 443 p.

Poursuivant son investigation passionnée du sens théologico-politique du monde
contemporain et des relations entre le sacré et le pouvoir, I’A. interroge ici les sources
religieuses et plus spécifiquement chrétiennes de ce qu’il appelle dans le sillage de
Michel Foucault «la généalogie de la gouvernementalité». Cela le conduit notamment a
mettre en évidence des concepts théologiques classiques comme celui d’oikonomia, bien
connu en patristique et en histoire de la théologie, mais dont la fonction décisive au sein
des réflexions politiques modernes et contemporaines n’a pas toujours été reconnue a
sa juste place. La contribution d’Agamben est éclairante pour comprendre I’essor et les
problémes de la philosophie politique. On peut néanmoins se demander s’il touche juste
dans sa critique des théologies de la méme époque, globalement accusées d’avoir sur-
interprété les thémes théologiques de la grace et la gloire (ainsi Balthasar et Barth, réunis
dans le reproche) au détriment des dimensions politiques et éthiques du christianisme.
Sans doute ce jugement unilatéral provient-il d’une conception encore insuffisamment
dialectique de la notion méme de généalogie.

DenNis MULLER

PuiLIPPE GROSOs, L'existence musicale. Essai d’anthropologie phénoméno-
logique, L’ Age d’Homme, Lausanne, 2008, 135 p.

Le projet de L existence musicale déroute : voici un livre sur la musique, documenté
comme le plus sérieux ouvrage de musicologie, en constant dialogue avec I’histoire
des théories de la musique, qui ne se veut pourtant pas un ouvrage d’esthétique, mais
d’anthropologie. En quoi il ne saurait s’adresser seulement aux musicologues, aux
philosophes spécialistes des questions esthétiques, ou méme aux mélomanes — bien
qu’il s’y adresse aussi, et avec toutes les recommandations nécessaires. Ce projet est
indissociable de la these que Philippe Grosos entend défendre: la musique n’est pas
d’abord un systeme de représentations dont une esthétique devrait énoncer le sens, ni
I'ensemble des ceuvres auxquelles les historiens de I’art assignent une place. Moins
encore se réduit-elle a certains sons parmi d’autres, dont la biologie ou la physique
pourraient découvrir les lois cachées. La musique est bien plutot I’événement qui ouvre
I'existence humaine a de nouveaux possibles. Aussi faut-il considérer son étude comme
la description de cet événement par lequel les conditions fondamentales de I’existence
humaine s’altérent. Ou comment ["homme, parlant, chante (chapitre 1: «Parler donc
chanter»). Comment marchant, il danse (chapitre 2 : «Marcher donc danser»). Comment
batissant, il habite (chapitre 3 : «Batir habiter»). Le musicologue se fait anthropologue.
D’une anthropologie qui ne saurait étre que phénoménologique, si elle veut décrire non
I’lhomme étant ceci ou cela mais bien la maniére dont, dans la musique, il se prend a
étre. — La réussite de ’entreprise tient & ce que la these initialement posée n’est pas
seulement démontrée dans chacun des chapitres, exemples a I’appui. Par trois fois elle



Théologie
contemporaine

394 BIBLIOGRAPHIE

est redécouverte, différemment mise en lumiere par chacun des phénomenes étudiés
a partir d’'une documentation aussi diverse qu’approfondie. De la phénoménologie,
presque tout le jargon technique a disparu. Restent la défiance envers les constructions
théoriques et le mot d’ordre: «aux choses mémes !» c’est-a-dire a la musique, telle
qu’elle se manifeste dans les ceuvres artistiques soigneusement analysées: Duparc
ou Monteverdi, la Tarentelle ou la musique techno. A la musique, telle aussi qu’elle
a été comprise — et mécomprise — par la philosophie: Rousseau, Nietzsche, Hegel ou
Aristote, pour ne citer qu’eux, sont examinés avec toute la précision nécessaire. Telle
enfin que la donnent a voir anthropologues, historiens et musicologues. L’anthropologie
de I'auteur, si elle est phénoménologique, ou peut-étre parce qu’elle I'est, ne se prive ni
de Lévi-Strauss ni des spécialistes les plus contemporains de la chose musicale. Si bien
que chacune des affirmations du livre s’appuie sur une solide érudition. Et pourtant,
loin de se diluer dans les nombreuses analyses de détail, la thése initiale et, avec elle,
la nécessité du livre, va se clarifiant jusqu’a s’imposer avec la force de I'évidence.
Aussi est-1l caractéristique qu’aprés 'analyse fouillée des rapports non seulement de
la musique de Bach a I’architecture, mais aussi de Le Corbusier a la musique, il soit
laiss¢ a I'image inattendue d’une petite église des Ardennes le privilege de rendre
sensible le lien véritable de la musique au bdti. Dans cette image, en effet, disparait
I'illusion d’un substrat mathématique réduisant tant I’architecture que la musique a leur
armature rationnelle, et se donne a voir [’appropriation ante-discursive de I'espace dans
la musique qu’est proprement I’habitation. Apres lecture, I’évidence a changé de camp:
c’est toute tentative pour réduire la musique a sa dimension strictement esthétique qui
semble curieusement abstraite. Peut-étre n’est-on pas forcé de suivre ['auteur dans toutes
ses conclusions — et notamment dans son identification entre ordre discursif et ordre
cognitif qui I’oblige, en distinguant la musique de I’ordre discursif, a la dénuer aussi
de tout pouvoir de connaissance. Une chose est acquise en tout cas: les chemins d’une
esthétique musicale détachée de toute considération sur I’existence humaine ne seront
plus faciles a emprunter.

ANTHONY FENEUIL

Hans Urs voN BavrtHasar, Karl Barth. Présentation et interprétation de sa
théologie, traduit de I’allemand par Eric Iborra, Paris, Cerf, 2008, 571 p.

Comme hélas trop souvent, les ouvrages classiques de la théologie germanophone
demeurent longtemps inaccessibles au lecteur francophone non versé dans la langue
de Goethe. Nous ne pouvons donc que saluer cette traduction de 1’étude majeure que
le grand théologien catholique Hans Urs von Balthasar a consacrée en 1951 a I'ceuvre
de son compatriote et ami Karl Barth. Le présent ouvrage reprend la 2¢ édition de 1961
reprise dans la 4¢ édition de 1976, ce qui permet de comparer les préfaces respectives
rédigées par l'auteur a dix ans d’intervalle. La préface de 1961 signale les premiers
¢léments de discussion intervenus depuis 1951, notamment de la part du jeune Wolthart
Pannenberg, encore trés barthien, ou de Walter Kreck, du cété protestant, ou du catholique
Grover Foley, comparant les critiques adresse€es a Barth par de Balthasar avec celles,
juste postérieures, de Bouillard et de Kiing. Rappelons que Balthasar reconstruit avec
une rare intelligence la théologie de Barth, dont il admire et suit pour une bonne part le
christocentrisme, avant de conduire ensuite avec elle une discussion aussi intense que
pointue: la «forme de penséen (Denkform) catholique s’avére en effet selon ['auteur trés
différente, pour ne pas dire parfois incompatible, avec la forme de pensée protestante,
incarnée par la position de Barth, sur des questions saillantes et décisives comme les
rapports entre I’analogie de |’étre et I’analogie de la foi, la conception de la nature et enfin
la compréhension de I’Eglise. Balthasar n’en plaide pas moins pour un rapprochement



BIBLIOGRAPHIE 395

des deux formes de pensée : la théologie catholique est interpellée par le christocentrisme
1égitime de Barth (Balthasar n’a pas encore pu intégrer dans sa deuxieme édition I’apport
naissant de Vatican II), 12 ou I’actualisme de Barth, privilégiant le caractére événementiel
de la révélation et de l’Eglise, tend a oublier ce qui, dans la distance entre Dieu et
I’homme, requiert une continuité et une unité encore plus grandes (Barth tiendra compte
des objections de Balthasar, «I’ami de ’autre rive», dans L humanité de Dieu en 1968).
Parmi les traits les plus remarquables du livre de Balthasar, il faut noter I’'importance
attribuée au tournant entre dialectique et analogie, concrétisé dans |’Anselmbuch de
1931, ainsi que la critique de I’idéalisme de Barth, dont les parentés avec Schleiermacher
sont beaucoup plus grandes sur ce point qu’on 1’admet généralement. — Sans compter
qu’il annonce les développements grandioses et parfois contestables de I’esthétique
théologique et du conservatisme ecclésial de Balthasar, ce livre magnifique occupe une
place centrale dans la discussion de la théologie barthienne, a c6té des Henri Bouillard,
Hans Kiing, Eberhard Jiingel, Trutz Rendtorff, George Hunsinger ou Bruce McCormack.
Certes, sa vision de 1’évolution de la pensée de Barth a été profondément remise en
question, notamment par 1'étude novatrice que Bruce McCormack a consacrée en 1995
au Barth des années 1909-1936 (Karl Barth's Critically Realistic Dialectical Theology.
Its Genesis and Development 1909-1936, Oxford, Clarendon Press, 1995, 19972). Mais
celan’enléve rien a la profondeur de sa contribution. La traduction frangaise est de bonne
qualité. Regrettons cependant I’absence d’une introduction situant le réle, la réception
et la discussion de I’ouvrage dans le cours des études barthiennes. De méme, un index
rerum et une bibliographie critique auraient facilité son utilisation.

DEenNis MULLER

WOLFHART PANNENBERG, Théologie systématique, t. 1 (Cogitatio Fidei), traduit
sous la direction d’Olivier Riaudel, Paris, Cerf, 2008, 587 p.

Paru en allemand en 1988, ce premier tome de la Théologie systématique de Wolfhart
Pannenberg, trilogie de plus de mille sept cents pages dont les tomes 2 et 3 ont été
publiés en 1991 et 1993, est enfin traduit en frangais, par les bons soins d’Olivier Riaudel
et d’une équipe qu’il dirige. Dominicain, le principal traducteur est lui-méme 1’auteur
d’un ouvrage de synthése remarqué au sujet de la théologie pannenbergienne (Le monde
comme histoire de Dieu. Foi et raison dans I'ceuvre de Wolfhart Pannenberg, également
publié dans Cogitation fidei en 2007). Consacré a la théo-logie proprement dite, le
premier tome de la Systématique se subdivise en six chapitres: 1) la vérité de la doctrine
chrétienne, sujet de la théologie systématique; 2) I’idée de Dieu et la question de la
vérité; 3) la réalité de Dieu et des dieux dans I’expérience des religions ; 4) la révélation
de Dieu; 5) le Dieu trinitaire ; 6) I’unité de I’essence divine et ses attributs. C’est a la fois
un plan assez classique et une démarche qui porte la marque des choix systématiques de
Pannenberg depuis ses premiers travaux a la fin des années 50 (notamment sur I’analogie
et la révélation) et du tout début des années 60 (avec le fameux manifeste Offenbarung als
Geschichte de 1961 et surtout les puissants et fondamentaux Grundziige der Christologie
de 1964 (le titre retenu en frangais, Esquisse d ‘une christologie, ne rendant pas trés bien
compte de I’intention constructive de I’ouvrage). La Théologie systématique représente
sans aucun doute I’expression la plus achevée de la pensée d’un auteur parvenu a
maturité, méme si elle ne contient pas d’innovation radicale ou de modification décisive
par rapport aux éléments de base élaborés entre 1961 et 1988. Pannenberg y met les
pendules a I’heure en précisant une fois pour toutes que sa théologie de ’histoire et des
bruta facta ne présupposait aucun positivisme historique ni aucune volonté de fonder la
vérité de la foi chrétienne sur des bases historiques comme telles, hors du mouvement de
I’histoire des traditions et des processus herméneutiques qu’elle appelle. Par ailleurs, la



396 BIBLIOGRAPHIE

Systématique repose sur le principe a la fois méthodologique et substantiel de la prolepse,
traduite le plus souvent ici dans le langage de I’anticipation. Les parties les plus neuves
du tome 1 concernent les clarifications touchant la différence entre la connaissance
naturelle de Dieu et le débat sur la théologie naturelle (chapitre IL, 2, p. 97 sq.) et le lien
établi, conformément aux analyses de 1973 dans Wissenschaftstheorie und Theologie,
entre la question de Dieu, sa dimension rationnelle, son expérience religieuse et la notion
méme de révélation. Autrement dit, il n’est pas possible, selon Pannenberg, de passer
directement de la question de la vérité et de la question de Dieu a I’affirmation de la
révélation de Dieu, et spécifiquement du Dieu trinitaire, sans la médiation de I’expérience
plurielle et contradictoires des religions. C’est 1a qu’on peut voir sans doute de maniére
assez paradoxale le point fort mais aussi la talon d’Achille du projet pannenbergien: son
détour par I’expérience religieuse peut sembler s’écarter de I’accent sur la spécificité de la
foi chrétienne, mais en méme temps on peut regretter que Pannenberg semble identifier la
théologie systématique et la dogmatique, comme si le travail théologique s’épuisait dans
Pexplication de la seule vérité chrétienne. Se confirmerait alors de maniére inversée ce
que je craignais déja dans ma thése Parole et histoire (Labor et Fides, 1983), bien avant la
parution de la Systématique: le «barthisme» de Pannenberg tiendrait a sa maniéere de s’en
tenir 4 la seule vérité de la foi chrétienne, mais a I’inverse son rationalisme post-hégélien
résiderait dans la volonté d’effectuer cette démarche en surmontant le «subjectivisme
méthodologique» de Barth. — Dans I’ensemble, la traduction de ce volume est de bonne
qualité. A noter toutefois un contre-sens au sujet du barthisme (p. 296); le sens exact de
I’original («Barthianismus», p.249) vise bien les barthiens, ou I’école barthienne, et non les
«études barthiennes». On regrettera par ailleurs I’absence d'un index des concepts, présents
dans I’édition allemande, et qui semble indispensable pour permettre une circulation plus
efficace dans la construction intellectuelle de la démarche. Espérons que la traduction des
3 tomes fournira un tel outil.

Denis MULLER

THIERRY BEDOUELLE, La théologie (Que sais-je ?, 3766), Paris, P.U.F., 2007, 127p.
PierrE GiseL, La théologie (Quadrige/Manuels). Paris, P. U. F., 2007, VII-194p.

Exigence de I’éditeur ou choix des auteurs, le titre des deux ouvrages, La théologie,
est trompeur pour qui espérerait une définition simple du terme, écrit au singulier, de
la pratique, de la discipline, de ses questions ou de sa scientificité, ainsi que des tiches
et des responsabilités du théologien. Les deux auteurs s’en défendent. Le dominicain
Thierry Bedouelle affirme: «Sauf a se réfugier dans une définition pauvre [...] ou a
proposer une unité conceptuelle artificielle, on ne voit pas comment la multiplicité des
théologies pourrait étre dépassée et intégrée dans une perspective qui I’engloberait»
(p. 121). 1l définit d’ailleurs la théologie contemporaine comme «plurielle», car les
«théologiens [sont] toujours multiples, quoique liés les uns aux autres» (p. 105; ¢f. aussi
p. 5). Notons qu’il écrira également que la théologie médiévale est elle aussi plurielle,
ce qui peut émousser la distinction précédemment émise (¢f p. 57). Au seuil de son
ouvrage, le théologien protestant Pierre Gisel donne le ton et emmeéne le lecteur dans «un
ensemble de questions qui semblent se multiplier dés qu’on les aborde» (p. 1). Pourtant,
les deux auteurs usent de stratégies d’exposition de leur pensée trés différentes dans ces
deux ouvrages a vocation pédagogique, si on en croit les collections dans lesquelles ils
s’inscrivent et qui prétendent pouvoir ainsi toucher un public large. Bedouelle propose
un cadre restreint pour sa définition de la théologie comme «mouvement par lequel la
foi se met en quéte de sa propre rationalité» (p. 5), en réduisant le développement de
cette quéte a l'intérieur du christianisme. Il entend répondre & une tiche d’historien,



BIBLIOGRAPHIE 397

«souci[eux] de prendre en compte les diverses strates temporelles qui déterminent
notre approche moderne de la théologie, [... en] assum[ant] I’historicité¢ des formes
de rationalité. 1l n’y a pas de rheologia perennis, mais, au contraire, une raison qui,
dans des contextes différents et selon des modalités variables, tente de tenir un langage
adéquat sur Dieun (p. 7). 1l complétera sa définition au cours des pages, notamment
par des éclairages augustiniens (p. 47), anselmiens (p. 62 sq.) ou encore thomasiens
(p- 19 et 69). Nous pourrions commencer par distinguer les deux théologiens, non sur
I’ancrage disciplinaire qui leur sert de cadre de pertinence ou de méthodologie, mais
précisément sur la définition d’un langage sur Dieu. En effet, Gisel entend précisément
ne pas s’en tenir a un discours sur Dieu, car selon lui, «fonciérement, la théologie est
lecture de I’humain ; en lien avec son épanouissement, le désir qui le pousse, ce a quoi il
est assigné, les projets qu’il peut viser. Le /ieu du théologien est ainsi celui de la pensée,
a I'instar du philosophe» (p. 186). Il légitime notamment cette perspective par une
posture grecque, un «geste de décentrement et d’interrogation qu’opére le théologique
selon Platon et qu’avait centralement repris la tradition chrétienne» (p. 147; ¢f aussi
p. 9). Sur ce point, Bedouelle nuance cet héritage, faisant valoir, d’'une part, la diversité
des rapports entre philosophies grecques et théologies chrétiennes, et, d’autre part, la
minceur du corpus grec connu jusqu’au XII® siécle (c¢f p. 55 sg.), dont de nombreux
livres n’étaient pas accessibles. Il évoque notamment la redécouverte de la théorie
aristotélicienne de la dialectique, qui «part du probable». La Métaphysique d’Aristote
défend une posture du jugement posé apres avoir écouté les arguments de chacun des
plaideurs. La redécouverte de cette méthode offrira de nouveaux outils a la théologie.
Bedouelle, dans le parcours historique trés didactique qu’il propose, avec des résumés
au seuil et a la cloture des chapitres, montre les formes prises par la théologie, avec la
part due aux institutions du savoir, aux tensions entre savoirs théologiques et institutions
religieuses (magistére), avec le défi de se trouver entre les écrits, pour une part juifs et
pour une part philosophiques, voire, plus tard, scientifiques. L’image des rapports entre
ces trois types de sphéres qu’il retient est celle de la «fécondation mutuelle» (p. 103).

— Le programme gisélien, ou I’horizon qu’il tente de mettre en place (cf. p. 185),
est beaucoup plus ambitieux, mais également plus difficile a saisir. En effet, Gisel
reformule tout au long de ses pages un angle de recherche (on le retrouve diversement
exprimé, notamment p. 17, 21, 25 sq., 29, 31 sq., 33, 39, 41, 45, 101, 119, 130, 138,
157 sq., 185 sq.). 1l pose en séries des questions a traiter plutdt qu’il ne défend une
thése dont il articulerait patiemment les arguments. Il ne s’agit pas moins que de traiter
de «I’histoire occidentale ou de notre destin» (p. 4), d’un «débat touchant une identité
socioculturelle globale, contemporaine, dont le religieux — ses formes, ce dont on en
hérite, ses recompositions — est un symptome éclairant» (p. 14). Visant les «réalités
anthropologiques et sociales de tous, [...] selon une argumentation ou une rationalité
de pertinence publique [...], le travail et la réflexion théologiques sont alors ordonnés a
I’ordre humain des croyances, a la marque d’exces a laquelle elle donne corps [...], aux
représentations du monde et de I’humain qu’elles construisent [...] et a leurs effectivités
historiques» (p. 25). Aux allures de théologie fondamentale, de théologie naturelle (cf.
p. 185), cette «lecture de I’humain» consonne avec le projet d’une «vraie philosophie»
(p. 138). Il compare parfois son entreprise a celle d’auteurs aussi variés que Michel de
Certeau (¢f notamment p. 46, 49, 93 et 157), Ernst Troeltsch (¢f. par exemple p. 20 sq.,
36 sq. et 117 sg.), Jean-Luc Nancy, Joseph Moingt, Eberhard Jiingel (ainsi p. 133 et
181), ou méme Thomas d’Aquin mis cote a cote avec Paul Tillich (¢f. p. 119). pour finir
par une reprise de I’approche postlibérale de George A. Lindbeck sans le «sectarisme
sociologique» (p. 184). Conjugué a ces difficultés, son style est trés malaisé a suivre
pour qui aime la clarté, ’information précise ou I’argumentation serrée, sans que ces
réquisits ne soient réservés a la seule philosophie avec laquelle ["auteur entend discuter.
Nous laissons ici de coté des imprécisions comme le nom de 'auteur du Seigneur des
anneaux, Tolkien, qui doit se contenter de ses prénoms, pour figurer sous 1’entrée Reuel
dans l’index (cf. p. 34 et 193). Le style de Gisel est caractérisé dans cet ouvrage par



398 BIBLIOGRAPHIE

de tres longues phrases, parfois sans verbe, cumulant parenthéses, points-virgules,
tirets, incises et propositions s’emboitant comme des poupées russes. Le lecteur peut
y déceler un exces de nuances, un enchainement de questions qui restent non traitées
ou d’exemples censés servir de preuve. Un philosophe politique aurait par exemple pu
espérer que pour les questions relatives au dépassement du libéralisme et de ce qu’il
appelle la normativité (sans la définir) ou des défis du pluralisme, Gisel se donne la
peine ou prenne le risque d’expliciter son propos pour défendre et argumenter une thése,
quitte a lui associer des sous-théses. On voit également le théme du pluralisme affieurer
dans I’ouvrage de Bedouelle, sans qu’il n’obtienne un réel traitement. Ni Bedouelle, ni
Gisel ne définissent ou ne précisent le terme de pluralisme, ses enjeux et les traitements
dont il fait I’objet par exemple en philosophie. Chez les deux auteurs, on peut également
regretter un sous-développement de la question de la théologie des religions, prises dans
une perspective qui ne soit pas uniquement chrétienne. Le recours de Gisel & une théorie
de la religion, qu’il distingue d’une herméneutique, ne peut en tenir lieu. Que ce soit
en philosophie générale, morale ou politique, le terme de pluralisme est susceptible de
nombreuses acceptions et de débats, renvoyant notamment a la pertinence publique, pour
reprendre le titre de la troisiéme partie de ’ouvrage de Gisel. La rhétorique, prise dans
un sens non technique, de I’excés, souvent a I’ceuvre dans ce texte, laisse une impression
de flou. On peut émettre une hypotheése plus charitable et se dire que si la théologie
est «témoin d’étrangeté» (p. 187) ou que «la Bible chrétienne reléve de 1’“esthétique™»
(p. 141 5q.), la premiere exige peut-€tre une écriture aux limites du dicible. Pourtant,
Gisel reconnait que la théologie se doit a un travail d’éclaircissement.Il n’en reste
pas moins que ce programme, s’il est porté et développé jusqu’au bout, pourrait bien
intéresser les sciences des religions et les humains d’aujourd’hui, pour lesquels Gisel
entend écrire. Pourtant, en ce qui concerne le programme, il semble qu’il ait atteint son
terme 4 la vue de ’introduction qui souhaite que 1’ouvrage «noue la gerbe d’éléments»
antérieurs (¢f p.4). On peut alors espérer que les ouvrages précédents offrent la
consistance qui manque au lecteur de cet ouvrage-ci. Quant a I'intérét pour les sciences
des religions, il faudrait encore expliciter ce qui est annoncé comme allant «au-dela de
ce que les sciences humaines et I'histoire des religions [...] montrent [des croyances)»
(p. 146). Ces deux ouvrages, chacun a sa maniére, ont le mérite de redire combien ceux
qui abordent les communautés ou le discours religieux comme des mondes homogénes
se trompent, au point qu’il semble difficile de parler encore de /a théologie.

BERNARD REBER

ANDRE BIRMELE, PIERRE BUHLER, JEAN-DANIEL Causse, Lucie KAENNEL (éds),
Introduction a la theologie systéematique (Lieux théologiques, 39), Genéve,
Labor et Fides, 2008, 540 p.

Le projet de cette Introduction a la théologie systématique est ambitieux, et sa
réalisation remarquable. L’ouvrage se présente comme une initiation aux démarches de
bases, aux themes majeurs, aux enjeux et débats actuels dans le domaine de la théologie
systématique. Comme manuel, il offre une quantité d’outils tres utiles (que 'on décrira
plus loin) pour ceux qui veulent s’initier a la théologie systématique. A certains égards
pourtant, les articles de cette Introduction ont I’envergure de ceux d’un dictionnaire
de théologie, développant de facon compléte et systématique une sélection de thémes
ou problématiques. Enfin, cette Introduction, qui ne se veut point étre une dogmatique
— ceuvre d’une seule personne et défendant une certaine conception de la théologie — se
risque pourtant a une parole théologique pour notre temps, une parole certes plurielle
(pluralité des auteurs, des sensibilités théologiques et des thémes abordés), mais



BIBLIOGRAPHIE 399

néanmoins engagée et assumée, ne serait-ce que par la structure adoptée par I’ouvrage.
Cette Introduction illustre ainsi le projet qu’elle défend, a savoir que la foi peut et
doit risquer une parole intelligible et que celle-ci porte sur des questions communes a
tous. L’ouvrage est composé de trois parties et d’un ensemble d’annexes. La premiére
partie définit la discipline, ses conditions et ses relations avec les autres disciplines. Ce
métalangage de la dogmatique, qui précéde 1’exposition des «lieux» de la dogmatique,
est ce que la tradition appelle les «prolégoménes» a la dogmatique. Cette partie
comporte cing chapitres, brievement évoqués ici: «Croire et penser», «Les références
en dogmatique», «L’ancrage de la dogmatique dans la réalité», «Les assertions de la foi
et leurs articulations», «Comment construire une théologie 7». La seconde partie est
I’exposition de quelques «lieux» classiques de la théologie. Le choix de ces lieux (au
nombre de neuf), ainsi que leur organisation, font I’objet d’une justification (p. 122) qui
se référe explicitement a certains principes de la Réforme. Aussi parcourt-on le point de
vue de I’étre humain qui se pose la question de Dieu («L’étre humain et sa connaissance de
Dieur), de sa destinée («Le salut»), de I’enracinement historique du salut («Le Christ»),
enfin de I’appropriation du salut, ceuvre du Saint-Esprit («L’Esprit et la sanctification»,
«Parole et sacrements», «L'Eglise», «L’eschatologie»); aprés ce regard vers la fin,
I’attention se porte vers 1’origine («La création») et vers le Créateur de toutes choses
(«Dieu). La troisiéme partie propose une «reprise pédagogique», qui est tout autant une
réappropriation active de I’ouvrage au travers de questions bien ciblées (établissement
de liens entre les articles, explicitation des options choisies, confrontations aux enjeux
de notre temps, enfin dialogue avec d’autres disciplines). Dans les annexes, on trouvera
deux glossaires (personnes et notions), ainsi qu’une bibliographie conséquente. L’accent
y est mis sur la littérature francophone et protestante, ce qui n’empéche pas les références
a d’autres aires linguistiques ou confessionnelles. A cela, il faut ajouter trois index
(nominal, thématique et biblique). Soulignons le fait que chacun des articles suit (avec
plus ou moins de rigueur) une structure commune : une introduction a la problématique ;
un état de la question, toujours tres développé et passant en revue les textes bibliques,
I’histoire de 1’église, les courants issus de la Réforme, les débats contemporains ; enfin
une synthése propre a ’auteur. Le choix d’une unité de structure ainsi que de porter une
attention particuliére a 1’état de la question illustre bien la tonalité de I’ouvrage: outre
son intérét pédagogique, cette unité formelle apporte un excellent équilibre entre les
discours singuliers, voire engageés, et I’effort d’impartialité requis par le genre littéraire
de "ouvrage. Comme manuel, I’ouvrage est précieux a plus d’un titre : une organisation
claire des articles, des renvois réguliers entres les différentes parties de I’ouvrage,
ou encore la présence d’annexes trés bien concues. Comme ceuvre théologique, cette
Introduction parvient remarquablement a concilier la diversité des contributions avec
une profonde cohérence, qui se noue autour du projet systématique lui-méme: la foi
doit pouvoir trouver une intelligibilité et s’inscrire dans des discours, des «dogmes»,
des institutions ; mais cette «foi que ’on croit» (fides quae creditur) se situe «en marge»
d’un événement central, la «foi par laquelle on croit» (fides qua creditur), qui dépasse
toujours en quelque mesure tout ce que 1’on peut en dire.

CHRISTOPHE PISTEUR

GHisLAIN WATERLOT (€d.), Bergson et la religion. Nouvelles perspectives sur les
Deux Sources de la morale et de la religion, Paris, P.U.F., 2008, 458 p.

Sous la direction de Ghislain Waterlot, ’ouvrage collectif intitulé Bergson et la
religion. Nouvelles perspectives sur les Deux Sources de la morale et de la religion
accompagne et compléte la récente parution de 1’édition critique des Deux sources de
la morale et de la religion (abrégé DS) dirigée par Frédéric Worms. Si les seize articles



400 BIBLIOGRAPHIE

réunis interrogent, chacun a leur maniere, un aspect de la problématique générale du
champ religicux et de I’expérience mystique qui ressort de I’ceuvre de 1932, c’est
pourtant I’ensemble du dernier grand ouvrage de Bergson qui est revisité, sans que
I’on puisse véritablement séparer religion et morale, tant, on le sait, I’'une ne peut étre
interrogée sans I’autre. Le collectif réunit des spécialistes de la pensée d’Henri Bergson
ainsi que de jeunes chercheurs en philosophie, mais il donne également la parole a
des théologiens ainsi qu’a des philosophes spécialisés dans le champ de la sociologie,
assurant au texte la diversité des approches proposées, gage de perspectives novatrices,
répondant a une exigence toute bergsonienne, celle de I"ouverture. Le recueil, divisé en
cinq sections, chacune circonscrivant un aspect des DS, s’ouvre sur une introduction
de Ghislain Waterlot qui cerne les enjeux propres aux DS en contexte, se penche sur
la réception du livre de Bergson, et pointe le malaise qui s’est ressenti dans la critique
face a la volonté bergsonienne d’introduire la mystique comme méthode de recherche
philosophique. L’auteur démontre que les DS donnent encore matiére a penser, presque
quatre-vingts ans aprés sa parution, et atteste de la nécessité qu’il y a de méditer dans le
prolongement de cette ceuvre du philosophe frangais, sans doute la moins commentée
de toutes. Dans une premiére partie transversale intitulée « Pistes ouvertes », Frédéric
Worms nous emmene tout d’abord au cceur de 'architectonique des DS, puisqu’il
analyse la distinction fondamentale du clos et de I'ouvert ainsi que I’articulation de
ces deux notions qui structurent toute I’ceuvre. Camille Riquier interroge le probléme
de la volonté dans les DS, dans son interaction avec L’ Evolution créatrice, montrant
le caractere central du probléme de la volonté¢ dans son rapport a la mystique et a
’ouverture. Si, pour Bergson, « La volonté peut tout », C. Riquier nous fait voir qu’un
déficit du vouloir en ’homme devient une question de vie ou de mort, et que le pouvoir
de la volonté doit étre conquis pour ouvrir ce qui se donne sous forme de cloture. Jean-
Christophe Goddard se penche sur ce qu’il nomme « le spectre de I’élan vital dans Les
Deux sources », et montre que la fonction fabulatrice est une faculté visionnaire. Ainsi,
fabulation et vision sont envisagées dans le prolongement des études deleuzienne sur
I’image. Dans une seconde partie portant sur la religion statique, Arnaud Francois étudie
la religion statique dans son rapport & 1’élan vital, montrant que Bergson, a défaut de
Nietzsche ou de Lucréce, pense la religion dans le prolongement d’une intelligence
naturelle. La méthode bergsonienne, analytique, serait alors génétique plutét que
généalogique, une distinction permettant de mieux cerner la spécificité de la méthode
bergsonienne dans son dialogue avec les sociologues qui lui sont contemporains. Hans-
Christophe Askani livre un essai de comparaison de la fonction rassurante de la religion
statique chez Bergson et le philosophe Hermann Liibe, comparaison qui éclaire ce
que Bergson entend par religion statique, religion dynamique, foi et amour mystique.
Brigitte Sitbon-Peillon confronte supraspiritualité bergsonienne et hyperspiritualité
durkheimienne pour en distinguer la portée des deux approches de la spiritualité dans
son rapport au social. En fondant une théorie métaphysique du social, Bergson déplace
les clivages de la sociologie durkheimienne. Frédéric Keck propose une interprétation
sociologique de la distinction entre la religion statique et dynamique a partir des notions
d’assurance et de confiance, qu’il confronte notamment aux théses de Lévi-Bruhl,
montrant également en quoi Bergson annonce quelques-unes des theses centrales de la
sociologie de Lévi-Strauss. Dans une troisieéme partie traitant de la religion dynamique,
Arnaud Bouaniche se demande si la morale ouverte et la religion dynamique constituent
une seule et unique voie, ou s’il convient de les distinguer. Jean-Louis Vieillard-Baron
cherche a comprendre comment le mysticisme est a envisager comme un cas particulier
de ce qu’il appelle une analogie fondamentale de la doctrine bergsonienne, analogie
entre le moi et le Tout, la conscience et I’univers, en ce sens que I'individualité de
I’expérience mystique se doit d’offrir un pont vers une forme d’universalité concréte.
Ghislain Waterlot se demande comment et a quel prix le mysticisme peut, selon Bergson,
devenir un auxiliaire puissant de la philosophie, voire d’en constituer le moment le plus



BIBLIOGRAPHIE 401

élevé. Dans une quatriéme partie, peut-étre la plus critique, ¢’est le rapport de Bergson
aux religions qui est mis en avant. Pierre Gisel s’intéresse au rapport qu’entretiennent
les DS avec le christianisme. Puisque Bergson refuse I’apport de la théologie au nom
d’une méthode exclusivement philosophique, Camille de Belloy se demande si I’on peut
objecter a la méthode bergsonienne de manquer son objet, celui de la réalité mystique et
de son guide, la foi, dont Bergson fait abstraction dans les DS. Marc Faessler interroge
la présumée incomplétude du mysticisme juif et montre la nécessité¢ de reconsidérer
le mysticisme juif, du point de vue méme qu’adopte Bergson, comme un mysticisme
complet. Pour "auteur, I’inspiration mystique du judaisme et du christianisme doivent
étre considérées de fagon concomitantes. Enfin, Dominique de Courcelles inscrit son
propos dans 1’histoire comparée des religions et dresse un état des lieux des influences
bergsoniennes. En convoquant les mystiques cités dans les DS, elle expose la difficulté
qu’il y a de soutenir I'univocité d’un mysticisme chrétien et préconise une pluralité de
formes chrétiennes de mysticisme. La cinquiéme et derniére partie est centrée sur des
problémes et perspectives ouvertes par les DS, Anthony Feneuil questionne I'unité de
"ouvrage a travers le geste bergsonien consistant a étudier, dans un méme mouvement,
morale et religion. Quant a F. Worms, il conclut I’ouvrage par une approche de la difficile
question du mal. La mal est-il une terrible réalité, ou un faux probléme ? Peut-il étre
expliqué par la cloture et méme excusé par celle-ci, dans la mesure ou il serait inhérent a
la nature humaine ? Bergson ne manque-t-il pas la portée morale du mal, en passant sous
silence cet aspect pourtant crucial d’une telle problématique ? Telles sont quelques-unes
des questions centrales auxquelles F. Worms s’attache a répondre. Notons encore que
le collectif s’achéve sur une riche bibliographie consacrée au Deux sources, un outil
précieux pour toute étude portant sur cette derni¢re grande ceuvre de Bergson que ces
auteurs nous invitent a repenser, tant dans son inscription contextuelle que dans ses
enjeux qui, aujourd’hui, attestent d’une vraie actualité du propos bergsonien.

Y ANNICK BURRI

JEAN-PIERRE TORRELL, La théologie catholique. Deuxiéme édition revue et
augmentée d'un post-scriptum (Initiations) Paris, Cerf, 2008, 161 p.

Cette initiation & La théologie catholique est la reprise du «Que sais-je 7» du méme
titre, No.1269, paru en 1994. «Si le texte est substantiellement le méme, dit I’ Auteur, les
notes seules ont parfois été¢ modifiées pour des références bibliographiques plus récentes.
En revanche, nous proposons en finale de cette nouvelle édition un ample post-scriptum
qui met a jour I'ultime chapitre consacré aux “Courants et problémes actuels™». Parmi
eux, le pluralisme religieux comme paradigme théologique occupe une place importante
dans les nouvelles préoccupations, notamment avec les travaux de Jacques Dupuis, qui
ont suscité de nombreuses réactions et, en particulier, une intervention du Magistére.
Intervention légitime, dit J.-P. Torrell, laquelle n’exclut nullement la nécessité d’une
réflexion théologique a la recherche de nouvelles voies a explorer. Aprés une mise au
point sur les derniers développements que la théologie de la libération a connus avec
I’ceuvre du Pére Jésuite salvadorien Jon Sobrino et sur le souci que manifeste a son sujet
la Congrégation pour la doctrine de la foi, I’A. évoque les deux orientations opposées
que prennent les études récentes de théologie féministe, les unes issues du courant des
Gender studies, pour lesquelles il s’agit de «démontrer que les modeles masculins et
féminins sont des produits culturels qui peuvent et doivent évoluer», et celles qui se
sont faites dans des milieux plus traditionnels a la lumiere de Mulieris dignitatem, pour
lesquels il s agit de réfléchir sur le role unique que jouent la pensée et I’action des femmes
qui, «sans succomber a la tentation de suivre les modéles masculins, sache reconnaitre
et exprimer le vrai génie féminin dans toutes les manifestations de la vie en société,



402 BIBLIOGRAPHIE

travaillant & dépasser toute forme de discrimination, de violence et d’exploitation»
(p.140). Enfin, un apercu sur les options récentes de la théologie dite «pratique» en
opposition a la théologie pastorale traditionnelle, et sur le renouveau remarquable que
connaissent actuellement les études thomistes achévent de faire de cet ouvrage [’une des
meilleures initiations a la théologie catholique d’hier et d’aujourd’hui.

Jean BOREL

EmMANUEL DURAND, VINCENT HoLzer (€ds), Les sources du renouveau de la
théologie trinitaire au XX* siecle (Cogitatio Fidei, 266), Paris, Cerf, 2008,
316 p.

Il est bon que la doctrine trinitaire fasse ["objet de nouvelles recherches chez des
théologiens de toutes confessions et de toutes nations. Cet ouvrage collectif nous en
montre les principales orientations et les enjeux futurs. La ligne de force de ce nouvel
essor s’origine en effet dans le désir de dégager des rapports inédits entre économie du
salut et révélation trinitaire, Trinité économique et Trinité¢ immanente, Trinité et création,
Trinité et grace. Pour cela, les travaux se sont poursuivis et devront se poursuivre encore
a I’avenir sur cing fronts spécifiques et interdépendants: la mise au jour de toutes
les sources anciennes, patristiques et médiévales du témoignage trinitaire, 1’apport
de la philosophie pour les développements historiques successifs de la conceptualité
trinitaire, la fondation scripturaire du dogme trinitaire, le lien entre doctrine trinitaire
et vie chrétienne, le rayonnement de la théologie trinitaire sur les autres domaines de la
théologie, comme 1’anthropologie, 1’éthique, I’ecclésiologie, la théologie sacramentaire
et, surtout, le dialogue interreligieux et la théologie des religions. Les trois premiéres
contributions tentent de brosser les principales étapes de ce renouveau au cours du XX¢
siecle et de cette progressive réappropriation, par la foi chrétienne, de sa dimension
intrinsequement trinitaire (V. Holzer, P. Coda), ainsi que le passage de la théologie des
manuels a de nouvelles formes de pensée avec K. Rahner, K. Barth et le concile de
Vatican II (Ch. Théobald). Les études suivantes s’attachent a dégager I’importance de la
théologie des Péres et des Maitres médiévaux dans les élaborations trinitaires, sur les deux
plans de la mise au point d’un lexique technique approprié et de la synthése dogmatique,
en particulier la réévaluation des formulations anténicéennes, fruits de 'effort de
réflexion qui a été mené au I'V* siecle contre |’arianisme (M. Fédou), I’interprétation
du développement de la pneumatologie des Cappadociens et le questionnement
du Filioque par les théologiens catholiques, protestants et orthodoxes du XX* siécle
(B. Pottier), la critique de la théologie trinitaire augustinienne avec ses fameuses triades
psychologiques de la mémoire, de la connaissance et de I’amour de soi en rapport avec
I’image trinitaire de Dieu en I’homme (L. Gioia) et, enfin, la grande synthése patristique
de Thomas d’Aquin et la mise en ceuvre d’une théologie trinitaire spéculative comme
exercice spirituel (G. Emery). Ce volume ne pouvait pas ne pas donner a Hegel la place
qui lui revient dans ce renouveau: J.-L.Vieillard-Baron y examine la critique qu’il fait
de Kant comme source de sa réappropriation trinitaire et E. Brito s’applique a analyser
la spécificité de I’apport de Schleiermacher au probleme trinitaire dans son effort pour
mettre en évidence les apories de la triadologie traditionnelle et montrer comment il se
croyait obligé de saisir Dieu avant tout comme unité indifférenciée que comme Trinité
immanente. Les derniéres études se concentrent sur les trois plus importantes synthéses
de théologie trinitaire au XX¢ siécle: Karl Barth (E. Durand), Hans Urs von Balthasar
(V. Holzer) et Wolfhart Pannenberg (O. Riaudel). Souhaitons que ce travail scientifique
de repérage, d’historiographie et d’analyse soit suivi d’autres recherches a partir des



BIBLIOGRAPHIE 403

quelques excellentes prospectives qu’Emmanuel Durand propose en conclusion, avec
I’index des noms.

JEAN BOREL

SerRGE MoOLLA, Les idées noires de MLK, Geneve, Labor et Fides, 2008, 396 p.

Que reste-t-1l du XX¢ siecle dans la mémoire collective occidentale ? Deux guerres
mondiales, un crash boursier, I’holocauste, les guerres de décolonisation, des événements
majeurs qui ne cessent de revenir dans [’actualité contemporaine comme des références
a un passé incontournable. La tempéte financiére d’aujourd’hui est mesurée a I’aune
de la crise de 1929, les massacres d’innocents en Afrique a la Shoah, et les relations
diplomatiques entre le «Nord» et le «Sud» aux luttes pour la libération qui ont suivi la
deuxiéme guerre mondiale. Des événements donc, et quelques grandes figures qui ont
imprimé leur marque au siecle de fer et de sang. Martin Luther King en est I’une des plus
éminentes. Mais que sait-on vraiment de lui a part quelques slogans impérissables et un
assassinat qui I’a définitivement placé au rang des immortels ? Serge Molla rend Martin
Luther King a I’histoire qui I’a vu naitre et qu’il a su transformer. Son livre est moins une
biographie qu’une plongée dans la vie, la pensée et I’ceuvre du leader noir américain. A
le lire, on découvre a quel point Martin Luther King est I’enfant d’une double culture:
d’un cété le Sud, la tradition des églises noires, leur langage, leur chaleur, leur lecture
littérale de la Bible; de I’autre le Nord, la théologie libérale enseignée dans les facultés
de théologie de I’époque, la rigueur intellectuelle, la tradition philosophique européenne.
Pasteur d’une église baptiste d’Atlanta et Docteur en théologie de I’université de Boston.
Aussi a ’aise avec les Negro spirituals qu’avec Saint-Thomas d”Aquin, Jean-Paul Sartre
ou Martin Buber. Sachant trouver les mots a ['usage de 1’élite blanche et enflammer
'auditoire d’une communauté noire. 1l est passionnant de suivre, tout au long du livre,
les analyses de Serge Molla qui parvient chaque fois a mettre en évidence ce que Martin
Luther King doit 4 I'une et a I’autre de ces deux cultures que tout apparemment séparent.
[l 1es réconcilie; ce sera sa force principale et le puissant levier avec lequel il va soulever
I’Histoire. Un autre mérite du livre de Serge Molla tient dans ses citations. Serge Molla
est un homme geénéreux qui offre a son lecteur non seulement des theses solidement
argumentées, mais des textes, des pricres, des extraits de sermons, et méme quelques
photographies, des dessins et des caricatures de I’époque. [l met ainsi a la disposition de
tous, un trésor d’autant plus précieux qu’il est toujours judicieusement choisi et mis en
évidence. Son livre enfin n’'est pas seulement un livre d’histoire, mais un vrai livre ol
les questions éternelles sur le mal, la place de Dieu et de I’étre humain dans le monde,
le sens de la vie, la maniére de lutter pour la justice sont posées. Et c’est bien en cela
que la vie, I'ceuvre et les «idées noires de Martin Luther King» peuvent continuer a
féconder notre présent.Le meilleur moyen de remercier Serge Molla pour ce travail qui
représente la passion d’une vie est encore d’acheter son ouvrage et de se mettre 2 le lire.
A la gratitude naturelle s’ajoutera ainsi I’instruction personnelle.

EmMaANUEL RoLLAND

MicHaeLA Bauks, CHRISTOPHE NIHAN (€ds.), Manuel d'exégese de ['Ancien
Testament (Le Monde de la Bible, 61), Geneve, Labor et Fides, 2008, 231p.

Ce manuel, extrémement clair, est d’abord destiné aux étudiants en exégese de
I’Ancien Testament, et a pour objectif de poser les bases méthodologiques de cette
discipline. Il n’est certes pas destiné aux débutants, mais pourra trouver une audience

Sciences
bibliques



404 BIBLIOGRAPHIE

aupres de toute personne intéressée par une €tude critique du texte biblique. Les quatre
premiers chapitres décrivent de maniére précise différents temps de 1’étude, définissant
I’ensemble des termes techniques, et proposant une approche contemporaine des
méthodes. Ainsi, le chapitre consacré a la critique textuelle (Jan Joosten, p. 13-45) montre
comment la recherche d’un «texte original» ne constitue plus aujourd’hui la perspective
premiere de cette approche, qui, au contraire, prend acte de la pluralité textuelle. La
section traitant de ’analyse narrative (J. P. Sonnet, p. 47-94) fournit une description
concise des catégories auxquelles recourt cette méthode qui, a ses débuts, eut parfois de
la peine a unifier son vocabulaire. Les chapitres [Il et [V (M. Bauks, «Analyse des formes
et des genres et histoire des traditions», p 95-135.; C. Nihan, «Analyse rédactionnelle»,
p. 137-189) montrent comment I’approche diachronique du texte a vu, elle aussi, évoluer
les catégories auxquelles eile recourt: en particulier, la césure classique entre «histoire
des traditions» et «histoire de la rédaction» s’est progressivement estompée dans la
mesure ou les périodes les plus tardives de la rédaction du texte biblique apparaissent
aujourd’hui décisives dans la construction de sa spécificité littéraire et théologique.
Le chapitre iv introduit également la notion relativement récente d’«exégese intra-
biblique» : il s’agit ici de croiser les données de I’analyse rédactionnelle avec la question
de la réception et de la reformulation de textes-sources déja revétus d’une certaine
autorité canonique. Chacun des chapitres méthodologiques est conclu par un résumé
tres didactique. La derniére partie de I’ouvrage (J. Joosten, Th. Rémer, p. 191-219)
consiste en une mise en ceuvre pratique, a propos d’un objet textuel précis — la péricope
de Nb 12,1-15 — des méthodes décrites dans les premiers chapitres. Le lecteur peut ici
appréhender la complémentarité des approches qui ont été exposées séparément dans les
sections précédentes de ’ouvrage, ainsi que ’'importance de chaque détail du texte pour
sa juste interprétation. Au terme du livre, un glossaire reprend les principales définitions
qui y ont €té exposées. Notons enfin qu’au fil des chapitres, ce manuel attire également
I’attention du lecteur sur des problémes épistémologiques difficiles — qu’il s’agisse par
exemple de la question de la juste articulation entre histoire des traditions et histoire de
la réception (p. 134), ou de celle de la place et de la pertinence de remarques de type
narratif dans le cadre d’une analyse rédactionnelle (p. 160).

OLIVIER ARTUS

BernD Janowskl, Dialogues conflictuels avec Dieu. Une anthropologie des
Psaumes (Le Monde de la Bible, 59), Geneve, Labor et Fides, 2008, 488 p.

1l n’est pas évident de saisir exactement la conception littéraire de I’ouvrage ou son
genre: pour certaines parties, on a I’ impression d’avoir a faire a des textes présentés dans
le cadre de cours ou de conférences; d’autres ressemblent a I’'un ou I"autre chapitre d’un
grand commentaire exégétique sur le livre des Psaumes; pour d’autres encore, |’ouvrage
se donne ’air d’un «livre de lecture» agrémente par I’ insertion de poémes, d’images et de
dessins. C’est peut-étre justement cette variété de styles et d’approches qui a assuré a ce
livre son succes: sa version originale («Konfliktgespriche mit Gott») a paru en 2003, une
deuxiéme édition (révisée et augmentée) en 2006, et maintenant une traduction en frangais
est publiée. L’auteur s’engage a reprendre la vieille question «Qu’est-ce que ’homme?»
(Psaume 8), en la focalisant pourtant sur I’aspect d’une existence humaine devant Dieu.
Il la définit comme un chemin marqué par une «double structure» (p.11): de la vie vers
la mort, et de la mort vers la vie. En ce sens, 1’accent principal de la monographie porte
sur deux genres de psaumes: sur les lamentations/plaintes («Klagelieder») et sur les
chants de reconnaissance («Danklieder»), mais pour ces deux genres, |’auteur n’a retenu
que des psaumes individuels, laissant de cote, par ex., les lamentations collectives. Par
cette schématisation réductrice, I’«anthropologie des Psaumes» risque de présenter une



BIBLIOGRAPHIE 405

vue assez restreinte de la vie humaine; de 1’autre c6té pourtant, par |’intégration des
louanges, les dialogues avec Dieu ne sont, heureusement, pas uniquement «conflictuels».
S’inspirant d’Athanase et de Luther, ’auteur reconnait dans le Psautier un «miroir de
I’dme», des documents d’une spiritualité profondément humaine, pour I’interprétation
desquels on peut plutdt faire abstraction du contexte historique («rapport au temps»)
pour se concentrer d’autant plus sur le vécu individuel («rapport a la situation», p. 10).
Comme si la spiritualité liée a une existence humaine devant Dieu n’avait subi aucun
changement (important) depuis 1’époque de 1’Ancien Israél. Comme si le Psautier, en
tant que collection de collections de chants et priéres, ne reflétait pas les développements
survenus dans la religiosité israélite et juive au fil des époques. Comme si |’aspect des
psaumes en tant que produits /ittéraires était moins important que le «processus de la
priere» inscrit dans la «biographie» du psalmiste (p. 97, 103, etc.). L'auteur, en effet,
s’intéresse surtout a des situations existentielles plutdt générales (hostilités, maladie,
etc.), et sous cet angle-ci, des textes trés différents sont commentés, non seulement
les Psaumes, mais aussi des narrations (comme le récit de Cain et Abel), des textes
philosophiques (comme ceux de Qohéleth), les évangiles (avec leur récit de la Passion)
et jusqu’aux poemes «psalmiques» modernes. Ainsi, des horizons trés larges s’ouvrent
au lecteur, des chemins tracés par un expert en Ancien Testament, qui a déja publié
une trentaine d’études sur les Psaumes. La présente monographie est, en quelque sorte,
le bilan de toute une carriére de chercheur et d’enseignant. Le lecteur francophone,
pourtant, notera avec regret que cette recherche fait presque totalement abstraction de
la discussion scientifique en langue francaise: aucun commentaire francophone sur les
Psaumes ne figure dans la bibliographie qui, parmi plus de mille références, ne compte
d’ailleurs qu’une dizaine de titres d’auteurs francophones. Comme si la recherche sur
les Psaumes réalisée dans le monde francophone ne méritait aucune attention — de méme
pour les recherches en anthropologie, sur le langage des métaphores, etc. Dans la version
francaise de I’ouvrage, les problémes liés a la barriere linguistique se manifestent de
facon encore plus accentuée par le fait que les formulations de 1’auteur ne sont pas
toujours transcrites de maniére vraiment correcte. Pourtant, méme si certaines nuances
de I’exposé extrémement érudit se sont perdues (ou ont été parfois méme faussées) dans
le processus de la traduction, le lecteur y découvrira tout de méme une mine presque
inépuisable de savantes connaissances et d’inspirations stimulantes. Mentionnons tout
particulierement les huit brefs traités sur les mots-clés anthropologiques suivants:
«voir et entendre», «vengeance», «cceur et reins», «vitalité», «I’ici-bas et I’au-delay,
«reconnaissance», «immortalité» et «priére des psaumes». Egalement trés utiles sont
les dix encadrés («annexes»), chacun d’une seule page, sur: «I’image du monde selon
la Bible», «I’homme entier», «lumiére et ténébres», «le mystére du mal», «la justice
connective», «le monde du malade», «vie et mort», «le beau jour», «la proximité de
Dieu» et «ecce homo». Les huit psaumes pour lesquels I’auteur présente («en guise
d’exemple» ou a titre de «modele») une exégese approfondie, une seule dans chacun des
huit chapitres principaux de son ouvrage, sont les suivants: Ps 7; 13 16; 22; 30; 41; 59
et 88. En annexe (p.407-425), la version francaise présente également les «compléments
a la deuxieme édition allemande» qui contiennent surtout les références bibliographiques
des ouvrages parus entre 2003 et 2006. Réitérons-le en guise de conclusion: I’ouvrage
est une trés remarquable vitrine de la recherche (germanophone) sur les Psaumes !

MARrTIN ROSE



	Bibliographie

