
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 58 (2008)

Heft: 4: La théologie entre reprises différées, déplacements et ruptures

Artikel: La théologie : un résumé

Autor: Gisel, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381782

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 140 (2008), P. 365-369.

LA THÉOLOGIE' : UN RÉSUMÉ

Pierre Gisel

La connaissance du livre qui est à l'origine du débat que restitue le

présent numéro ne nous paraît pas nécessairement requise pour entrer dans les

questions posées. Le lecteur pourra néanmoins éprouver le désir de savoir de

quoi l'ouvrage est fait. D'où le présent résumé, descriptif.
Le propos s'articule en trois parties : De certains héritages historiques à

l'horizon d'une tâche (1); Une exemplarité : le christianisme (2); Une

pertinence publique (3). À noter d'entrée: le christianisme ne se tient pas ici au
fondement. Il est traité comme un lieu où se donnent des éléments fonciers et
des procès à déchiffrer, mais qui le dépassent : qui le précèdent, qui n'y sont pas

réductibles, qui le débordent. Le christianisme en présente une cristallisation,
à déchiffrer. L'articulation d'ensemble se déploie par ailleurs selon un axe
historique, entre des héritages de large amplitude et de teneur complexe - l'ouvrage
le souligne et l'explicite - et une responsabilité large également : les coordonnées

de la réflexion sont celles de la société, contemporaine et publique.
D'entrée est également précisé que l'objet d'interrogation et de travail de

la théologie n'est ni Dieu ni la croyance, mais le monde et l'humain, vus sous

un certain angle bien sûr, et alors en fonction de la scène religieuse et de ce qui
s'y inscrit, avec ses constructions et ce qui les affecte, symptomatiques, et ses

effets, réels.

Chaque partie est faite de deux chapitres, qu'on va passer en revue.
Le chapitre 1 a pour titre : Tâche etfonction de la théologie : un héritage à

différencier. Le livre entend en effet différencier et problématiser des héritages.
C'est même l'une de ses préoccupations de fond. Et cela se noue à l'encontre
tant des croyants, défendant trop souvent un héritage «idéologisé» (parce que
sanctionné en tant que tel et selon auto-référence), que de leurs adversaires,

fréquemment victimes de considérations historiques trop courtes et trop
monolithiques.

C'est alors l'occasion de souligner que l'entreprise théologique remonte

aux philosophes grecs - non à la Bible -, et qu'elle fut délibérément prise en

charge par le christianisme (c'est l'une de ses caractéristiques), un christianisme

qui est par ailleurs tenu pour un produit de l'Antiquité tardive, partageant les

dispositions de fond qui sont les siennes, avec leurs questionnements et leurs

quêtes. En ce sens, le christianisme n'est nullement une religion toute faite,

venue d'ailleurs et qui se serait substituée à d'autres («païennes» notamment).

1

Paris, P.U.F., 2007, 194 p.



366 PIERRE GISEL

Ce chapitre souligne en même temps l'anachronisme qui voudrait que
la religion, quelle qu'en soit la teneur, soit alors «système de croyances», ce

qu'elle devient au début des Temps modernes, du coup de forme confessionnelle

et renvoyant à une légitimité sur fond différencié voire conflictuel, une

légitimité externe, à assurer, ce qui peut aller jusqu'à hétéronomie. La question
reste ouverte du rapport que ce dispositif moderne peut entretenir avec le

christianisme, notamment selon la figure qu'il sanctionne au cœur du Moyen Age
(primat de l'intellectualité et volonté de contrôle, normalisant).

Le chapitre 2, Généalogie et apories de l'Occident, lieu de l'exercice
théologique aujourd'hui, s'interroge sur le registre dans lequel se déploie
l'interrogation théologique. Il a pu être celui d'une métaphysique (notamment
au Moyen Âge), celui de théodicées peu ou prou rationalistes (avec la modernité

classique), celui d'une théorie de la religion ou d'une réflexion anthropologique
(aux XIXe et XXe siècles). Le chapitre indique les limites ou les apories de ces

postures, et il plaide pour un terrain d'exercice qui soit celui, socio-culturel,
du déploiement des croyances, un socio-culturel traversé de discontinuités
historiques au demeurant, ainsi que des divers dispositifs qui sont les siens à

chaque fois.
Sur ce terrain, un travail et une réflexion théologiques responsables

passeront par une mise en place généalogique du présent, mettant notamment
en perspective l'avènement de la modernité, ce qu'elle refuse, ce qu'elle
cherche, ce à quoi elle donne lieu. Une question-test - ici de fait imposée

- pourra être celle de l'absolu, de l'altérité, de l'excès, de l'hétérogénéité, et

selon dissymétrie foncière. Le travail et la réflexion passeront par l'esquisse
d'une «théorie de la religion» en modernité devant préciser à quoi et ce dont

répond le religieux, avec ses enjeux propres, ainsi que par un examen touchant
ce qui advient aujourd'hui à ce religieux. Se couplera à ces considérations la

tâche d'une «théorie du christianisme», disant, formellement, à quelle forme de

religion il donne lieu et, matériellement, ce dont il est fait, ce dont il est la scène,

ce qui lui arrive. En tout cela, c'est toujours de l'humain dont il est question,
un humain pris dans des circonscriptions historiques multiples, l'ensemble

pouvant ouvrir sur une orientation disant des risques et des possibles.
Une telle perspective, généalogique et déployée sur un fond anthropologique

et social large, coupe avec la question d'héritages circonscrits qui seraient
à valider en tant que tels, ainsi qu'avec la recherche de continuités, liées à

telle ou telle origine dont on se revendiquerait. L'examen du christianisme s'en
trouve du coup - ou d'entrée - décentré.

Le chapitre 3, Du statut et de l'usage des références en théologie chrétienne,
revisite la question des références en christianisme, leur statut et le jeu qui
est le leur dans la régulation mise en place: la tradition, l'Écriture (dont le

canon), le théologique (le dogme aussi), le sensus fidelium (l'expérience ou
les pratiques). La perspective part du «fait chrétien», tradition si l'on veut,
mais inscrite ou incarnée dans du socio-culturel divers, avec des discontinuités
et des acculturations à bien apercevoir, le dispositif régulateur opérant hors



LA THÉOLOGIE : UN RÉSUMÉ 367

toute homogénéisation possible des références alléguées, hors hiérarchisation

également.
Le chapitre 4 se penche sur la construction des théologies en christianisme,

et selon une histoire différenciée et des positions contrastées. Il part
d'une dualité instructive, inscrite au cœur du XXe siècle protestant, celle

que figurent les œuvres et positions de Karl Barth (la théologie y est d'abord
«fonction de l'Église») et de Paul Tillich (une théologie de la «corrélation»

entre le monde et la cristallisation chrétienne). Il se poursuit par l'examen du

moment des Réformes du XVIe siècle, puis des théologies confessionnelles (les

orthodoxies), fait un détour, en amont, par la tradition antérieure aux Temps
modernes : Thomas d'Aquin (selon une lecture faite en bonne part, anticipée
dès le chapitre 1 avec, en interlude, le Catéchisme de l'Église catholique de

1992, et quelques éléments de la patristique des premiers siècles. Le chapitre
revient ensuite sur la situation moderne et contemporaine, revisitant la

théologie protestante libérale (un primat accordé au sujet croyant et agissant ;

une priorité donnée au religieux historique effectif; etc.) et ouvrant sur une
mise en rapport, reflexive et aux conclusions plutôt inhabituelles, entre libéralisme

et positionnement traditionnel. Le chapitre se termine par un survol des

théologies contemporaines (les suites du tournant consécutif à 1914-1918;
la recherche d'une articulation au monde plus large que ne l'a cristallisée la

«théologie dialectique» ; l'option évangélique [evangelical] ; le monde anglo-
saxon ; les théologies catholiques).

Le parcours, différencié et présenté selon des jeux de contraste, est

sous-tendu par quelques questions de fond, emblématiques pour le propos
d'ensemble de l'ouvrage. On en compte quatre. Celle, d'abord, de la présence

ou non - ainsi que de la forme et du statut - de prolégomènes à renonciation

proprement théologique (une anthropologie générale des considérations sur le

statut du croire l'esquisse d'une philosophie de la religion une Écriture un
fait ecclésial etc.). Celle, deuxièmement, du statut, de la forme et de la place
de la christologie (se présentant selon une validité propre selon articulation à

un «amont», et alors historique ou créationnel se nouant en lien à un «aval»,
et alors à une Église, à des sacrements, au «monde des nations» ouvrant sur un

Royaume de Dieu Celle, encore, de l'articulation entre l'Église et les sacrements

ou la ritualité (leur extériorité réciproque ou non), lourde de la question
du rapport de l'Église tant au monde qu'à la vérité ou au Dieu confessé. Celle,
enfin, de Y eschatologique (accomplissant, quitte à les dépasser, les réalités de

foi et d'Église figurant un décalage à l'égard de ces réalités cristallisant une

veine transversale, de type mystique par exemple etc.).
Le chapitre 5 - qu'on peut tenir pour récapitulatif, décisif en tout cas

- assigne l'exercice théologique à l'ordre humain des croyances, sachant

bien sûr que le monde les précède et les dépasse, et qu'elles sont prises
dans des histoires plurielles : la théologie est travail sur les croyances, leurs

constructions socio-culturelles, leurs pratiques, leurs institutionnalités, leurs

imaginaires. Elle interroge ces productions, ce qui leur arrive, ce qui y arrive à



368 PIERRE GISEL

l'humain, à son corps, individuel et social. Elle le fera hors tout champ propre :

les croyances dessinent une scène de l'humain; et, stricto sensu, hors méthode

propre : son interrogation est plutôt transversale, seconde et problématisante.
Ainsi comprise, la théologie ne renvoie pas à une origine, mais travaille les

mémoires; elle n'allègue pas non plus la linéarité d'un motif, message ou
fondation par exemple, mais s'explique avec des effectivités, leurs avènements
et leurs marges, les conflits qui les traversent, leurs décompositions et leurs

recompositions, leurs «retours» différés, différenciés, métamorphosés.
Ce chapitre est du coup l'occasion d'aborder systématiquement la thématique

des origines - un questionnement moderne - qui a beaucoup occupé le

christianisme, l'apologétique de ses diverses formes aussi bien que les critiques
de ses adversaires d'ailleurs. La question du Jésus historique en fut emblématique,

un Jésus mis en contraste avec Paul, à moins que Paul ne soit proposé
comme alternative, mais alors toujours au titre d'un «fondateur». L'ouvrage
tient que c'est une problématique à déplacer, radicalement, autant d'ailleurs

pour un regard historique ou sociologique porté sur le religieux - ici, sur la

religion qu'est le christianisme - que pour une compréhension interne du
christianisme, attentive à la disposition symbolique qui est la sienne.

Ce chapitre est encore l'occasion de mettre en avant - et de fait en cause - un
second motif de réflexion : le geste d'un «dépassement» qui traverse le
christianisme et dont il vit (par-delà le Juif et par-delà le Grec), avec les risques qui
sont les siens, d'universalisation indue, de spiritualisation dissolvante aussi (cf.
Jean-Luc Nancy, Marcel Gauchet, d'autres). D'où, dans le livre, en contraste,
la valorisation d'une interrogation sur le particulier (hors sanction donnée à un

particularisme, auto-affirmé), une particularité toujours contingente (en droit:
non nécessaire) et irréductible (de fait: obligée). La thématique en est illustrée
sur la scène chrétienne, une scène déployée et lue à l'écart de ce qu'on peut y
appeler Dieu, et une scène tenue pour instructive en tant que telle, comme toute
voie de symbolisation humaine, toujours une parmi d'autres. L'ouvrage tient

que seule une disposition de ce type est à même d'ouvrir l'intelligence de ce

qu'il en est d'un croire assigné à l'excès, au non-normalisable, à ce qui échappe

- à «ce qui est soustrait» ou à «ce qui reste» -, un croire inscrit et noué au

croisement des appartenances et des transgressions, de la dette et des manières,
diverses et singulières, d'en répondre.

Le sixième et dernier chapitre renoue avec la société contemporaine. Une
«désinstitutionnalisation du religieux et des univers de sens» y est mise en

exergue, couplée à un congé donné au «théologico-politique» (visée idéale

ou autres sublimations comprises), pouvant ouvrir, via déplacement, sur une

«anthropologie du croire», à travailler en un temps à la fois de repli des messia-
nismes et de fonctionnalisme banalisant, entre une technocratisation et une

gadgétisation pouvant appeler du religieux simplement compensatoire.
En matière de situation contemporaine, un balisage des ordres de données

et de pertinence propres à chaque fois est ensuite proposé : le pôle que figure
«la personne individuelle comme sujet social et sujet de droit» (1); «la société



LA THEOLOGIE: UN RESUME 369

globale dans ses rapports au religieux» (institutionnel ou autre), où le simple
multiculturalisme est tenu pour insuffisant (2) ; les «organisations religieuses»
et leurs «régulations» (3). On tient que l'articulation de ces ordres doit passer

par un primat de principe reconnu ou conféré à l'espace public, selon une claire

asymétrie et hétérogénéité entre le monde et la société d'une part, les organisations

religieuses et les traditions culturelles de l'autre, toutes choses qui sont,
de nouveau, comme en fin de chapitre 5, reprises et travaillées sur le plan de

la scène chrétienne et de sa disposition symbolique propre. Sur cette scène,
le Dieu apparaît clivé, le sujet humain en émergence, et les affects à l'œuvre
faits de subversion, de dénis et de sublimations. L'ouvrage revient enfin sur
la question de la diversité des voies religieuses, l'ordre tiers qu'elles constituent

et leur usage possible. Entre «fable», amor mundi et humain en position
d'excès (pour le meilleur et pour le pire), cet ordre tiers est, comme on le lit à

la fin du livre, un ordre où «se dit de la passion, de l'affect et du désir, ce à quoi
tient la théologie justement, mais qui est aussi [...] ce qui tient la théologie, la

réclame et la pose».




	La théologie : un résumé

