Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 58 (2008)

Heft: 4: La théologie entre reprises différées, déplacements et ruptures
Artikel: La théologie est-elle encore de la théologie? : Un contrepoint
Autor: Bihler, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381781

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381781
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 140 (2008), P. 351-363

LA THEOLOGIE EST-ELLE ENCORE
DE LA THEOLOGIE ?

Un contrepoint

PiERRE BUHLER

Resume

Comme son sous-titre l'indique, cet article a pour but de développer un
contrepoint au livre de Pierre Gisel qui fait I'objet du débat présenté dans ce
numeéro. En dialogue critique avec cet ouvrage, il tente de formuler une autre
maniére de concevoir la théologie aujourd’hui. Aprés avoir explicité les condi-
tions et la base d’accord de ce dialogue, il reprend successivement la question
de la définition de la theologie, le probleme des rapports entre théologie et
sciences des religions et les difficultés liées a la relecture des héritages, pour
se terminer par une évaluation globale du projet de Pierre Gisel.

Prélude : Les rivaux de Painful Gulch'

Lucky Luke arrive dans une petite bourgade du Far West qui parait paisible
au premier abord. Or, il s’avere tres rapidement qu’elle est totalement paralysée
par le conflit ancestral opposant deux familles, les O’Hara et les O’ Timmins.
L’atmosphere est empoisonnée, plus rien n’échappe au clivage. Prendre
position en faveur d’un O’Hara, c’est forcément étre contre les O’ Timmins,
et se déclarer solidaire d’un O’Timmins, c’est systématiquement s’opposer
aux O’Hara. Tertium non datur. Comme si souvent dans ses aventures, Lucky
Luke est évidemment appelé a résoudre ce probléme. Parviendra-t-il a sortir la
bourgade de son «douloureux ravin» 2, de son «fossé infranchissable» ?

Les difficultés d’un dialogue

Le débat de décembre 2007, reproduit sous forme écrite dans ce numéro
de la revue, le montre bien: ['ouvrage de Pierre Gisel provoque la discussion,

" Toute ressemblance avec une situation réelle est purement fortuite. Les rivaux
de Painful Gulch (Lucky Luke 19). Dessins de Morris. Scénario de René Goscinny,
Marcinelle-Charleroi, Dupuis, 1962.

? Traduction frangaise de Painful Guich.



352 PIERRE BUHLER

et cela a dessein bien str. L'auteur est prét a forcer I’'un ou 'autre trait ou
a désigner les fronts polémiques de maniére massive pour faire ressortir
clairement les enjeux. A la suite des collégues qui ont dialogué avec lui a partir
de leurs disciplines respectives, nous aimerions ici relever le défi d’une partie
de dialogue de théologien a théologien, méme si nous sommes conscient du fait
que Pierre Gisel a placé la barre trés haut pour un tel dialogue. Il s’agit d’étre
a la hauteur de la situation actuelle, ce qui, ¢tant donné la forte polémisation
du propos, laisse implicitement entendre que ceux qui ne congoivent pas la
théologie comme lui ne le sont pas. D’un bout a I’autre de son ouvrage, il
revendique une perspective large («une théorie historico-socioculturelle de ia
modernité», p. 29; «une généalogie de I'Occident», p. 123), insinuant par la
que ses opposants sont plutot étroits d’esprit. Les soupcons les plus fréquents
énoncés au fil des pages sont celui de I’idéologisation, qui consiste a vouloir
d’emblée et a tout prix valider son point de vue, sa tradition, sa foi, ses origines,
etc., et celui de la sectarisation, adoptant par rapport aux défis une position de
repli (sur une Ecriture absolutisée, sur une institution hypostasiée, etc.).

Faut-il dialoguer dans ces conditions ? Oui, nous pensons qu’il le faut, et
nous estimons que c’est le veeu de Pierre Gisel également. D’abord, le défi
est intéressant, et les enjeux importants. De pres ou de loin, le débat touche
la question de la place de la théologie et des Facultés de théologie dans le
champ universitaire®. Les partenaires du débat tenu a Genéve s’en sont bien
rendu compte et ils ne manquent pas de rappeler a Pierre Gisel ses taches
théologiques quand ils ont I’impression que son propos les excede. Ils semblent
indiquer qu’il y a peut-étre une autre théologie a faire valoir, mais n’étant pas
eux-mémes théologiens, ils peinent quelque peu a dire laquelle et reviennent
parfois a d’anciens modeles que Pierre Gisel a tot fait de problématiser, la
théologie de la révélation par exemple. Néanmoins, sur plusieurs points, nous
rejoignons les préoccupations des partenaires de dialogue de Pierre Gisel et
restons parfois, avec eux, insatisfaits des réponses regues. Nous laissons aux
lectrices et lecteurs le soin de repérer ces consonances.

En engageant le dialogue avec Pierre Gisel, notre but est de formuler un
autre projet pour la théologie aujourd’hui. Précisons d’emblée que ce n’est pas
le seul, qu’il y en a d’autres. Dans cette pluralité, chaque projet respectable
s’applique plus ou moins bien a étre a la hauteur de la situation actuelle, en
prenant soin d’éviter les pieges de I'idéologisation et de la sectarisation. On
n’hésitera donc pas a casser de temps a autre les conditions de dialogue que fixe
I’ouvrage discuté, ne serait-ce qu’en restant indifférent a I’égard des soupgons
d’étroitesse (nous avons tous des étroitesses, plus ou moins conscientes !). Par
ailleurs, méme évidente, une distinction peut s’avérer utile (c¢f. notre prélude):
en combattant une idée, on ne combat pas la personne qui la défend.

3> Pour quelques références bibliographiques sur ce sujet, ¢f. les notes 1 et 3 de
I’introduction au dossier de ce numéro.



LA THEOLOGIE EST-ELLE ENCORE DE LA THEOLOGIE ? 353

Base d’accord

Pour qu’un dialogue soit possible, il doit pouvoir disposer d’une base
d’accord minimale. En d’autres termes, nous pouvons partir d’un certain
nombre de consonances. Parmi elles, nous signalerons en particulier:

— le diagnostic posé au fil du livre sur «notre situation socioculturelle actuelle»,
notamment sous 1’angle de ce que I"auteur appelle le champ du religieux ou la
scene religieuse, mais aussi la crise des institutions du sens, les processus de
sécularisation, 1’individualisation des convictions, etc., et les exigences qui en
découlent pour reformuler de maniere adéquate les taches théologiques;

— le risque qu’il y a, dans une tradition religieuse ou théologique, a hypo-
stasier une origine et par la a valider les croyances, les ritualités ou les institu-
tions qui s’y référent, comme si elles en découlaient par une sorte d’émanation
immédiate, et en contraste I’exigence de faire un travail de mémoire qui ne
néglige pas les ruptures, les décalages et les discontinuités;

— la légitimité qu’il peut donc y avoir a ne pas repérer le christianisme trop
tot, comme quelque chose qui ferait soudain irruption, mais a le comprendre,
du point de vue de sa constitution historique, comme un produit de I’ Antiquité
tardive, dont il reprend les préoccupations et les interrogations ;

— I’exigence, plus générale, de revisiter ainsi de maniere critique ses
héritages;

— I’importance d’éviter une position de surplomb, en partant toujours de
I’humain comme de 1’enjeu fondamental, et donc de saisir le croire comme un
fait anthropologique, d’articuler sans cesse la question de Dieu, ou de I’absolu,
a son ancrage dans 1’étre humain et son monde ;

— la nécessité d’éviter le piege d’une universalité qui serait déconnectée
de ce que I'auteur appelle des «singularités concretes» (p. 147), ce qui marque
d’emblée qu’il n’y a toujours que des acces pluriels a cette universalité, qui ne
se manifeste qu’a travers des figures hétérogenes ;

— le souci de répondre de son travail théologique dans |’espace public,
tout en distinguant et en articulant entre eux différents ordres de données (au
nombre de trois selon I’auteur: la personne individuelle, la société globale et les
organisations religieuses ; ¢f. p. 158), assignant a la théologie diverses taches.

S’il y a grosso modo accord sur ces points, il y a désaccord en revanche sur
ce qui en résulte pour I’exercice de la théologie, et c’est sur ce point que doit
principalement porter le dialogue.

Quel projet pour la théologie aujourd’hui ?

Pour caractériser son propos, ’auteur n’hésite pas a parler d'un «changement
de paradigme» (par exemple p. 29). Mais ce changement de paradigme nous
parait marqué par d’étranges paradoxes, que nous tenterons de mettre en



354 PIERRE BUHLER

évidence en travaillant sur un héritage que Pierre Gisel revendique fortement,
celui de Schleiermacher.

A juste titre, Pierre Gisel s’inspire de la discipline que, dans sa Kurze
Darstellung des theologischen Studiums*, Schleiermacher appelle la «théologie
philosophique» : parce que «la nature propre du christianisme se laisse aussi peu
construire de fagon purement scientifique que concevoir de maniere simplement
empirique» (§ 32), la théologie philosophique prend son point de départ «au-
dessus du christianisme», c¢’est-a-dire, précise Schleiermacher, «dans I’idée
générale de la communauté religieuse ou de la communauté de foi.» (§ 33) Ence
sens, la démarche de Pierre Gisel rejoint bien la perspective de Schleiermacher.
Mais on ne manquera pas de marquer quelques décalages importants.

a) Pour Schleiermacher, la théologie philosophique est une discipline parmi
d’autres dans ’organon des disciplines théologiques, tandis que, chez Pierre
Gisel, elle devient de maniere globale «la théologie». Chez Schleiermacher,
il n’est pas possible d’isoler ainsi et d hypostasier une discipline au détriment
des autres, parce que les différentes parties de la théologie «forment un tout
cohérent» (§ 1). Pierre Gisel nous parait déconstruire cette unité organique
de la théologie. 11 est frappant, a cet égard, de constater qu’a travers tout son
ouvrage, il n’ouvre jamais le chapitre de la pluralité¢ des disciplines théolo-
giques au sein d’un «tout cohérent.

b) Il faut dire qu’on peut comprendre ce décalage, car I’idée que Schleier-
macher se fait de I'unité de la théologie nous parait étre a I’opposé de celle
que développe Pierre Gisel en revendiquant I’héritage de ce méme Schleier-
macher. En effet, pour Schleiermacher, et cela des son premier paragraphe, les
différentes disciplines théologiques ne prennent sens que dans I’agencement de
ce qu’il appelle une «science positive», c’est-a-dire «un ensemble d’éléments
scientifiques qui forment une unité, non parce qu’ils représenteraient une partie
indispensable de I’organisation scientifique en fonction de I'idée méme aue
I’on a de la science, mais parce qu’ils sont nécessaires pour accomplir une
tache pratique.» Pour cette raison, Schleiermacher voit la finalité ultime de la
théologie dans la théologie pratique, désignée dans la premiere édition du Bref
exposé comme la couronne de ’arbre théologique, la théologie philosophique
accomplissant la tache des racines®. Cette théologie pratique est tout entiere
consacrée & une réflexion critique sur le service de I'Eglise (Kirchendienst)
et le gouvernement de 1"Eglise (Kirchenleitung), et si Pierre Gisel reproche a
Karl Barth I’articulation de la théologie a la sphere ecclésiale (¢f. p. 19-21),
il faudrait au moins rendre compte, dans la reprise de Schleiermacher, de la
maniere dont celui-ci opére la méme articulation.

* Nous nous référons, pour ce qui suit dans ce paragraphe, a la traduction frangaise,
parue sous le titre: Le statut de la théologie. Bref exposé (1811, 18307), Paris/Geneve,
Cerf/Labor et Fides, 1994. Nous indiquons le numéro du paragraphe cité, sans faire la
distinction entre la thése et ses commentaires.

° Dans le cadre de cette métaphore, on pourra dire que Pierre Gisel tend a faire des
racines la couronne de I’arbre !



LA THEOLOGIE EST-ELLE ENCORE DE LA THEOLOGIE ? 355

¢) Il en va de méme pour ’ancrage confessionnel de la théologie. D’entrée,
le Bref exposé le souligne: «La théologie, au sens ol nous entendons toujours
le mot ici, est une science positive, dont les parties forment un tout cohérent par
la seule relation commune avec un mode particulier de croire, c’est-a-dire avec
une forme particuliére de la conscience de Dieu, a savoir la forme chrétienne,
en vertu donc de leur relation avec le christianisme.» (§ 1) Au moment de
travailler a son éthique, Schleiermacher dira cet ancrage de maniére plus
précise encore : «Nous ne pouvons élaborer une doctrine chrétienne de la foi,
sans qu’elle ne soit protestante ou catholique»®. Et, on I’oublie trop souvent,
si la dogmatique de Schleiermacher parle de la foi chrétienne, c’est «exposée
de maniére cohérente selon les principes fondamentaux des Eglises protes-
tantes» ’. Certes, Pierre Gisel ne conteste pas I’insertion dans cette singularité,
il la reconnait méme comme indispensable, a condition qu’elle ne se fasse pas
aux dépens d’une ouverture a ’'universalité de la question de I’humain, en jeu
a chaque fois dans cette singularité. Le soupcon porté par Pierre Gisel est que
I’insistance sur une théologie confessionnalisée constitue une idéologisation
visant a la seule validation d’un donné traditionnel. C’est pourquoi, dans son
jugement, «[plarler ici de théologie catholique ou de théologie protestante,
ou orthodoxe, et méme de théologie chrétienne, juive, islamique ou autre, est
le fruit d’une idéologisation inconsciente, qui pervertit foncierement ce qui,
sous le mot de “théologie”, est en cause.» (p. 147) En contraste, on pourra
légitimement se demander si le pari des Universités suisses, en intégrant dans
le monde académique des Facultés de théologie confessionnellement ancrées
(protestante, catholique romaine, catholique chrétienne, etc.), n’est pas fonda-
mentalement schleiermacherien: non pas pour que de telles Facultés valident
universitairement des donnés traditionnels, mais pour qu’elles ne cessent de
les interroger et de les évaluer de maniére critique, selon diverses méthodes de
type universitaire, exégétiques, historiques, systématiques et pratiques.

d) Ce point nous conduit a un autre décalage frappant: en isolant la
théologie philosophique et en en faisant /a théologie, Pierre Gisel globalise et
I’objet et la méthode de cette discipline, pourtant clairement circonscrits chez
Schleiermacher. Chez celui-ci, elle développe son propos a partir de «l’idée
générale de la communauté religieuse ou de la communauté de foi» (§ 33),
pour en dégager ce qui, dans le christianisme, correspond a son idée méme
et ce qui en dévie (les états pathologiques). A ce titre, «elle appartient, par

¢ F. SCHLEIERMACHER, Christliche Sittenlehre. Einleitung (Wintersemester 1826/27)
nach grosstenteils unverdffentlichen Horernachschriften, €d. par Hermann Peiter,
Stuttgart, Kohlhammer, 1983, p. 11.

7 Selon le titre méme de sa dogmatique: Der christliche Glaube nach den
Grundscitzen der evangelischen Kirche im Zusammenhange dargestellt (1821-1822,
1830-18312); rééd. de la 1 éd. : Kritische Gesamtausgabe 1/7.1-3, 3 vol., Berlin, Walter
de Gruyter, 1980-1984; rééd. de la 2¢ éd.: Kritische Gesamtausgabe 1/13.1-2, 2 vol.,
Berlin, Walter de Gruyter, 2003.



356 PIERRE BUHLER

la nature de son objet, au genre de la critique historique» (§ 37). Au vu de la
scene religieuse actuelle, Pierre Gisel procede a une extension de [’objet: il en
va de I’Occident tout entier, de la modernité dans son déploiement multiple,
dans lequel les christianismes n’interviennent qu’en tant qu’«exemplarité».
Certes, Pierre Gisel ne cesse de répéter que ce vaste champ n’est toujours saisi
que dans une perspective singuliere et que toute posture de surplomb serait
une imposture. Mais ’extension du champ conduit également a un certain flou
quant aux meéthodes. La panoplie des démarches sollicitées par Pierre Gisel
ne se laisse guére regrouper sous 1’égide de la critique historique de Schleier-
macher. L’enquéte qu’il envisage est bel et bien historique, en tant que généa-
logie ou «théorie historico-socioculturelle», mais en méme temps, elle opere
selon un registre relevant plus de la philosophie de la religion, puisqu’elle est
aussi théorie du religieux ou de la religion, «anthropologie du croire» .

Que faut-il conclure de cette analyse critique concernant la question de
savoir quel projet envisager pour la théologie aujourd’hui ? Au risque de
paraitre peu innovateur, nous dirons que le changement de paradigme évoqué
dans I’ouvrage de Pierre Gisel ne s’impose pas pour nous comme une voie
renouvelante. Dans la situation actuelle — redisons ici que nous partageons
I’essentiel du diagnostic établi par ’auteur —, la théologie du Bref exposé nous
semble plus prometteuse, lorsqu’elle est déclinée selon I’entier de son organon
ou, pour utiliser une notion chére a Paul Ricceur, lorsqu’elle est déployée
selon I’entier de son arc interdisciplinaire. Le jeu des interdisciplinarités est
a notre avis plus 8 méme de saisir de maniere nuancée les complexités du
champ religieux actuel. Par ailleurs, la délimitation claire de ce que peut étre
la théologie par rapport aux autres disciplines permettra une collaboration plus
fructueuse, parce que plus respectueuse des limites. Enfin, le fait méme d’une
situation plus complexe ne justifie pas la suspension de la tache pratique, mais
plutdt sa reprise a nouveaux frais.

Bien siir, il ne s’agira pas de reproduire purement et simplement le modele
de Schleiermacher. Des réorientations sont certes nécessaires, et en partie elles
sont déja faites. Les préoccupations de Pierre Gisel pourraient aussi y trouver
leur compte, nous semble-t-il, sans qu’il faille un changement de paradigme.
Par exemple: concevoir la tiche théologique dans un contexte religieux plus
diversifié, plus complexe que celui du début du XIX¢ siécle; déployer le travail
de la théologie en tant que science positive dans I’espace public, au lieu de
le confiner trop fortement aux seules institutions académiques et ecclésiales;
articuler la proclamation chrétienne de maniére plus rigoureuse a une réflexion
fondamentale sur I’humain et ses interrogations; renouveler les conditions et
les regles du jeu des disciplines théologiques a I’interne et a I’externe ; etc.

¥ On signalera en passant que Schleiermacher imagine aussi que «[1]’explicitation
plus approfondie de la notion de communauté religieuse» pourrait avoir son lieu dans «la
philosophie de la religion» (§ 23).



LA THEOLOGIE EST-ELLE ENCORE DE LA THEOLOGIE ? 357

L’épineuse question des relations entre théologie
et sciences des religions

A certains égards, le propos de Pierre Gisel a pour effet de brouiller les
frontiéres, a dessein peut-€tre, entre la théologie et les sciences des religions, ce
qui pose indirectement la question de savoir comment il convient d’interpréter
le «et» correspondant dans les appellations de certaines Facultés, par exemple
a I’Université de Lausanne ou a 1I’Université Laval de Québec.

Au départ, il faut constater que non seulement 1’auteur intitule son ouvrage
La théologie, mais il y travaille également avec son outillage de théologien.
De plus, méme s’il étend a I’extréme son champ d’investigation (le monde,
I’humain en tant que tel, etc.), il revendique pourtant clairement une perspective
théologique, exprimée par une formule reprise de Thomas d’Aquin: tout
cela est étudié sub ratione Dei®. Mais les difficultés commencent déja avec
I'interprétation de cette formule. Pour que cette perspective soit pleinement
théologique au sens de Schleiermacher, elle devrait étre en lien avec «un mode
particulier de croire, c’est-a-dire avec une forme particuliere de la conscience
de Dieu». Pour Thomas d’Aquin, il n’y a pas ’ombre d’un doute qu’il s’agit
d’un bout a I’autre de sa Somme théologique du Dieu de la foi chrétienne, sous
la forme adoptée dans la chrétienté médi¢vale. Pierre Gisel élargit massivement
cette perspective: sub ratione Dei peut signifier «sous ’angle de la question
de I’absolu». D’emblée, I’orientation devient plus floue et le point de vue du
théologien cesse d’étre strictement theologique.

Cette impression se renforce lorsqu’on observe de plus pres les démarches
que Pierre Gisel esquisse a 1’enseigne de sa théologie. Sur plusieurs plans,
elles appartiennent a 1’outillage des sciences des religions plutdt qu’a celui
de la théologie. Ainsi, ne sommes-nous pas en histoire des religions quand
il s’agit de faire I’histoire socioculturelle des institutions religieuses ? Ou
en philosophie de la religion quand on se donne pour tache d’élaborer une
théorie de la religion ou du religieux ? Ou encore en comparatisme quand on
évoque, au nom de la théologie toujours, une compréhension universalisante
des «visées d’universalité» des différentes religions, dans «le cadre comparatif
d’un questionnement et d’un traitement qui soit celui de tous — en ce sens-la,
universel —, non la recherche ou I’explicitation d’une visée d’universalité qui
serait inscrite au cceur de la tradition ou du message qu’on examinerait ou dont
on se réclamerait» (p. 131) ?

Bien sur, les emprunts interdisciplinaires ne sont pas interdits au sein de
I’Université, bien au contraire, et nous en faisons tous. La condition est toutefois
que la perspective dans laquelle s’inscrit I’emprunt soit clairement énoncée, et

® Somme théologique 1, q. 1, art. 7: «Omnia autem pertractantur in sacra doctrina
sub ratione Dei».



358 PIERRE BUHLER

cela ne nous semble pas étre le cas dans I’ouvrage en question. Cela transparait
¢galement dans les hésitations concernant la maniere de désigner I’intention
fondamentale. Pour ce faire, Pierre Gisel utilise toute une panoplie de formula-
tions dont certaines ont déja été citées. S agit-il d’une théologie fondamentale ?
Cette option, d’inspiration catholique, est évoquée, mais finalement pas retenue,
a la différence du choix qu’opére Gerhard Ebeling, développant une «théologie
fondamentale protestante» '°. Faut-il parler d’une herméneutique ? C’est par
exemple I’option d’Ulrich H. J. Kértner, qui présente 1’organon des disciplines
théologiques sous I’égide d’une «herméneutique théologique» ''. Pierre Gisel la
discute également, mais y renonce en définitive, la trouvant trop étroiie, parce
qu’elle n’interroge pas assez le fait méme de se rapporter a un héritage (p. 55),
le pourquoi de la référence a un donné (p. 130) 2.

En fin de compte, parmi bien d’autres, Pierre Gisel retient principalement deux
appellations, nous semble-t-il: la théorie de la religion — a plusieurs endroits en
opposition directe avec I’herméneutique — et I’anthropologie du croire. Ces deux
appellations ne disent pas clairement leur appartenance disciplinaire : théologie ?
philosophie de la religion ? voire sociologie de la religion, histoire des mentalités
ou science de la culture (Kulturwissenschaft) 7 Ce flou ne peut qu’alimenter les
malentendus et donc renforcer les susceptibilités et les mécanismes de démar-
cation, au lieu de fertiliser les collaborations interdisciplinaires.

Revisiter les héritages — de la contingence des généalogies

Souvent souligné par Pierre Gisel, I’appel a revisiter nos héritages emporte
pleinement notre adhésion. Mais cela ne nous empéchera pas de jeter un
regard critique sur la maniére ¢’effectuer ce réexamen. En effet, les généa-
logies peuvent se faire selon des arrangements plus ou moins entendus, chaque
relecture €tant contingente, puisque conditionnée par I’historicité singuliére
qui en constitue la perspective. A cet égard, on nous permettra d’exprimer ici
un certain nombre d’étonnements sur la maniere dont Pierre Gisel procede a
I’égard de ses héritages.

Nous avons déja eu 1’occasion de signaler 1’é¢trange maniere d’isoler et
d’hypostasier certains aspects dans le projet d’ensemble de Schleiermacher,
nous n’y revenons pas. Il y a toutefois quelques autres «bizarreries» que nous
aimerions signaler.

10 Cf. ci-dessous note 18.

"' Einfiihrung in die theologische Hermeneutik, Darmstadt, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 2006. Cf. aussi W. G. JEANROND, Introduction a [’herméneutique
théologique (1991), Paris, Cerf, 1995.

' On peut toutefois se demander ou réside |’étroitesse: dans I’herméneutique ou
dans la conception qu’on s’en fait ici ?



LA THEOLOGIE EST-ELLE ENCORE DE LA THEOLOGIE? 359

La relative absence de la Réforme

Etant donné I’accent que Pierre Gisel met sur I’ancrage dans I”humain, on
peut s’étonner qu’il n’attache pas plus d’importance a I’héritage de la Réforme.
Pourquoi préfeére-t-il revisiter Thomas d’Aquin, Alois Emanuel Biedermann ou
Ernst Troeltsch ? Pourtant, les Réformateurs ont fortement souligné, comme
lui, que «connaissance de Dieu et connaissance de nous-mémes sont choses
conjointes», que la cognitio Dei est toujours aussi cognitio hominis . On ne
peut pourtant guere reprocher aux Réformateurs de manquer de sens pour ce
que Pierre Gisel appelle les réalités institutionnelles de la foi, jusque dans leurs
répercussions sociales, économiques et politiques. C’est d’ailleurs, a notre avis,
ce qui les pousse — Luther en tout cas trés clairement, Calvin peut-étre dans une
moindre mesure — a concevoir la théologie comme une science pratique, en
opposition avec la tradition médiévale de la théologie spéculative.

La théologie dialectique et ses suites

Un autre étonnement concerne la relecture de la théologie dialectique.
Pierre Gisel I’associe essentiellement a la figure de Karl Barth, rappelant de ce
dernier I’articulation de la théologie a la sphére ecclésiale et son rejet massif
de toute théologie naturelle, les deux choses allant de pair (cf. p. 19-21). Mais
n’est-ce pas une vision éfroite de la théologie dialectique que de la réduire ainsi
a Barth ? Concernant le probléme de la théologie naturelle, on pourrait signaler
qu’un Bultmann adopte une position bien plus nuancée'®. Par ailleurs, la
catégorie de I’Ankniipfungspunkt chez Brunner, qui suscita I’ire de Karl Barth,
ne reléve-t-elle pas d’une sorte d’«anthropologie du croire»'* ? Pour aller
encore un peu plus loin, Emil Brunner ne parlait-il pas, lui aussi, de «l’autre

¥ (Y., sur ce point, G. EBELING, «Cognitio Dei et hominis» (1966), in: Ip., Luther-
studien [, Tiibingen, Mohr, 1971, p. 221-272 (I’article présente cette thématique chez
Zwingli, Calvin et Luther).

4 Cf. «Le probleme de la “théologie naturelle™ (1952), in: Foi et compréhension,
t. 1. L historicité de I'homme et de la révélation, Paris, Seuil, 1970, p. 328-348, et
«Rattachement et opposition» (1946), in: ibid., p. 500-516.

'3 «Die Frage nach dem “Ankniipfungspunkt” als Problem der Theologie» (1932),
in: E. BRUNNER, Ein offenes Wort, vol. 1: Vortrdge und Aufsétze 1917-1934, Ziirich,
Theologischer Verlag, 1981, p. 239-267. Pour le conflit entre Barth et Brunner, cf.
W.FUrsT (€d.), «Dialektische Theologie» in Scheidung und Bewdhrung 1933-1936.
Aufsdtze, Gutachten und Erklarungen, Miinchen, Kaiser, 1966, ol sont reproduites I’étude
d’E. BRUNNER, Natur und Gnade. Zum Gesprcich mit Karl Barth (1934), et la réplique de
K.BArTH, Nein ! Antwort an Emil Brunner (1934), respectivement p. 169-207 et 208-258.



360 PIERRE BUHLER

tache de la théologie» ', qu’il appelait I’éristique et qui, en fin de compte, est
assez proche du programme de La théologie de Pierre Gisel ?

En lien avec la théologie dialectique, on s’étonnera également de la maniére
de revisiter la théologie de Gerhard Ebeling. Dans son «histoire différenciée»
des théologies en christianisme, il inscrit ce dernier dans la rubrique des «suites
du tournant consécutifa 1914-1918» (p. 104 sq.), donc des suites de la théologie
dialectique. La chose peut surprendre quand on sait que la théologie dialectique
est pour 'auteur celle de Karl Barth et qu’on sait en méme temps combien
le rapport d’Ebeling a Barth fut conflictuel. Méme si elle assume 1’héritage
de la théologie dialectique, par le biais de Bultmann en particulier, la pensée
d’Ebeling est tout autant influencée par Luther et Schleiermacher. Inspiré par
ces derniers, Ebeling n’hésite pas a traiter en détail la question — hérétique aux
yeux de Barth — de I’ontologie revendiquée par la foi chrétienne 7, s’inscrivant
ainsi dans une proximité — génante peut-étre ! — avec les préoccupations de
Pierre Gisel. De maniere programmatique et articulée, Ebeling développe
I'idée d’une «théologie fondamentale protestante» '* !

L’Antiquité : christianisme primitif et philosophie grecque

Une derniere interrogation porte sur la réception du christianisme primitif
et de la philosophie antique. A juste titre, nous I’avons déja dit, Pierre Gisel
recommande de ne pas hypostasier les origines. Il en résulte I’option trés claire
de considérer le christianisme primitif comme un produit de I’ Antiquité tardive,
«dont la construction se fait progressivement et sur plus d’un siécle, soit jusque
vers 150-180» ', Cela le conduit a débusquer de maniére critique les multiples
tentations de sacraliser les débuts, avec quelques exces parfois, un brin provo-
cateurs, mais c’est de bonne guerre! Ainsi par exemple lorsqu’il déclare:
«Historiquement pourtant, avec Paul, on n’a pas encore affaire au christianisme
au plein sens du terme, mais bien a une mouvance religieuse juive.» (p. 137)

15 «Die andere Aufgabe der Theologie» (1929), in: E. BRUNNER, Ein offenes Wort
(note 15), p. 171-193.

"7 Cf. la distinction entre ontologie de la substance et ontologie relationnelle, qui
traverse toute la Dogmatik des christlichen Glaubens (1979), Tiibingen, Mohr, 1987-
1993>,

" Cf «Erwigungen zu einer evangelischen Fundamentaltheologie» (1970), in:
G. EBeLING, Theologie in den Gegensditzen des Lebens. Wort und Glaube IV, Tiibingen,
Mobhr, 1995, p. 377-419. Dans son ouvrage Studium der Theologie. Eine enzyklopddische
Orientierung, Tiibingen, Mohr, 1975, il a également consacré un chapitre a la théologie
fondamentale (p. 162-175).

' De maniere relativement comparable, BuLtmaNN avait déja, en son temps,
développé la méme idée en montrant, a la maniére de 1’Ecole de I’histoire des religions
(religionsgeschichtliche Schule), que le christianisme primitif ne pouvait étre compris
que sur l'arriére-fond des préoccupations de 1’Antiquité tardive: Le christianisme
primitif dans le cadre des religions antiques (1949), Paris, Payot, 1950.



LA THEOLOGIE EST-ELLE ENCORE DE LA THEOLOGIE? 361

Le «geste de dépassement» que Pierre Gisel thématise peu apres (¢f. p. 139 sq.)
peut déja étre observé chez Paul: a de nombreuses reprises, il rappelle qu’«il
n’y a plus ni Juif ni Gree» (par exemple Ga 3, 28). Est-il possible de dire plus
clairement que le point de vue chrétien est «en exceés», pour utiliser les termes
de Pierre Gisel, en tant que tiers dans les clivages religieux et culturels de
I’époque ?

En contraste, la maniére dont Pierre Gisel revisite la philosophie antique
s’avére quelque peu détonante. En effet, par un geste de «retour aux origines»,
qu’il reproche sinon aux «biblicistes», il renoue avec |’'usage philosophique
grec du concept de théologie, repéré chez Platon notamment, mais aussi dans
le stoicisme et le néoplatonisme. Cet usage ancien devient, a certains endroits
du propos, une sorte de critére normatif, qui fait qu’un autre usage, confes-
sionnel par exemple, releve alors facilement du registre de la «perversion» (cf.
le passage de la p. 147 déja cité).

Pourquoi soudain ce refus d’assumer certaines ruptures, certaines discon-
tinuités dans [’histoire du concept, en les taxant d’emblée d’idéologiques,
de «perverses» ? Il faut souligner que dans la reprise des termes theologia,
theologein et theologos qui s’ opére progressivement dans le christianisme du II¢
siécle, auquel Pierre Gisel tient tant, la dimension homologique *” joue un role
essentiel : le verbe theologein signifie «dire, proclamer, confesser Dieu devant
le monde», et il est assez souvent utilisé avec le verbe humnein, «louer»?'. C’est
une rupture avec ’'usage philosophique, assurément, mais c’est aussi partiel-
lement une reprise, en décalage, d’un autre pan de 1’héritage grec, a savoir du
genos mythikon de la théologie, qu’Augustin appellera la theologia fabulosa.
Dans ce registre, le théologien est un annonciateur, un héraut, et la théologie
consiste a proclamer les dieux en racontant leurs histoires entre eux et avec
les hommes. Cet élément nous rappelle la part narrative de la théologie, tant
grecque que, plus tard, chrétienne. On soulignera en passant que cette procla-
mation n’est pas sans importance pour la cité, si bien que le genos mythikon
s’associe au genos politikon de la théologie, le genos physikon (c’est-a-dire
consacré a la physis, a la nature des dieux) que prone Pierre Gisel étant plutot
en retrait par rapport aux deux autres.

En renouant de maniére critique avec la théologie narrative et politique
des Grecs, nous pourrions peut-étre — qui sait ? — retrouver quelque chose de
ce que Schleiermacher appelait la tache pratique de la théologie en tant que
science positive et qui demeure actuelle pour nous: celle de porter au langage
I’Evangile, la «bonne nouvelle» de Jésus-Christ, de maniére a interpeller les
humains au cceur de leurs interrogations fondamentales, comme le firent les
premieres générations de chrétiens. N’est-ce pas cet effort homologique que les
théologiennes et théologiens universitaires accompagnent de maniére critique,

2 Du verbe grec homologein : «concéder, avouer, reconnaitre, promettre, affirmer.

21 Sur ce point, ¢f. I’histoire du concept de théologie dans: G. EBeLiNG, «Theologie.
I. Begriffsgeschichtlich», in: Die Religion in Geschichte und Gegenwart, vol. VI,
Tiibingen, Mohr, 19627, col. 754-769, surtout 754-758.



362 PIERRE BUHLER

quel que soit le point qu’elles ou ils occupent sur I’arc des disciplines théolo-
giques ? Y a-t-il une théologie sans cette tiche proprement théologique que les
Grecs assignaient a leurs hérauts: «proclamer les dieux dans la cité» ?

Le tout de la théologie ou la théologie de tout ?

Que conclure de cette partie de dialogue ? Assurément, Pierre Gisel sait que
la théologie peut et doit assumer d’autres fonctions que celle qu’il lui assigne,
par exemple celle de I'intellectus fidei, en tant qu’€laboration doctrinale de la
foi, ou celle de la régulation des institutions religieuses dans le monde actuel.
Mais a cet égard, le titre de I’ouvrage nous semble ambigu: sans le vouloir
peut-étre, il laisse entendre qu’il en va ici de foute la théologie, de son statut,
de sa fonction et de sa pertinence en tant que discipline prise globalement. Ce
que I’ouvrage développe peut-il étre le tout de la théologie ? A notre avis, non.
Comme chez Schleiermacher, il en va au mieux d’une discipline particulicre
dans I’ensemble des disciplines qui constituent le tout de la théologie. Or, préci-
sément, comme nous ’avons déja signalé, I’auteur n’aborde jamais de front
et systématiquement la question de la pluralité des disciplines théologiques,
avec leurs finalités propres et leurs méthodes spécifiques, semblant accaparer
la théologie, toute la théologie pour son propos. A procéder ainsi, il ne nous
parait pas possible d’assumer I’unité d’une théologie articulée en disciplines,
qui travaillent en collaboration interdisciplinaire a la résolution d’une tache
pratique. Cette unité «positive» de la théologie ne peut qu’éclater.

Mais en méme temps, paradoxalement, il faut se demander si ’ouvrage
La théologie, alors méme qu’il semble accaparer le tout de la théologie, est
encore de la théologie. Une réponse s’avere ici difficile. L’auteur, nous I’avons
vu, opéere bien sir avec son outillage de théologien et dit s’inscrire dans la
perspective singuliére du théologien. Pourtant, le champ sur lequel 1l entend
travailler, ainsi que les finalités qu’il poursuit, excedent a notre avis de loin les
limites du théologique et englobent diverses autres disciplines du domaine des
sciences humaines, notamment les sciences des religions. Revendiquant le tout
de la théologie, La théologie devient une théologie de tout, et s’expose alors,
par extension excessive, a devenir une théologie de... rien. Le jugement est
sévere, nous en convenons, mais au risque de nous faire soupconner d’étroitesse
idéologique et de repli sectaire, nous demandons a I’auteur : moins n’aurait-il
pas été plus ?

Postlude: ... et a Painful Gulch ?
Lucky Luke s’est €puisé a trouver toutes sortes de remedes: repas,

fétes, joutes sportives. Rien n’y fait ! Les vieilles dissensions rejaillissent a
la moindre occasion. Finalement, méme lorsque la maison des O’Hara est



LA THEOLOGIE EST-ELLE ENCORE DE LA THEOLOGIE ? 363

incendiée (derniére tentative desesperée de Lucky Luke!), les O’Timmins
refusent de porter les seaux d’eau pour éteindre I’incendie. Intervient alors
leur meére de famille: exaspérée par ce conflit sans fin, elle oblige a coups de
balai sa «bande de voyous» de donner I’aide qui s’impose. Mais le vieux pére
O’Hara refuse cette aide, les menacant de son fusil: il préfere laisser sa maison
partir en flammes plutdt que se faire aider par les O’Timmins ! C’est alors a la
mere de famille des O’Hara d’intervenir pour ramener son mari a la raison et
obliger ses garnements a elle d’accepter I’aide qui leur est offerte. La ou Lucky
Luke échoue malgré toute son ingéniosité, les deux méres de famille opérent
un miracle, a coups de balai ! Sa bonhomie légendaire lui permet d’apprécier
cette aide inattendue et de s’en aller soulagé, laissant derriere lui une bourgade
unie, préte a d’heureuses collaborations interfamiliales...






	La théologie est-elle encore de la théologie? : Un contrepoint

