Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 58 (2008)

Heft: 4: La théologie entre reprises différées, déplacements et ruptures
Artikel: Réponse a Ghislain Waterlot

Autor: Gisel, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381778

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 140 (20068), P. 331-335

REPONSE A GHISLAIN WATERLOT

PierRE GISEL

Reésume

Le texte reprend ce que Ghislain Waterlot dit de La théologie, indiquant
quelques inflexions symptomatiques, sur le christianisme comme récapitulation,
sur le rapport a l’absolu, fondamental ou non, sur la révélation, le nécessaire et
le contingent. Il renoue ensuite avec le debat, passant en revue la relation entre
théologie fondamentale et traditions particulieres, la question de savoir si la
théologie, ici, devient philosophie ou non, la question enfin de la particularité
et de 'universalité et, surtout, de leurs rapports, avant de s interroger sur la
tache, pour la théologie, d’étre ou non force de proposition.

1. De quelques inflexions peut-étre symptomatiques

Ghislain Waterlot restitue des «lignes de force» sous-tendant mon ouvrage.
Quant a leur choix et pour I’essentiel, je lui en laisse la responsabilité ; mais je
peux m’y reconnaitre, méme si je ne saurais €tre ici bon juge. Dans le détail
de la restitution, il y a néanmoins ici et la quelques inflexions. Je les reprends.
Non par pédanterie ou volonté de corriger. Mais parce qu’elles me sembient
instructives. En ce sens, propres a enrichir, a leur maniére et une nouvelle fois,
le débat de fond.

Quant a la premiére «ligne de force», un seul point: je souligne certes que
le christianisme s’est présenté et pensé comme récapitulation d’une histoire
humaine donnée, antérieure, mais cela ne conduit pas a en faire une ligne ou
tout serait «recueilli et intégré», «pour une assomption du sens au présent». [y
a totalisation et assomption, mais elle est particuliére. C’est d’ailleurs non sans
lien que, comme le souligne un peu plus loin Ghislain Waterlot, I’humain peut
étre vu ici comme un «relief du monde», «par quoi il arrive quelque chose au
monde», marque d’«étrangeté» et d’«exces», et «perpétuellement inventeur de
différences».

Touchant la deuxieme «ligne de force», Ghislain Waterlot parle d’une
«affirmation fondamentale, selon laquelle I’humain est relation a I’absolu».
Dans ma perspective, il ne s’agit pas d’une affirmation, mais d’une veine,
«fondamentale» si ’on veut, qui se tient de fait au cceur du christianisme,
contribuant a le caractériser du coup, et que je dis en outre plus comme visée qui
traverse I’humain, ou plus comme propension avec laquelle il a affaire et qui le



332 PIERRE GISEL

tient, pour le meilleur et pour le pire, que comme «relation a I’absolu». Surtout,
mais c¢’est lié, Ghislain Waterlot peut des lors parler d’'un humain qui serait
«ouverture a I’absolu» (dire «travaillé par», ou «€tre aux prises avec», ne me
parait pas équivalent & «ouverture a 1’absolu», méme si cet affect «en travail»
peut étre repris, par qui veut, comme occasion de I’«ouverture» indiquée) ou
parler de I’«exigence de cette relation», une exigence a «remplir». La encore,
pour moi, nulle exigence a remplir, si ce n’est I’exigence de penser ce qui est
en jeu dans le complexe indiqué.

Troisieme «ligne de force» : la théologie aurait a «saisir toutes les identités
et toutes les différences, toutes les affirmations et toutes les négations dans
le champ de ’humain comme relation a I’absolu». Travailler «dans le champ
de ’humain», certes; mais, outre que I’humain n’est pas toujours traversé
d’un trend d’absolu (voir d’autres aires de civilisation ou d’autres époques),
la théologie ne I’interroge pas, dans notre histoire, sous le seul angle de la
«relation a I’absolu», mais aussi, tout autant méme — et les deux axes s’entre-
croisent de fait —, quant aux symbolisations qu’il construit de son rapport au
monde, a soi, a I’autre, a ce qui dépasse ou est en exces, a I'interdit, a la dette,
aux appartenances et aux précédences, etc., ainsi qu’a leurs structurations et a
leurs régulations.

A propos de la quatriéme et derniére «ligne de force» relevée: si «partin,
stricto sensu, d’une «révélation» est chez moi récusé, ce n’est pas d’abord
parce qu’une «révélation» serait un «fait incompréhensible» — qu’est-ce que
I"humain hors d’un incompréhensible ? et n’est-ce pas de 1’incompréhensible
qui provoque a existence et a intelligence ? —, mais en ce qu’elle serait une
maniere, comme le dit Ghislain Waterlot lui-méme, de «remplir la faille»,
alors qu’il y a, @ mon sens, tout au plus — mais ce n’est pas rien, et qu’est
’humain hors cela ? — a en répondre, avec le risque — justement risque ! — de
«croire» la combler. Ghislain Waterlot conclut que le christianisme «redevient
alors contingent» ' ; effectivement, mais que pourrait-il étre d’autre, méme en
théologie ? Et d’ajouter que «Dieu n’apparait plus comme fondement absolu et
nécessaire» ?; 1a encore: effectivement, mais n’est-ce pas le minimum requis
pour, en théologie, penser ce qu’on peut appeler Dieu, qui ne peut que condenser
autre chose que du «nécessaire», sauf a tomber dans 1’onto-théologique qui lui
impartit une fonction explicative, alors qu’il ne peut qu’étre en surcroit, «délié»
et «gratuity, et que le monde, pour sa part et en son ordre, se suffit a lui-méme,
en sa richesse et en son déploiement (il y a place ici pour un amor mundi),
excédant toute «compréhensiony.

' Qu’il y ait contingence, on en tombe d’accord, Ghislain Waterlot et moi (voir,
ci-dessous, sa «réplique»), mais reste ouverte la question de savoir si on en fait le méme
usage.

2 Sommes-nous ici d’accord ? Ghislain Waterlot rattache au pdle Dieu le motif
d’une Parole, qu’on pourrait dire non nécessaire (Parole dit plutot possibles hétérogé-
néité et survenue); il me parait que le point serait a creuser, notamment quant au statut
et au réle qu’on lui fait jouer.



REPONSE A GHISLAIN WATERLOT 333

2. Eléments de débat

Remarque liminaire: avec les éléments de débat introduits par Ghislain
Waterlot, on se trouve, quant aux formulations et au terrain supposé, a ’interne
de la théologie, quasiment vue comme champ propre (j’ai essayé de dire, dans
mon ouvrage, que, par théologie, il fallait plutoét entendre une interrogation
spécifiée, transversale, non un champ, méme s’il y a une histoire déployée de
cette interrogation, donc un espace, différencié, de problématiques). Je réponds
ici aux questions sur le plan ou elles sont formulées, méme si ce sera souvent
’occasion de faire voir un déplacement plus net.

Un des points de discussion proposés — le deuxiéme* — touche ’articulation
entre la «théologie fondamentale» et les «théologies se déployant a partir d’une
tradition donnée» (en langage regu, présidant le plus souvent a des chaires
différentes en Facultés de théologie catholique, on parle de «théologie fonda-
mentale» et de «dogmatique», qu’on pourrait aussi appeler doctrine). Il convient
de préciser que la distinction en cause, dans ce vocabulaire ou dans un autre
(«théologie spéculative» et «théologie positive», ou «théologie philosophique»
et «dogmatique», etc.), apparait avec les Temps modernes. A mon sens, elle
sanctionne alors, de fait, au moins pour une part, un statut du religieux comme
«systeéme de croyances».

La distinction en cause peut effectivement faire probléeme. Pour ma part,
je pense qu’elle ne peut étre tenue, en christianisme, que si on y voit deux
«entréesy, différentes et non homogénéisables, articulées a une méme réalité. Et
qui renvoient de I’une a I"autre. Qu’on puisse y percevoir bien des problemes,
dont ce que souléve Ghislain Waterlot, est indéniable; mais cela tient a la
disposition en cause. Qui n’est pas de mon fait, tout au plus 1’ai-je soulignée,
pour penser ce qui s’y cache.

Dans une perspective ou la théologie serait fortement remaniée — pour un
temps «postmoderne»* ? —, la différence des deux dimensions en jeu pourrait
s’estomper. C’est le cas chez Christoph Theobald auquel je viens de renvoyer.
Mais c’est que I’exercice théologique s’articule alors délibérément a un «geste»
qui traverse les cultures et peut les traverser toutes, n’étant pas d’abord lié¢ 4 un
ensemble doctrinal qu’il aurait pour tdche de défendre ou de renouveler. D’un
tel geste, il y aurait bien sur a rendre compte, mais cela se fait via narrations et
mises en sceéne de matériaux contingents.

* Le premier soulignait, dubitativement, 1’étendue de la tdche ouverte. Que cette
tache soit d’envergure, je le concéde (le revendique méme en ces temps de spécialisation
croissante et d’abandon subreptice du penser); mais, non sans lien avec I’ensemble des
inflexions ici marquées, cela ne conduit pas a «ressaisir entierement les cultures dans
toutes leurs dimensions et dans tous leurs foisonnements».

* Voir le sous-titre de C. THEOBALD, Le christianisme comme style. Une maniére de
faire de la théologie en postmodernite, 2 vol., Paris, Cerf, 2007.



334 PIERRE GISEL

Revenons a la distinction entre théologie fondamentale et dogmatique ou
doctrine. Comprise selon ce que j’en ai repris ci-dessus, la théologie fonda-
mentale n’est pas «surplombante». On n’est, toujours, que dans du particulier.
En outre, qu’il y ait une «dimension critique» et une «capacité a se relativiser»
dans toute auto-explication doit certainement étre accordé. Est ici en cause
de savoir en quoi il y a critique et a quoi elle est articulée, toutes choses a
expliciter et a valider; est alors en effet requis, a mon sens, un champ d’inter-
rogation propre, décalé de la tradition (de toute tradition). Dans le langage de
Schleiermacher, daté : la «théologie philosophique» (1’équivalent chez lui, dans
le moment culturel qui est le sien, de ce qu’on appelle aujourd’hui théclogie
fondamentale, d’un nom au reste plut6t égarant) est liée a un point «au-dessus
du christianisme» («au-dessus» pouvant alors avoir valeur de décalé). «Philo-
sophie», me demande Ghislain Waterlot ? A certains égards, oui. C’était
le vocabulaire de Schleiermacher. Aujourd’hui, et cela sanctionne d’autres
déploiements, notamment un passage par les sciences humaines contempo-
raines, on pourrait dire «théorie» : «théorie de la religion» et, articulée et entre
autres choses, «théorie du christianisme.

Le troisieme point de discussion concerne le rapport entre particularité et
universalité. On touche probablement la un point clé de notre différend, condi-
tionnant également les inflexions de lectures relevées.

Je ne dis pas, a propos de la théologie fondamentale, qu’on soit «hors toute
particularisation». Cet «hors» n’existe pas. Le probleéme est de savoir comment
on investit le particulier, comment on le travaille, a partir et en fonction de
quoi. Ghislain Waterlot me préte la recherche d’une «anthropologie générale»
qui n’existe pas et qui ne pourrait, & mes yeux, que nous distraire, fantasma-
tiquement, de nos taches réelles. Le déploiement des questions de Ghislain
Waterlot laisse entendre qu’il n’y aurait 13 gu 'un terrain, a étendre. Ce qu’il
dit & partir de I’«image du cercle» me parait significatif. Chez moi, travaiiler
une particularité donnée, pour dépasser ce qu’en dit la stricte concrétion, ne
se fait pas selon I’axe qui la constitue et en restant dans le méme espace. Chez
mol, il n’y a pas «totalisation ouverte», commandant une tache «inachevable»
parce que congue «comme un effeuillage sans fin», ni construction «par rayon-
nement», vers toujours plus d’extension. Il y a au contraire particularités, au
pluriel et aux différences irréductiblement significatives. Des particularités a
travailler, interroger, problématiser et penser. Pour leur faire avouer ce qu’elles
ne disent pas spontanément — ce que méconnaissent leurs acteurs — et qui,
eftfectivement, est de I’humain — de I’humain comme tel — a I’ceuvre. Ensuite,
ou de fait déja mobilis€e, il y a de la comparaison, a mettre en place.

Quatrieme et dernier point de débat, «la théologie doit étre force de propo-
sition». Oui, en ce que la particularité travaillée est instructive. Le travail y
ouvre un espace, déplace, met en perspective. Mais non, en ce que la «force de
proposition» viendrait d’une «créativité religieuse». Tout au plus une créativité

Y

peut-elle €tre articulée a une réalité religieuse, comme a toute autre. Les



REPONSE A GHISLAIN WATERLOT 335

penseurs de I’Ecole de Francfort ont ainsi ouvert de la créativité en relisant des
productions culturelles en leur histoire occidentale et moderne.

«Une proposition religieuse novatrice reléve-t-elle du travail du
théologien ?» Directement, non. Ni de fait, ni quant a la tache traditionnellement
reconnue, au moins en christianisme dans cet ordre de choses. La théologie
a plutot une fonction de régulation, a I'interne et donc quant aux frontiéres
externes (la société globale, d’autres instances de régulation, d’autres concré-
tions religieuses, etc.); et le théologien n’est pas en «posture prophétique».
Tout au plus attentif a telle ou telle expérience religieuse concrete, et sachant
qu’elles ont toujours aussi, comme toutes choses analogues, des effets pervers.
Ce n’est pas une raison pour ne pas s’y attarder et les penser. Au contraire méme
a certains égards. Tout en sachant qu’il n’y a jamais la, ou quasiment jamais,
que du négatif, sauf a sombrer dans un catastrophisme sourdement habité
d’apocalyptique. Ce qui nait et émerge est toujours aussi porteur de positif,
qu’il convient de savoir déchiffrer et honorer, et la encore par-dela la stricte
concrétion particuliére donnée et hors ce que peut en étre la conscience des
acteurs. Déchiffrer et honorer singuli¢rement, sans garantie et pour soi, méme
si c’est en entendant y répondre du monde. En tout cela, I’exercice théologique
ou ce qui en hérite, via déplacement ou plus ou moins grande rupture, est bien
second. En ce sens, précédé. Et précédé de particularités. Celles du monde et
de I’exister humain.






	Réponse à Ghislain Waterlot

