
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 58 (2008)

Heft: 4: La théologie entre reprises différées, déplacements et ruptures

Artikel: Une lecture et ses questions

Autor: Waterlot, Ghislain

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381777

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 140 (2008), P. 325-329

UNE LECTURE ET SES QUESTIONS

Ghislain Waterlot

Résumé

Il s'agit dans ce texte de mettre en évidence ce qui nous apparaît comme
les «lignes de force» du livre de Pierre Gisel. Quatre lignes principales sont
ainsi dégagées, puis quatre points de discussion avec l'auteur sont brièvement

développés.

Ce livre remarquable, riche et exigeant, suppose des lecteurs avertis. Sur le

fond, il propose une compréhension nouvelle de la théologie, qui tienne compte
des données culturelles et socio-politiques de notre temps, dans la région du

monde qui est la nôtre. Il donne beaucoup à penser et ne peut laisser indifférent.
Dans le bref essai qui va suivre, il s'agira de tenter de mettre en évidence des

lignes de force qui, à mes yeux, traversent le livre et de proposer des points de

discussion et quelques questions critiques.

1. Quatre lignes de force

La première ligne de force consiste dans Y effort pour repenser le rapport
entre christianisme et théologie. A cette fin, Pierre Gisel propose un nouveau
centre de gravité : le christianisme en tant que réalité institutionnelle et
socioculturelle apparue dans l'Antiquité tardive, se comprenant elle-même comme

récapitulation au cœur du monde. Ce qui retient en effet l'attention de l'auteur,
c'est que ce christianisme initial ne s'est pas proposé comme substitution par

rapport à tout ce qui l'entourait, ni ne s'est donné comme origine radicale et

absolue, mais bien plutôt comme récapitulation et totalisation d'une histoire
humaine donnée, dans une dramatique en laquelle il s'agissait d'assumer

et de dépasser judaïsme et hellénisme. Le christianisme en sa constitution

première, essentiellement articulé à une institutionnalisation et à une
politisation, se voulait compréhension du monde et de la réalité humaine dans une

récapitulation sensée, assumant en elle-même tout ce qui est humainement
manifesté : tout est recueilli et intégré pour une assomption du sens au présent.
Cette compréhension première de la théologie, émergeant du monde et en vue
du monde, jusqu'alors négligée, tout au moins depuis les Temps modernes,



326 GHISLAIN WATERLOT

pourrait être rectrice pour nous aujourd'hui, et nous permettrait de penser
l'effort théologique indépendamment de la confessionnalité.

La deuxième ligne de force, prolongeant la première, inscrit la théologie
hors d'une relation privilégiée à une religion : une théologie qui ne serait plus
assignée à une tradition donnée. Cette compréhension nouvelle de la théologie
s'appuie sur une affirmation fondamentale, selon laquelle l'humain est relation
à l'absolu, présence ou épreuve d'un excès. Par là l'homme n'est pas compris
comme pur objet, élément de l'immense machinerie sociale, assimilable en tant

que tel à un outil dont il faut tirer le meilleur parti en le perfectionnant, mais au
contraire l'humain constitue le relief du monde, ce par quoi il arrive quelque
chose au monde, étrangeté, intrigue, ouverture, inauguration, profondeur. Par
cette relation à l'absolu, l'être humain est religieux et perpétuellement inventeur
de différences par où se révèlent des virtualités et se constitue une vie qui ne
colle pas à la naturalité du monde, mais le met en perspective et l'interroge. La

théologie sera alors «compréhension de l'humain sub ratione Dei». En tant que
l'humain est ouverture à l'absolu, il ressaisit son monde et l'ordonne de façon
à faire sens et à remplir l'exigence de cette relation à l'absolu, inscrite au cœur
de lui-même : il socialise et institutionnalise.

Troisième ligne de force: le monde humain dans lequel la théologie doit

penser sa tâche est un monde pluriel où les altérations ne cessent de survenir
à partir d'une productivité humaine toujours renouvelée et inscrite dans des

institutions et des collectifs, point de focalisation de la théologie. Elle doit
saisir ce qui s'y trame, ce qui s'y joue, ce qui s'y exprime, ce qui s'y promet ou
s'y ouvre, mais aussi ce qui y est étouffé, ce qui s'y perd, ce qui menace. Saisir
toutes les identités et toutes les différences, toutes les affirmations et toutes les

négations dans le champ de l'humain comme relation à l'absolu (le non-lié).
Quatrième et dernière ligne de force : la théologie est une entreprise à

même le monde, pour le monde et en vue du monde; non en vue d'un au-delà
ou à partir d'une parole originairement inscrite hors du monde. L'auteur se

distingue très fortement de l'affirmation tendanciellement fondamentaliste
d'une vérité venue subitement d'ailleurs, à appliquer comme un code; de

même, il se distingue de la compréhension de la théologie comme affirmation
de la rupture dans l'ordre de l'humain par l'irruption d'une révélation qui est

parole de Dieu saisie comme auto-communication de Dieu (donc, cette fois, la

distinction s'opère par rapport à la tradition barthienne). L'idée serait de partir
non plus de la révélation comme fait incompréhensible, mais de l'humain,
de ce qui se joue au cœur de l'humain, et de l'intrigue qui se noue avec ce

que l'humain nomme Dieu et qui l'excède. Dans la constitution de la parole
chrétienne, on saisit une prise en charge, une manière de remplir la faille qui
caractérise l'humain et qui se révèle dans la relation à de l'excès. Le
christianisme redevient alors contingent, Dieu n'apparaît plus comme fondement
absolu et nécessaire, mais comme parole risquée à travers une expérience
déterminée, un «se dire» de l'absolu, qui implique l'humain et en lequel l'humain
se dit aussi - et ne se dit pas -, et le christianisme est foi dans cette parole, qui
doit être préservée du glissement vers l'affirmation d'un fondement absolu et



UNE LECTURE ET SES QUESTIONS 327

nécessaire compris à travers un savoir (glissement en lequel disparaît le croire)
susceptible de s'imposer à tous. La théologie est la compréhension des modes

de constitution, de socialisation, d'institutionnalisation; compréhension aussi

de plusieurs «dires» de l'absolu dans la relation à l'humain, toujours situé en

tant que tel, donc toujours relatif.

2. Points de discussion et remarques critiques

Le premier point de discussion est une remarque concernant / 'étendue de la
tâche, car telle qu'elle est définie, le lecteur n'en voit pas toujours très clairement
les contours. Ressaisir entièrement les cultures dans toutes leurs dimensions et

dans tous leurs foisonnements, pour parvenir à des généalogies qui permettent
de ne pas nous en tenir au regard fictif que les traditions religieuses portent sur
elles-mêmes, ressaisir le devenir différencié des traditions religieuses, en ne

laissant de côté aucun différend, aucune marge. Enfin parvenir, outre cet effort
généalogique, à formuler des propositions pour l'avenir. La tâche est immense

et suppose le ralliement d'une large communauté savante sur les principes de

ce livre-charte.
Deuxième point de discussion: l'articulation de la théologie

(«fondamentale» ou «spéculative» ou «philosophique») aux formes particulières que
sont les théologies se déployant à partir d'une tradition donnée: par exemple
la ou les théologiesprotestantes Cette articulation nefait-elle pasproblème
Une contestation pourrait venir de ce que la «théologie fondamentale» proposée

sera en situation dépenser des théologies particulières qui sont censées ne pas se

savoir elles-mêmes, et dont la tâche devient, du coup et dans cette perspective,
très réduite: elles énoncent une spécification du rapport à l'absolu, mais elles

ne comprendront vraiment ce qu'elles font que par la grâce de la théologie
fondamentale qui les réinscrit dans le grand courant indéfiniment créateur,

poétique et différenciant de l'humain qui se cherche et se réalise à travers les

mises en forme du rapport à l'absolu. Bref, ce que fait le théologien protestant,
catholique, orthodoxe devrait être pensé par le «théologien fondamental», qui
occuperait par rapport à lui une place surplombante. La question est alors la

suivante : le théologien d'une tradition particulière ne revendiquera-t-il pas la

dimension critique et la capacité à se relativiser, capacité qui est supposée, dans

la démarche théorique du livre, se situer ailleurs Ne pourra-t-il pas également

suspecter une transformation pure et simple de la théologie en philosophie (une

philosophie comprise ici comme anthropologie et non comme ontologie), dans

la mesure où tout le religieux est compris et rapporté au désir humain et à sa

productivité
Troisième point: la relation de l'universel et du particulier. N'y a-t-il

pas difficulté à dire d'une part que la «théologie fondamentale» s'inscrit dans

l'humain social et institutionnel, hors toute particularisation dans une tradition
religieuse donnée, et dire d'autre part que c'est seulement par des singularités



328 GHISLAIN WATERLOT

concrètes que se constitue le théologique (au sens du «ce qui se dit de l'absolu»).
Précisons : la démarche théologique semble devoir être (en tournant le dos à

l'herméneutique) compréhension d'héritages historiques, compréhension d'un
contexte (et de son amont), compréhension des différences et des différends

par comparaison systématique des lignes divergentes où s'affirme du religieux,
compréhension des marginalisations, compréhension des enjeux institutionnels
et politiques, sociaux, voire économiques, etc. Une telle démarche donne à la

théologie la responsabilité d'une théorie générale de l'humain, d'une
anthropologie générale qui reçoit son épine dorsale de l'affirmation que l'humain est

rapport à un excès, rapport à l'absolu (et c'est sous cet angle qu'il est examiné).
Or la théologie comme théorie générale ne risque-t-elle pas de toujours

manquer (ou de ne jamais rejoindre) la particularité à travers laquelle se joue
et se dessine concrètement le rapport à l'absolu? '

Tout se passe comme si, en prenant l'image du cercle, nous commencions

par tracer une circonférence que nous ne pourrions jamais achever. Tandis que
si l'on part du point (en l'occurrence, une particularité, une hétérogénéité, un
universel incarné), on peut ensuite constituer le cercle, le constituer indéfiniment
comme un effeuillage sans fin, de couche en couche. On constitue un cercle (un
premier), puis un deuxième, un troisième, etc., dans une tâche peut-être inache-
vable mais au moins centrée Et qui ne risque pas du coup de se perdre dans

les sables d'une généalogie sans contours et qui est essentiellement généralité
parce qu'elle ne peut jamais saisir et rattraper ce pour quoi2 ou en vue de quoi
elle a commencé d'être. Bref ne vaudrait-il pas mieux une démarche comme
celle de Sartre quand il étudie Flaubert (dans L'idiot de la famille) plutôt que
l'inscription immédiate dans une ère socio-culturelle dont on ne peut pas, par
définition, embrasser les contours et qui nous perd dans l'indéfini. Or il est

dit que la théologie doit se constituer comme généalogie globale, mais que ce
dont elle parle ne se réalise qu'à travers des particularités : là est la difficulté.
Comment le projet s'articule-t-il concrètement, en tenant compte de ces deux

exigences Ne faudrait-il pas partir de ces figures particulières pour construire

par rayonnement la généalogie visée
Avec un point de départ hétérogène et particulier, la théologie serait

totalisation ouverte, c'est-à-dire toujours poursuivie, mais centrée, et non suspendue
à une visée qu'elle ne peut jamais rejoindre. Dans la perspective d'une
centration sur une particularité, la théologie resterait œuvre collective dans la

mesure où il faudrait qu'elle se constitue comme constellation d'études à partir
de particularités données; constellation, donc pluralité à travers laquelle elle

marquerait son ancrage dans l'humain, mais à travers laquelle aussi elle serait
concrète. Il y a là une question fondamentale de méthode.

' Le problème se pose dans la mesure où l'auteur insiste aussi sur le fait que c'est par
des singularités concrètes que se joue le rapport à l'absolu. En d'autres termes, l'individu
n'est pas tenu pour une réalité secondaire (voire insignifiante), en ce qui concerne le

rapport à l'absolu, et il n'est jamais dit que tout est produit par l'institution.
2 L'humain en tant qu'il est un rapport concret (donc individuel avant d'être collectif,

même si le collectif est nécessaire et incontournable) à l'absolu.



UNE LECTURE ET SES QUESTIONS 329

Quatrième et dernier point, relatif à la destination de la théologie. La

théologie est conçue ici comme compréhension des affirmations humaines de

foi à partir de toutes les constructions afférentes (symboliques, institutionnelles,
sociales). Mais il est également dit que la théologie doit être force de proposition

pour l'avenir (cf. p. 149 où la théologie est présentée comme puissance de

proposition dans le monde contemporain travaillé par un religieux labile). Cela

pose au moins question. Quelle serait la légitimité de cette dimension de force
de proposition La créativité religieuse n'implique-t-elle pas l'inscription dans

une expérience singulière qui travaille et fait vivre, de manière imprévisible,
des éléments du religieux N'est-ce pas à partir de l'expérience singulière et

irremplaçable du religieux par un individu concret que se créent des discours

qui pourront donner naissance à de nouveaux schemes théologiques Une

proposition religieuse novatrice relève-t-elle du travail du théologien Ou alors
il faudrait s'entendre sur ce dont on parle quand on évoque une proposition
religieuse pour le monde. Le théologien semble être, pour l'auteur, celui qui
veut saisir le sens de ce qui se trame dans la dimension religieuse de la vie, ainsi

que le sens du présent. Il ne peut se placer, aussi peu que ce soit, en posture
prophétique, et dire ce qui est en train d'advenir. Car ce qui va advenir dépend
de «singularités concrètes», travaillées «à l'intime et au corps», et réalisant une

«figure de la relation à l'absolu» comme «hétérogénéité» (p. 147). Du coup,
cela n'est-il pas nécessairement une invention imprévisible non déductible
Comme on ne pouvait pas déduire à partir de la foi juive des cinquante années

précédant la naissance de Jésus que la figure du messie pourrait être bientôt
pensable à partir d'un homme ravalé au rang des criminels et qui mourrait sur
une croix, affirmé par ses disciples comme étant ensuite ressuscité et promettant
l'esprit en attente de son retour. C'est après coup, rétrospectivement, que l'on
dit que «tout cela était annoncé» par la tradition précédente. Aussi le théologien
ne peut-il faire des propositions pour l'avenir qui soient autre chose que la saisie

théologique de ce que contient telle ou telle expérience religieuse récemment

apparue. Pour le dire autrement, il peut mettre en évidence que telle ou telle
forme nouvelle de rapport à l'absolu ou d'expérience religieuse peut conduire
à redessiner la socialisation du religieux de telle ou telle façon, ou à produire
des transformations institutionnelles. Il peut donc proposer des socialisations
nouvelles, mais jamais par déduction, plutôt toujours dans l'attention à des

expériences religieuses vécues et concrètes. Et selon nous, dire que la théologie
a essentiellement à comprendre n'est pas la dévaloriser, mais simplement
marquer la différence entre l'expérience religieuse vécue et sa ressaisie dans

l'effort de compréhension. Dans la perspective proposée par Pierre Gisel, le

théologien veut dire ce qu'il en est du divin et du rapport de l'homme au divin.
Il n'est pas nécessairement celui qui vit concrètement et pleinement un certain

rapport au divin. Or c'est du rapport vécu et concret que vient la matière à partir
de laquelle s'exerce le théologien, en vue de mieux comprendre ce qui est en

jeu dans le rapport de l'homme à l'absolu. De ce point de vue, le théologien
dépend toujours d'une donnée qui le précède sans le dévaluer.




	Une lecture et ses questions

