Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 58 (2008)

Heft: 4: La théologie entre reprises différées, déplacements et ruptures
Artikel: Une lecture et ses questions

Autor: Waterlot, Ghislain

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381777

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 140 (2008), P. 325-329

UNE LECTURE ET SES QUESTIONS

GHISLAIN WATERLOT

Résumeé

11 s agit dans ce texte de mettre en évidence ce qui nous apparait comme
les «lignes de force» du livre de Pierre Gisel. Quatre lignes principales sont
ainsi dégagées, puis quatre points de discussion avec l'auteur sont briévement
développés.

Ce livre remarquable, riche et exigeant, suppose des lecteurs avertis. Sur le
fond, il propose une compréhension nouvelle de la théologie, qui tienne compte
des données culturelles et socio-politiques de notre temps, dans la région du
monde qui est la nétre. Il donne beaucoup a penser et ne peut laisser indifférent.
Dans le bref essai qui va suivre, il s’agira de tenter de mettre en évidence des
lignes de force qui, a mes yeux, traversent le livre et de proposer des points de
discussion et quelques questions critiques.

1. Quatre lignes de force

La premicere ligne de force consiste dans ’effort pour repenser le rapport
entre christianisme et théologie. A cette fin, Pierre Gisel propose un nouveau
centre de gravité: le christianisme en tant que réalité institutionnelle et socio-
culturelle apparue dans I’ Antiquité tardive, se comprenant elle-méme comme
récapitulation au cceur du monde. Ce qui retient en effet I’attention de 1’auteur,
c¢’est que ce christianisme initial ne s’est pas proposé comme substitution par
rapport a tout ce qui I’entourait, ni ne s’est donné comme origine radicale et
absolue, mais bien plutét comme récapitulation et totalisation d’une histoire
humaine donnée, dans une dramatique en laquelle il s’agissait d’assumer
et de dépasser judaisme et hellénisme. Le christianisme en sa constitution
premiére, essentiellement articulé a une institutionnalisation et a une politi-
sation, se voulait compréhension du monde et de la réalité humaine dans une
récapitulation sensée, assumant en elle-méme tout ce qui est humainement
manifesté : tout est recueilli et intégreé pour une assomption du sens au présent.
Cette compréhension premiere de la théologie, émergeant du monde et en vue
du monde, jusqu’alors négligée, tout au moins depuis les Temps modernes,



326 GHISLAIN WATERLOT

pourrait étre rectrice pour nous aujourd’hui, et nous permettrait de penser
I’effort théologique indépendamment de la confessionnalité.

La deuxieéme ligne de force, prolongeant la premiére, inscrit la théologie
hors d’une relation privilégiée a une religion: une théologie qui ne serait plus
assignée a une tradition donnée. Cette compréhension nouvelle de la théologie
s’appuie sur une affirmation fondamentale, selon laquelle I’humain est relation
a I’absolu, présence ou épreuve d’un exces. Par 1a I’homme n’est pas compris
comme pur objet, ¢lément de ’immense machinerie sociale, assimilable en tant
que tel a un outil dont il faut tirer le meilleur parti en le perfectionnant, mais au
contraire "humain constitue le relief du monde, ce par quoi il arrive quelque
chose au monde, étrangeté, intrigue, ouverture, inauguration, profondeur. Par
cette relation a I’absolu, I’étre humain est religieux et perpétuellement inventeur
de différences par ou se révelent des virtualités et se constitue une vie qui ne
colle pas a la naturalité du monde, mais le met en perspective et I’interroge. La
théologie sera alors «compréhension de I’humain sub ratione Dei». En tant que
I’humain est ouverture a I’absolu, il ressaisit son monde et I’ordonne de fagon
a faire sens et a remplir ’exigence de cette relation a [’absolu, inscrite au cceur
de lui-méme: il socialise et institutionnalise.

Troisiéme ligne de force: le monde humain dans lequel la théologie doit
penser sa tache est un monde pluriel out les altérations ne cessent de survenir
a partir d'une productivité humaine toujours renouvelée et inscrite dans des
institutions et des collectifs, point de focalisation de la théologie. Elle doit
saisir ce qui s’y trame, ce qui s’y joue, ce qui s’y exprime, ce qui s’y promet ou
s’y ouvre, mais aussi ce qui y est étouffé, ce qui s’y perd, ce qui menace. Saisir
toutes les identités et toutes les différences, toutes les affirmations et toutes les
négations dans le champ de I’humain comme relation a I’absolu (le non-li¢).

Quatriéme et derniére ligne de force: la théologie est une entreprise a
méme le monde, pour le monde et en vue du monde ; non en vue d'un au-dela
ou a partir d’une parole originairement inscrite hors du monde. 1.’ auteur se
distingue trés fortement de I’affirmation tendanciellement fondamentaliste
d’une vérité venue subitement d’ailleurs, a appliquer comme un code; de
méme, il se distingue de la compréhension de la théologie comme affirmation
de la rupture dans 1’ordre de 1’humain par I'irruption d’une révélation qui est
parole de Dieu saisie comme auto-communication de Dieu (donc, cette fois, la
distinction s’opére par rapport a la tradition barthienne). L’idée serait de partir
non plus de la révélation comme fait incompréhensible, mais de 1I’humain,
de ce qui se joue au cceur de I’humain, et de I’intrigue qui se noue avec ce
que I’humain nomme Dieu et qui ’excéde. Dans la constitution de la parole
chrétienne, on saisit une prise en charge, une maniére de remplir la faille qui
caractérise 1’humain et qui se révele dans la relation a de I’exces. Le chris-
tianisme redevient alors contingent, Dieu n’apparait plus comme fondement
absolu et nécessaire, mais comme parole risquée a travers une expérience déter-
minée, un «se dire» de 1’absolu, qui implique I’humain et en lequel 1I’humain
se dit aussi — et ne se dit pas —, et le christianisme est foi dans cette parole, qui
doit étre préservée du glissement vers I’affirmation d’un fondement absolu et



UNE LECTURE ET SES QUESTIONS 327

nécessaire compris a travers un savoir (glissement en lequel disparait le croire)
susceptible de s’imposer a tous. La théologie est la compréhension des modes
de constitution, de socialisation, d’institutionnalisation ; compréhension aussi
de plusieurs «dires» de 1’absolu dans la relation a I’humain, toujours situé¢ en
tant que tel, donc toujours relatif.

2. Points de discussion et remarques critiques

Le premier point de discussion est une remarque concernant / ‘étendue de la
tache, car telle qu’elle est définie, le lecteur n’en voit pas toujours tres clairement
les contours. Ressaisir entierement les cultures dans toutes leurs dimensions et
dans tous leurs foisonnements, pour parvenir a des généalogies qui permettent
de ne pas nous en tenir au regard fictif que les traditions religieuses portent sur
elles-mémes, ressaisir le devenir différencié des traditions religieuses, en ne
laissant de co6té aucun différend, aucune marge. Enfin parvenir, outre cet effort
généalogique, a formuler des propositions pour I’avenir. La tache est immense
et suppose le ralliement d’une large communauté savante sur les principes de
ce livre-charte.

Deuxiéme point de discussion: ['articulation de la théologie («fonda-
mentale» ou «spéculative» ou «philosophique») aux formes particuliéres que
sont les théologies se déployant a partir d'une tradition donnée : par exemple
la ou les théologies protestantes ? Cette articulation ne fait-elle pas probleme ?
Une contestation pourrait venir de ce que la «théologie fondamentale» proposée
sera en situation de penser des théologies particuliéres qui sont censées ne pas se
savoir elles-mémes, et dont la tache devient, du coup et dans cette perspective,
trés réduite: elles énoncent une spécification du rapport a I’absolu, mais elles
ne comprendront vraiment ce qu’elles font que par la grace de la théologie
fondamentale qui les réinscrit dans le grand courant indéfiniment créateur,
poétique et différenciant de I’humain qui se cherche et se réalise a travers les
mises en forme du rapport a I’absolu. Bref, ce que fait le théologien protestant,
catholique, orthodoxe devrait étre pensé par le «théologien fondamental», qui
occuperait par rapport a lui une place surplombante. La question est alors la
suivante: le théologien d’une tradition particuliére ne revendiquera-t-il pas la
dimension critique et la capacité a se relativiser, capacité qui est supposée, dans
la démarche théorique du livre, se situer ailleurs ? Ne pourra-t-il pas également
suspecter une transformation pure et simple de la théologie en philosophie (une
philosophie comprise ici comme anthropologie et non comme ontologie), dans
la mesure ou tout le religieux est compris et rapporté au désir humain et a sa
productivité ?

Troisiéme point: la relation de ['universel et du particulier. N’y a-t-il
pas difficulté a dire d’une part que la «théologie fondamentale» s’inscrit dans
I’humain social et institutionnel, hors toute particularisation dans une tradition
religieuse donnée, et dire d’autre part que c’est seulement par des singularités



328 GHISLAIN WATERLOT

concrétes que se constitue le théologique (au sens du «ce qui se dit de I’absolu»).
Précisons: la démarche théologique semble devoir étre (en tournant le dos a
I’herméneutique) compréhension d’héritages historiques, compréhension d’un
contexte (et de son amont), compréhension des différences et des différends
par comparaison systématique des lignes divergentes ou s’affirme du religieux,
compréhension des marginalisations, compréhension des enjeux institutionnels
et politiques, sociaux, voire économiques, etc. Une telle démarche donne a la
théologie la responsabilité¢ d’une théorie générale de I’humain, d’une anthro-
pologie générale qui recoit son épine dorsale de I’affirmation que I’humain est
rapport & un exces, rappert a I’absclu (et c’est sous cet angle qu’il est examiné).
Or la théologie comme théorie générale ne risque-t-elle pas de toujours
manquer (ou de ne jamais rejoindre) la particularité a travers laquelle se joue
et se dessine concrétement le rapport a I’absolu?!

Tout se passe comme si, en prenant I’image du cercle, nous commencions
par tracer une circonférence que nous ne pourrions jamais achever. Tandis que
si I’on part du point (en [’occurrence, une particularité, une hétérogenéite, un
universel incarné), on peut ensuite constituer le cercle, le constituer indéfiniment
comme un effeuillage sans fin, de couche en couche. On constitue un cercle (un
premier), puis un deuxiéme, un troisiéme, etc., dans une tache peut-étre inache-
vable mais au moins centrée ! Et qui ne risque pas du coup de se perdre dans
les sables d’une généalogie sans contours et qui est essentiellement généralité
parce qu’elle ne peut jamais saisir et rattraper ce pour quoi’ ou en vue de quoi
elle a commencé d’étre. Bref ne vaudrait-il pas mieux une démarche comme
celle de Sartre quand il étudie Flaubert (dans L 'idiot de la famille) plutot que
I’inscription immédiate dans une ére socio-culturelle dont on ne peut pas, par
définition, embrasser les contours et qui nous perd dans I'indéfini. Or il est
dit que la théologie doit se constituer comme généalogie globale, mais que ce
dont elle parle ne se réalise qu’a travers des particularités: 1a est la difficulté.
Comment le projet s’articule-t-1l concretement, en tenant compte de ces deux
exigences ? Ne faudrait-il pas partir de ces figures particuliéres pour construire
par rayonnement la généalogie visée ?

Avec un point de départ hétérogene et particulier, la théologie serait totali-
sation ouverte, ¢’est-a-dire toujours poursuivie, mais centrée, et non suspendue
a une visée qu’elle ne peut jamais rejoindre. Dans la perspective d’une
centration sur une particularité, la théologie resterait ceuvre collective dans la
mesure ou il faudrait qu’elle se constitue comme constellation d’études a partir
de particularités données; constellation, donc pluralité a travers laquelle elle
marquerait son ancrage dans |’humain, mais a travers laquelle aussi elle serait
concrete. Il y a 1a une question fondamentale de méthode.

! Le probléme se pose dans la mesure ol I’auteur insiste aussi sur le fait que c¢’est par
des singularités concretes que se joue le rapport a I’absolu. En d’autres termes, 1’individu
n’est pas tenu pour une réalité¢ secondaire (voire insignifiante), en ce qui concerne le
rapport a I’absolu, et il n’est jamais dit que tout est produit par I’institution.

2 L’humain en tant qu’il est un rapport concret (donc individuel avant d’étre collectif,
méme si le collectif est nécessaire et incontournable) a ’absolu.



UNE LECTURE ET SES QUESTIONS 329

Quatrieme et dernier point, relatif & la destination de la théologie. La
théologie est congue ici comme compréhension des affirmations humaines de
foi a partir de toutes les constructions afférentes (symboliques, institutionnelles,
sociales). Mais il est également dit que la théologie doit étre force de propo-
sition pour [’avenir (¢f. p. 149 ou la théologie est présentée comme puissance de
proposition dans le monde contemporain travaillé par un religieux labile). Cela
pose au moins question. Quelle serait la légitimité de cette dimension de force
de proposition ? La créativité religieuse n’implique-t-elle pas I’inscription dans
une expérience singuliére qui travaille et fait vivre, de maniére imprévisible,
des €léments du religieux ? N’est-ce pas a partir de I’expérience singuliere et
irremplagable du religieux par un individu concret que se créent des discours
qui pourront donner naissance a de nouveaux schemes théologiques ? Une
proposition religieuse novatrice releve-t-elle du travail du théologien ? Ou alors
il faudrait s’entendre sur ce dont on parle quand on évoque une proposition
religieuse pour le monde. Le théologien semble étre, pour 1’auteur, celui qui
veut saisir le sens de ce qui se trame dans la dimension religieuse de la vie, ainsi
que le sens du présent. Il ne peut se placer, aussi peu que ce soit, en posture
prophétique, et dire ce qui est en train d’advenir. Car ce qui va advenir dépend
de «singularités concretes», travaillées «a I’intime et au corps», et réalisant une
«figure de la relation a I’absolu» comme «hétérogénéité» (p. 147). Du coup,
cela n’est-il pas nécessairement une invention imprévisible ? non déductible ?
Comme on ne pouvait pas déduire a partir de la foi juive des cinquante années
précédant la naissance de Jésus que la figure du messie pourrait étre bientot
pensable a partir d’un homme ravalé au rang des criminels et qui mourrait sur
une croix, affirmé par ses disciples comme étant ensuite ressuscité et promettant
I’esprit en attente de son retour. C’est apres coup, rétrospectivement, que 1’on
dit que «tout cela était annoncé» par la tradition précédente. Aussi le théologien
ne peut-il faire des propositions pour I’avenir qui soient autre chose que la saisie
théologique de ce que contient telle ou telle expérience religieuse récemment
apparue. Pour le dire autrement, il peut mettre en évidence que telle ou telle
forme nouvelle de rapport a 1’absolu ou d’expérience religieuse peut conduire
a redessiner la socialisation du religieux de telle ou telle fagon, ou a produire
des transformations institutionnelles. 1l peut donc proposer des socialisations
nouvelles, mais jamais par déduction, plutdt toujours dans I’attention a des
expériences religieuses vécues et concretes. Et selon nous, dire que la théologie
a essentiellement & comprendre n’est pas la dévaloriser, mais simplement
marquer la différence entre ’expérience religicuse vécue et sa ressaisie dans
I’effort de compréhension. Dans la perspective proposée par Pierre Gisel, le
théologien veut dire ce qu’il en est du divin et du rapport de I’homme au divin.
Il n’est pas nécessairement celui qui vit concretement et pleinement un certain
rapport au divin. Or c’est du rapport vécu et concret que vient la matiére a partir
de laquelle s’exerce le théologien, en vue de mieux comprendre ce qui est en
jeu dans le rapport de ’homme a I’absolu. De ce point de vue, le théologien
dépend toujours d’une donnée qui le précede sans le dévaluer.






	Une lecture et ses questions

