
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 58 (2008)

Heft: 4: La théologie entre reprises différées, déplacements et ruptures

Artikel: Réponse à Philippe Grosos

Autor: Gisel, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381776

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381776
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 140 (2008), P. 319-324

RÉPONSE À PHILIPPE GROSOS

Pierre Gisel

Résumé

La réponse reprend sur le fond ce qu 'il en est, en christianisme, de la
révélation, un thème qui, en modernité, a fait l'objet d'un assez net tournant
au cœur du XXe siècle. Elle se poursuit par l'examen de la question de ce qui
se tiendrait au cœur de la théologie et la définirait comme discipline : un type
de rapport à l'objet.

Les questions de Philippe Grosos, tout aussi fortes et centrales que celles

posées par mes deux premiers interlocuteurs, nous conduisent à un débat qui
pourrait paraître plus interne à la théologie. Mais elles sont posées par Philippe
Grosos - et ici examinées - de l'extérieur, même si c'est pour souligner

- «phénoménologiquement» - un fait d'altérité qui marque et constitue ce

qu'est la croyance (le concept de révélation lui donne corps), et qui définit alors

un discours (la «théologie») non réductible aux sciences humaines ou à une
vision anthropologique.

1. Qu'entendre par «révélation»

La question de la révélation traverse l'ensemble du propos de Philippe
Grosos. Or, c'est à la fois un concept central en théologie - ou dans ce à quoi
a affaire la théologie - et un concept qui connaît une histoire diversifiée, et du

coup matière à conflits.
Le concept occupe une place quasi stratégique avec les Temps modernes. Du

coup, la manière de comprendre ce qu'on entend par un fait de révélation ainsi

que le statut qu'on va lui donner apparaissent instructifs. Le débat est d'ailleurs
explicitement au centre de la discussion au XXe siècle en théologie chrétienne,
se démarquant des Temps modernes en leurs expressions classiques. Il l'est
en catholicisme, scandant le passage - un vrai décalage, en ces matières - de

Vatican I 1869-1870) à Vatican II (1962-1965), par-delà la crise moderniste (la
condamnation de 1907), et passant par la «nouvelle théologie» qui émerge dans
les années 1940 (Marie-Dominique Chenu, Henri de Lubac, Yves Congar et

d'autres), cristallisée autour d'une redécouverte de la patristique et décentrant

un (néo)thomisme quasi officiel, ainsi que par les systématisations, différentes
au demeurant, tant de Karl Rahner que de Hans Urs von Balthasar, auteurs ici



320 PIERRE GISEL

emblématiques et fortement reçus. Le débat est tout aussi central et typique
en protestantisme, un penser renouvelé du concept de révélation se tenant
derrière la théologie de Karl Barth - sur ce point, je ne m'en démarquerais pas
comme je m'en suis démarqué sur d'autres, ce qu'a relevé Philippe Grosos - et

plus globalement derrière la «théologie dialectique», changeant de terrain par
rapport au libéralisme, adaptatif, des théologies dominantes d'avant 1914, mais

sans pour autant (re)tomber dans des positions orthodoxes classiques, ni non
plus evangelical, voire fondamentalistes.

Qu'entendre par «révélation» Un ensemble d'informations sur Dieu et

l'au-delà, ou à partir de Dieu et de l'au-delà Dès lors des «propositions à

croire» (ou des «vérités à croire»), du coup garanties par l'Église ou par un
texte «révélé» On a pu le mettre ainsi en place avec les Temps modernes,
et c'est effectivement sous cette forme que la question d'une révélation fut,
tout naturellement, objet de critiques et de refus de la part des adversaires du

christianisme, tout au moins du christianisme positif, ecclésial. Or, c'est là un

concept situé (en tant que tel, instructif bien sûr). On a pu et l'on peut, ailleurs
ou auparavant, en contexte ésotérique par exemple ou selon des dispositions
antérieures aux rationalisations modernes, entendre le concept de révélation

autrement; parler, par exemple, d'«illumination» intérieure, s'opérant sur
un chemin déjà et toujours en cours où, à un moment, tout se cristallise et se

redispose d'une certaine manière.
Ce n'est en tout cas pas comme ensemble d'informations et dès lors «propositions

à croire» que les Confessions d'Augustin rendent compte d'un moment ou
d'un déploiement de «révélation». Ni les Pères grecs, bien proches du platonisme
ou du néoplatonisme. Quant aux docteurs médiévaux, ils se tiennent dans les traces
de Denys l'Aréopagite, et ils ne peuvent pas ne pas intégrer, constitutivement,
une part de «théologie négative» (niant toute proposition positive, symbolique
ou doctrinale, au nom et au profit même de la vérité qu'elle désigne ou qu'elle
cristallise) au cœur de ce qu'ils entreprennent de penser théologiquement.

Coupant avec le concept de révélation comme «propositions à croire», le

XXe siècle chrétien a mis en position centrale Dieu comme «auto-détermination»,

une «auto-détermination» qui se «répète» au cœur de la révélation,
ainsi chez Barth, ou comme «auto-communication», ainsi chez Rahner, une
«auto-communication» qui requiert, intrinsèquement, la «réception» ou réponse
du sujet humain. Cette perspective sous-tend Vatican II, tout particulièrement
dans la «Constitution dogmatique sur la Révélation divine», Dei Verbum, une
«Constitution» certes d'élaboration fortement discutée, mais décisive.

Le théologien et jésuite Christoph Theobald fait même de ce moment de

«révélation» au statut et à la forme repensés un troisième «pôle», à côté des

deux autres que sont, à Vatican II, l'Église et la société. C'est un pôle de fait
transversal («vertical») à l'arc («horizontal») que constituent les deux autres '.

Mais une telle disposition suppose bien la rupture ou le déplacement que

1

Cf. «Introduction», in: Vatican IL L'intégralité (1967), Paris, Bayard, 2002, p. I-
XXXIV, ici : p. V



REPONSE A PHILIPPE GROSOS 321

j'ai indiqué, explicitement même: «La Révélation n'est pas d'abord définie,

comme au concile Vatican I, à partir d'un contenu (des vérités à croire, des

commandements à accomplir, des rites à pratiquer), mais comme expérience,
comme événement de rencontre ou de communication. En effet, Dieu ne nous
révèle pas d'abord des choses, des vérités, des dons, il n'a qu'une chose à nous

communiquer : Lui-même - Lui-même comme mystère absolu. La seule réponse

adéquate - la foi - est alors le don de soi du croyant, offrande libre, dont la racine

ultime est la conscience humaine»2. Dans un langage certes reçu, ecclésial, tout
est dit3. Et de la nouvelle position de fond ne pouvaient que découler les ouvertures

touchant la «liberté religieuse» (Dignitatis humanae) ou les «religions non
chrétiennes» (Nostra aetate), pierres de touche autour desquelles s'est significati

vement cristallisé le refus, «intégriste», de MgrLefebvre4.

Sur ce que l'on entend ou peut entendre par «révélation» en matière

religieuse, il y a donc, on le voit, débat. Même interne au christianisme, ou

plus largement aux monothéismes, et examiner ici les différences - différences

typologisables entre monothéismes, et différences quant à leur gestion historique

diverse du motif en cause - serait bien instructif. Quand je dis dans mon
livre, et que relève Philippe Grosos, que «la théologie n'est pas nécessairement

[...] d'abord ou principiellement adossée à une révélation, à un message et à

sa vérité» (p. 16), il faut entendre une révélation conçue, explicitement ou non,
sur le mode de «vérités données à croire», ou tout au moins fonctionnant ainsi,
psychologiquement (spirituellement) et socialement (ecclésialement). Pour une

théologie qui ne se laisse pas entraîner sur le terrain moderne des «vérités à

croire» - ainsi que pour les sciences des religions, certes selon un autre statut
du discours et une autre sphère d'argumentation -, tout est, effectivement,
«médiatisé» et, donc, pour reprendre ce que Philippe Grosos pointe ici, tout
est renvoyé à des «données anthropologiques et socioculturelles larges» ; et la

théologie va bien dès lors relever de ce qui donne forme «au monde socioculturel

médiatisé par des pratiques humaines et des productions signifiantes».
Est-ce à dire que je sanctionnerais alors la position telle que repensée en

théologie chrétienne au XXe siècle À son niveau, évidemment. Mais mon
terrain de travail s'est déplacé et l'interrogation modifiée. Comme toute proposition

théologique, celle rapportée ici à Barth, à Rahner et à Vatican II doit être

objet de réflexion sur le plan socio-historique'' qui l'interroge - comme elle

interroge toute réalité religieuse - comme symptôme.
Si on voulait aller plus avant, il y aurait donc bien à prendre en

considération la théologie, mais au sens où elle ressortit à une histoire plus large.

2 Ibid, p. VI.
3 La «Constitution» adoptée difière de textes préparatoires qui en étaient restés à une

«conception intellectualiste de la Révélation», fondant des «vérités à croire», ibid., p. XVII.
4 Cf. N. Senéze, La crise intégriste. Vingt ans après le schisme de Msr Lefebvre,

Paris, Bayard, 2008.
3 Une telle interrogation sous-tend l'article que j'ai écrit dans la foulée, «Place,

fonction et forme de la théologie». Recherches de science religieuse 96, 2008, p. 503-526.



322 PIERRE GISEL

Ajoutons que la problématisation alors à mettre en œuvre pourrait être vue
comme un effet, différé, de ce qui a pu être antérieurement porté par l'exercice
théologique, même si ce fut dans l'ambivalence et en outre selon un axe

d'interrogation déterminé par une forme du religieux - un monothéisme, et
de prégnance chrétienne -, une forme centrale en Occident au demeurant, et à

prendre en considération et à problématiser d'autant plus vivement aujourd'hui
que c'est à ce propos que notre temps marque décalage.

Soulignons un dernier point. Révélation dit ici un Dieu en excès, du coup
indirect et requérant un passage par des réalités historiques et subjectives
de teneur socio-historique. Ce qu'on entend par révélation dans le tournant
théologique du XXe siècle indiqué vaut en fin de compte comme équivalent
de Dieu se manifestant et ouvrant une vie humaine pouvant s'accomplir pour
le meilleur. Un équivalent de Dieu, ou au moins une parabole de Dieu ou
de son altérité. En forme d'événement; ou d'avènement. Marque d'excès?
d'hétérogénéité en asymétrie provoquant déplacement J'ai souvent usé

de tels termes, «altérité» me paraissant trop susceptible d'être pensé selon un
axe finalement relationnel (le «Je-Tu» de Buber) ou d'ouvrir sur pure béance

selon une inflexion ayant passé par une lecture de Lacan ou de Derrida. Quoi
qu'il en soit du vocabulaire, il y a ici, d'abord, une équivoque à lever. Au moins

quant à l'usage effectif du motif mis en avant. C'est qu'il ne suffit pas de dire
événement pour sortir d'une quête d'originaire ou de fondement. L'exercice de

la théologie dans les suites tant de la «théologie dialectique» que de Vatican
II sur ce point l'illustre assurément. Il y a en outre, et par-delà, un questionnement

à instruire sur le motif même en cause. Si, par «révélation», on entend

un moment purement événementiel, n'ouvre-t-on pas sur de Yevanescent et

ne donne-t-on pas lieu à du nihilisme dirait Nietzsche, un point que reprend
exactement Jean-Luc Nancy dans sa «déconstruction du christianisme»6

(analogue : Marcel Gauchet parlant du christianisme comme «religion de la

sortie de la religion») La question serait alors au moins ouverte d'un retour
aux nécessaires effectivités historiques, aux histoires réelles qui donnent forme
à l'humain et qu'on raconte, bref à de la structuration7, symbolique, rituelle,
organisationnelle, en outre prise dans des dispositifs socio-culturels à chaque
fois et livrée à des récits généalogiques8.

6 Cf. La déclosion (Déconstruction du christianisme I), Paris, Galilée, 2005, p. 203-
226.

7 Le catholicisme tridentin assurait une telle structuration, et il ne suffit pas de
dire que c'était au gré d'une idéologisation pour en être quitte, sauf à abandonner tout
moment de structuration (mais qu'est-ce que l'humain hors cela Si l'excès est à la
racine d'un «geste», et non fondement d'un «contenu», ce geste est à inscrire en effectivité

historique ; sur ce point et sur terrain chrétien, cf. C. Theobald, Le christianisme
comme style. Une manière défaire de la théologie en postmodemité, 2 vol., Paris, Cerf,
2007.

s À l'encontre donc d'A. Badiou, par exemple son Saint Paul. La fondation de

l'universalisme, Paris, P.U.F., 1997.



REPONSE A PHILIPPE GROSOS 323

2. La théologie, une discipline dont la «substance»
la «distingue des autres savoirs»

Renvoyant aux croyances en leurs effectivités, est-ce ramener la théologie à

du «doxologique» (à de la doxa) Pour une part, sûrement. La théologie n'est

pas et ne saurait être - ni de fait, ni de droit - un savoir en prise directe sur un
objet donné, Dieu par hypothèse pour suivre l'étymologie. En revanche, il peut y
avoir un ou des savoirs à propos des croyances. Savoir historique de leurs divers
déploiements. Mais savoir aussi de ce qui s'y noue et s'y joue de l'humain. La
scène religieuse est susceptible d'être travaillée socio-historiquement, et en fin
de compte susceptible de savoirs articulés, quant aux fonctions assumées et à

diverses manières de les assumer, quant à ce qui s'y dit à chaque fois aussi, tant
au regard de son rapport au social qu'au regard des formes adoptées et de leurs
interactions. La scène religieuse est susceptible, par-delà, d'être problématisée
quant aux affects qui traversent l'humain et le donnent à voir, ouvrant ainsi
également à ce qu'on peut valider comme savoirs. L'esthétique est elle aussi

rapportée à des œuvres concrètes, historiques et contingentes, et peut pourtant
être travaillée sous divers angles, qui en objectivent les réalités et font voir
quelque chose de l'humain.

Mais, par-delà la teneur doxologique, Philippe Grosos pointe un aspect
plus spécifique. La croyance - toute doxa qu'elle soit - est investie
(«passivement») par ce à quoi elle se rapporte. Elle se fait pistis au sens fort, et
c'est à cela qu'aurait affaire une théologie qui résisterait à une réduction ou
à une dissolution anthropologique. Pistis dit-elle plus, ici, qu'émotion esthétique

en matière d'expression artistique En tout cas, à mon sens, le champ
des expressions esthétiques excède un traitement purement historique (une
histoire de l'art), comme, effectivement, le champ des croyances excède un
traitement purement historique (une histoire des institutions et, notamment, des

théologies). À chaque fois, il convient de dire et de valider un certain nombre
de choses, objectivables et susceptibles de problématisation, de traitement et
de réflexion quant à l'humain. En matière religieuse - ici de fait marquée par
le christianisme -, la question de Dieu; j'ai dit parfois - souvent - l'absolu,
voire le divin ou le Dieu, le transcendant ou une justification de dernière
instance. C'était pour marquer que, sur ce plan, qui n'épuise au reste pas toute

circonscription religieuse, la question de Dieu - posée, affirmée, niée, déniée

ou métamorphosée - est une question qui peut avoir pertinence pour tous, et

non pour les seuls croyants. Mais il n'y a bien sûr de «culte» - de croyance

- qu'en lien à un Dieu déterminé, comme il n'y a d'émotion esthétique qu'en
lien à des œuvres déterminées. Au reste, pour moi, il n'y a d'existence humaine

que déterminée, singulière bien sûr, et située. Pas de culte «de la raison» donc.

Ni non plus de pur «symbole» d'ailleurs, ou de simple «figure», selon spiritualisme

moderne («symbole du bien», figuration de l'humain, etc.), quoi qu'aient
pu espérer certains.



324 PIERRE GISEL

Qu'en ces matières le savoir proposé «décrirait un phénomène de façon
telle que ceux qui s'y rapportent ne le reconnaissent plus» n'est pas grave. À
un premier niveau en tout cas. Un savoir de science politique dit aussi autre
chose que ce à quoi prétendent les acteurs. Et un artiste n'est pas maître de ce

que son œuvre fait voir ou «révèle». A fortiori en matière religieuse, où une
méconnaissance est constitutive. Nietzsche et Freud disent quelque chose de

décisif sur le christianisme, même si le croyant de base ne s'y reconnaît pas.
Et s'il fallait que le critère de validité, pour ce qu'on peut et doit dire touchant
un fondamentaliste protestant ou un islamiste radical, soit que le croyant s'y
reconnaisse, on n'irait pas très loin. Il y a bien ici savoir, et un savoir autre que
la conscience des acteurs.

À un second niveau, une part du questionnement critique de Philippe Grosos
demeure: le fait de l'«émotion» religieuse, pour parler de façon analogue à

l'évocation d'une «émotion» esthétique. Être imperméable à ce qui vibre là de

l'humain, que cela soit illusion ou imposture, authentique ou aliéné, ne permet
probablement pas d'accéder à la meilleure compréhension. Mais n'est pas pour
autant ici en cause un équivalent de ce que d'aucuns nomment compréhension
interne. Toute compréhension interne doit au reste être nécessairement décalée,
soumise à interrogation autre pour se révéler instructive. Mais cela, même
la théologie le savait. Aussi vrai qu'elle savait que l'expérience religieuse lui
échappait, comme lui échappe d'ailleurs ce qu'il en est de l'individu singulier qui
y est engagé, et comme elle se savait encore, du coup, plurielle et - c'est lié - de

toute manière constitutivement à distance de tout ce à quoi elle peut renvoyer.
«Anthropologie du croire» Oui, pour une part. Mais croire peut engager

- engage et a engagé - un rapport à Dieu. Sur le terrain d'une «anthropologie
du croire», il y a dès lors entre autres à penser ce motif, et l'exercice théologique

en a déployé et balisé une histoire de la problématique.
En tout cela, on touche, comme à propos de la thématique d'une «révélation»,

la question de l'altérité. Centrale pour le christianisme et l'Occident. Elle marque
extériorité. Mais son traitement doit être plus large que ce qui porte à «extrin-
sécisme», selon un mot qui ne fut pas par hasard au cœur des débats liés à la

crise moderniste (cf. Maurice Blondel9). Les sciences humaines disposent ici de

quelques ressources. La philosophie en connaît bien sûr aussi la problématique,
en sa complexité: le thème d'une transcendance dans l'immanence, présent au
moins depuis l'idéalisme allemand, suffirait à l'indiquer.

9 Cf. «Histoire et dogme. Les lacunes philosophiques de l'exégèse moderne»
1904), in : Les premiers écrits de Maurice Blondel. Lettre au directeur des Annales de

philosophie chrétienne [et autres essais], Paris, P.U.F., 1956, p. 149-228.


	Réponse à Philippe Grosos

