Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 58 (2008)

Heft: 4: La théologie entre reprises différées, déplacements et ruptures
Artikel: Réponse a Philippe Grosos

Autor: Gisel, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381776

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381776
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 140 (2008), P. 319-324

REPONSE A PHILIPPE GROSOS

PierRE GISEL

Résume

La réponse reprend sur le fond ce qu’il en est, en christianisme, de la
révélation, un theme qui, en modernite, a fait l'objet d'un assez net tournant
au ceeur du XX¢ siecle. Elle se poursuit par |'examen de la question de ce qui
se tiendrait au ceeur de la théologie et la définirait comme discipline : un type
de rapport a l'objet.

Les questions de Philippe Grosos, tout aussi fortes et centrales que celles
posées par mes deux premiers interlocuteurs, nous conduisent a un débat qui
pourrait paraitre plus interne a la théologie. Mais elles sont posées par Philippe
Grosos — et ici examinées — de I’extérieur, méme si c’est pour souligner
— «phénoménologiquement» ? — un fait d’altérité qui marque et constitue ce
qu’est la croyance (le concept de révélation lui donne corps), et qui définit alors
un discours (la «théologie») non réductible aux sciences humaines ou a une
vision anthropologique.

1. Qu’entendre par «révélation» ?

La question de la révélation traverse I’ensemble du propos de Philippe
Grosos. Or, c’est a la fois un concept central en théologie — ou dans ce a quoi
a affaire la théologie — et un concept qui connait une histoire diversifiée, et du
coup matiere a conflits.

Le concept occupe une place quasi stratégique avec les Temps modernes. Du
coup, la maniére de comprendre ce qu’on entend par un fait de révélation ainsi
que le statut qu’on va lui donner apparaissent instructifs. Le débat est d’ailleurs
explicitement au centre de la discussion au XX siecle en théologie chrétienne,
se démarquant des Temps modernes en leurs expressions classiques. Il ’est
en catholicisme, scandant le passage — un vrai décalage, en ces mati¢res — de
Vatican I (1869-1870) a Vatican 11 (1962-1965), par-dela la crise moderniste (la
condamnation de 1907), et passant par la «<nouvelle théologie» qui émerge dans
les années 1940 (Marie-Dominique Chenu, Henri de Lubac, Yves Congar et
d’autres), cristallisée autour d’une redécouverte de la patristique et décentrant
un (néo)thomisme quasi officiel, ainsi que par les systématisations, différentes
au demeurant, tant de Karl Rahner que de Hans Urs von Balthasar, auteurs ici



320 PIERRE GISEL

emblématiques et fortement regus. Le débat est tout aussi central et typique
en protestantisme, un penser renouvelé du concept de révélation se tenant
derriere la théologie de Karl Barth — sur ce point, je ne m’en démarquerais pas
comme je m’en suis démarqué sur d’autres, ce qu’a relevé Philippe Grosos — et
plus globalement derri¢re la «théologie dialectique», changeant de terrain par
rapport au libéralisme, adaptatif, des théologies dominantes d’avant 1914, mais
sans pour autant (re)tomber dans des positions orthodoxes classiques, ni non
plus evangelical, voire fondamentalistes.

Qu’entendre par «révélation» ? Un ensemble d’informations sur Dieu et
’au-dela, ou a partir de Dieu et de I'au-dela ? Deés lors des «propositions a
croire» (ou des «vérités a croire»), du coup garanties par 1’Eglise ou par un
texte «révélé» ? On a pu le mettre ainsi en place avec les Temps modernes,
et c’est effectivement sous cette forme que la question d’une révélation fut,
tout naturellement, objet de critiques et de refus de la part des adversaires du
christianisme, tout au moins du christianisme positif, ecclésial. Or, c’est 1a un
concept situé (en tant que tel, instructif bien str). On a pu et I’on peut, ailleurs
ou auparavant, en contexte ésotérique par exemple ou selon des dispositions
antérieures aux rationalisations modernes, entendre le concept de révélation
autrement; parler, par exemple, d’«illumination» intérieure, s’opérant sur
un chemin déja et toujours en cours ol, a un moment, tout se cristallise et se
redispose d’une certaine maniére.

Ce n’est en tout cas pas comme ensemble d’informations et dés lors «propo-
sitions a croire» que les Confessions d’ Augustin rendent compte d’un moment ou
d’un déploiement de «révélation». Ni les Peres grecs, bien proches du platonisme
ou du néoplatonisme. Quant aux docteurs médiévaux, ils se tiennent dans les traces
de Denys I’ Aréopagite, et ils ne peuvent pas ne pas intégrer, constitutivement,
une part de «théologie négative» (niant toute proposition positive, symbolique
ou doctrinale, au nom et au profit méme de la vérité qu’elle désigne ou qu’elle
cristallise) au cceur de ce qu’ils entreprennent de penser théologiquement.

Coupant avec le concept de révélation comme «propositions a croire», le
XXe siécle chrétien a mis en position centrale Dieu comme «auto-détermi-
nation», une «auto-détermination» qui se «répete» au cceur de la révélation,
ainsi chez Barth, ou comme «auto-communication», ainsi chez Rahner, une
«auto-communication» qui requiert, intrinséquement, la «réception» ou réponse
du sujet humain. Cette perspective sous-tend Vatican Il, tout particulierement
dans la «Constitution dogmatique sur la Révélation divine», Dei Verbum, une
«Constitution» certes d’élaboration fortement discutée, mais décisive.

Le théologien et jésuite Christoph Theobald fait méme de ce moment de
«révélation» au statut et a la forme repensés un troisieme «pdle», a coté des
deux autres que sont, a Vatican II, I'Eglise et la société. C’est un péle de fait
transversal («vertical») a I’arc («horizontal») que constituent les deux autres .
Mais une telle disposition suppose bien la rupture ou le déplacement que

" Cf. «Introductiony, in: Vatican Il. L’intégralité (1967), Paris, Bayard, 2002, p.I-
XXXIV, ici: p. V.



REPONSE A PHILIPPE GROSOS 321

j’al indiqué, explicitement méme: «La Révélation n’est pas d’abord définie,
comme au concile Vatican I, a partir d’un contenu (des vérités a croire, des
commandements a accomplir, des rites a pratiquer), mais comme expérience,
comme évenement de rencontre ou de communication. En effet, Dieu ne nous
révele pas d’abord des choses, des vérités, des dons, il n’a qu’une chose a nous
communiquer : Lui-méme — Lui-méme comme mystére absolu. La seule réponse
adéquate — la fo1 — est alors le don de soi du croyant, offrande /ibre, dont la racine
ultime est la conscience humaine» ?. Dans un langage certes regu, ecclésial, tout
est dit’. Et de la nouvelle position de fond ne pouvaient que découler les ouver-
tures touchant la «liberté religieuse» (Dignitatis humanae) ou les «religions non
chrétiennes» (Nostra aetate), pierres de touche autour desquelles s’est significa-
tivement cristallisé€ le refus, «intégriste», de M# Lefebvre®.

Sur ce que I’on entend ou peut entendre par «révélation» en maticre
religieuse, il y a donc, on le voit, débat. Méme interne au christianisme, ou
plus largement aux monothéismes, et examiner ici les différences — différences
typologisables entre monothéismes, et différences quant a leur gestion histo-
rique diverse du motif en cause — serait bien instructif. Quand je dis dans mon
livre, et que reléve Philippe Grosos, que «la théologie n’est pas nécessairement
[...] d’abord ou principiellement adossée a une révélation, a un message et a
sa vérité» (p. 16), il faut entendre une révélation congue, explicitement ou non,
sur le mode de «vérités données a croire», ou tout au moins fonctionnant ainsi,
psychologiquement (spirituellement) et socialement (ecclésialement). Pour une
théologie qui ne se laisse pas entrainer sur le terrain moderne des «vérités a
croire» — ainsi que pour les sciences des religions, certes selon un autre statut
du discours et une autre sphére d’argumentation —, tout est, effectivement,
«médiatisé» et, donc, pour reprendre ce que Philippe Grosos pointe ici, tout
est renvoy€ a des «données anthropologiques et socioculturelles larges» ; et la
théologie va bien des lors relever de ce qui donne forme «au monde sociocul-
turel médiatisé par des pratiques humaines et des productions signifiantes».

Est-ce a dire que je sanctionnerais alors la position telle que repensée en
théologie chrétienne au XX¢ siécle ? A son niveau, évidemment. Mais mon
terrain de travail s’est déplacé et I’interrogation modifiée. Comme toute propo-
sition théologique, celle rapportée ici a Barth, a Rahner et a Vatican I1 doit étre
objet de réflexion sur le plan socio-historique® qui I’interroge — comme elle
interroge toute réalité religieuse — comme symptome.

Si on voulait aller plus avant, il y aurait donc bien a prendre en consi-
dération la théologie, mais au sens ou elle ressortit a une histoire plus large.

2 Ibid.,p. VL.

? La «Constitution» adoptée differe de textes préparatoires qui en étaient restés a une
«conception intellectualiste de la Révélation», fondant des «vérités a croire», ibid., p. XVII.

* Cf. N. SENEZE, La crise intégriste. Vingt ans apres le schisme de M Lefebvre,
Paris, Bayard, 2008.

> Une telle interrogation sous-tend I’article que j’ai écrit dans la foulée, «Place,
fonction et forme de la théologie», Recherches de science religieuse 96, 2008, p. 503-526.



322 PIERRE GISEL

Ajoutons que la problématisation alors & mettre en ceuvre pourrait étre vue
comme un effet, différé, de ce qui a pu étre antérieurement porté par I’exercice
théologique, méme si ce fut dans Iambivalence et en outre selon un axe
d’interrogation déterminé par une forme du religieux — un monothéisme, et
de prégnance chrétienne —, une forme centrale en Occident au demeurant, et a
prendre en considération et a problématiser d’autant plus vivement aujourd’hui
que c’est a ce propos que notre temps marque décalage.

Soulignons un dernier point. Révélation dit ici un Dieu en excés, du coup
indirect et requérant un passage par des réalités historiques et subjectives
de teneur socio-historique. Ce qu’on entend par révélation dans le tournant
théologique du XX¢ siécle indiqué vaut en fin de compte comme équivalent
de Dieu se manifestant et ouvrant une vie humaine pouvant s’accomplir pour
le meilleur. Un équivalent de Dieu, ou au moins une parabole de Dieu ou
de son altérite. En forme d’événement; ou d’avenement. Marque d’exces ?
d’hétérogeneité ? en asymétrie ? provoquant déplacement ? J’ai souvent usé
de tels termes, «altérité» me paraissant trop susceptible d’étre pensé selon un
axe finalement relationnel (le «Je-Tu» de Buber) ou d’ouvrir sur pure béance
selon une inflexion ayant pass€ par une lecture de Lacan ou de Derrida. Quoi
qu’il en soit du vocabulaire, il y a ici, d’abord, une équivoque a lever. Au moins
quant a I'usage effectif du motif mis en avant. C’est qu’il ne suffit pas de dire
événement pour sortir d’une quéte d’originaire ou de fondement. L’ exercice de
la théologie dans les suites tant de la «théologie dialectique» que de Vatican
IT sur ce point I'illustre assurément. Il y a en outre, et par-dela, un question-
nement a instruire sur le motif méme en cause. Si, par «révélation», on entend
un moment purement événementiel, n’ouvre-t-on pas sur de ’évanescent et
ne donne-t-on pas lieu a du nihilisme dirait Nietzsche, un point que reprend
exactement Jean-Luc Nancy dans sa «déconstruction du christianisme»®
{analogue: Marcel Gauchet pariant du christianisme comme «religion de la
sortie de la religion») ? La question serait alors au moins ouverte d’un retour
aux nécessaires effectivités historiques, aux histoires réelles qui donnent forme
a I’humain et qu’on raconte, bref a de la structuration’, symbolique, rituelle,
organisationnelle, en outre prise dans des dispositifs socio-culturels a chaque
fois et livrée a des récits généalogiques®.

® Cf. La déclosion (Déconstruction du christianisme 1), Paris, Galilée, 2005, p. 203-
226.

’ Le catholicisme tridentin assurait une telle structuration, et il ne suffit pas de
dire que c’était au gré d’une idéologisation pour en étre quitte, sauf a abandonner tout
moment de structuration (mais qu’est-ce que ’humain hors cela ?). Si 'excés est a la
racine d’un «geste», et non fondement d’un «contenu», ce geste est a inscrire en effec-
tivité historique; sur ce point et sur terrain chrétien, ¢f. C. THEOBALD, Le christianisme
comme style. Une maniére de faire de la théologie en postmodernité, 2 vol., Paris, Cerf,
2007.

$ A I’encontre donc d’A. Bapiou, par exemple son Saint Paul. La fondation de
l'universalisme, Paris, P.U.F., 1997,



REPONSE A PHILIPPE GROSOS 323

2. La théologie, une discipline dont la «substance»
la «distingue des autres savoirsy ?

Renvoyant aux croyances en leurs effectivités, est-ce ramener la théologie a
du «doxologique» (a de la doxa) ? Pour une part, sirement. La théologie n’est
pas et ne saurait étre — ni de fait, ni de droit — un savoir en prise directe sur un
objet donné, Dieu par hypothese pour suivre I’étymologie. En revanche, il peuty
avoir un ou des savoirs a propos des croyances. Savoir historique de leurs divers
déploiements. Mais savoir aussi de ce qui s’y noue et s’y joue de I’humain. La
sceéne religieuse est susceptible d’étre travaillée socio-historiquement, et en fin
de compte susceptible de savoirs articulés, quant aux fonctions assumées et a
diverses manieres de les assumer, quant a ce qui s’y dit a chaque fois aussi, tant
au regard de son rapport au social qu’au regard des formes adoptées et de leurs
interactions. La scene religieuse est susceptible, par-dela, d’étre problématisée
quant aux affects qui traversent [’humain et le donnent a voir, ouvrant ainsi
¢galement a ce qu’on peut valider comme savoirs. L’esthétique est elle aussi
rapportée a des ceuvres concretes, historiques et contingentes, et peut pourtant
étre travaillée sous divers angles, qui en objectivent les réalités et font voir
quelque chose de I’humain.

Mais, par-dela la teneur doxologique, Philippe Grosos pointe un aspect
plus spécifique. La croyance — toute doxa qu’elle soit — est investie («passi-
vement») par ce a quoi elle se rapporte. Elle se fait pistis au sens fort, et
c’est a cela qu’aurait affaire une théologie qui résisterait a une réduction ou
a une dissolution anthropologique. Pistis dit-elle plus, ici, qu’émotion esthé-
tique en matiere d’expression artistique ? En tout cas, a mon sens, le champ
des expressions esthétiques excéde un traitement purement historique (une
histoire de 1’art), comme, effectivement, le champ des croyances excede un
traitement purement historique (une histoire des institutions et, notamment, des
théologies). A chaque fois, il convient de dire et de valider un certain nombre
de choses, objectivables et susceptibles de problématisation, de traitement et
de réflexion quant a ’humain. En matiére religicuse — ici de fait marquée par
le christianisme —, la question de Dieu; j’ai dit parfois — souvent — 1’absolu,
voire le divin ou le Dieu, le transcendant ou une justification de derniére
instance. C’était pour marquer que, sur ce plan, qui n’épuise au reste pas toute
circonscription religieuse, la question de Dieu — posée, affirmée, niée, dénice
ou métamorphosée — est une question qui peut avoir pertinence pour tous, et
non pour les seuls croyants. Mais il n’y a bien siir de «culte» — de croyance
—qu’en lien a un Dieu déterminé, comme il n’y a d’émotion esthétique qu’en
lien a des ceuvres déterminées. Au reste, pour moi, il n’y a d’existence humaine
que déterminée, singuliére bien sur, et située. Pas de culte «de la raison» donc.
Ni non plus de pur «symbole» d’ailleurs, ou de simple «figure», selon spiritua-
lisme moderne («symbole du bien», figuration de I’humain, etc.), quoi qu’aient
pu espérer certains.



324 PIERRE GISEL

Qu’en ces matiéres le savoir proposé «décrirait un phénomeéne de fagon
telle que ceux qui s’y rapportent ne le reconnaissent plus» n’est pas grave. A
un premier niveau en tout cas. Un savoir de science politique dit aussi autre
chose que ce a quoi prétendent les acteurs. Et un artiste n’est pas maitre de ce
que son ceuvre fait voir ou «révele». 4 fortiori en matiere religieuse, ou une
méconnaissance est constitutive. Nietzsche et Freud disent quelque chose de
décisif sur le christianisme, méme si le croyant de base ne s’y reconnait pas.
Et 571l fallait que le critére de validité, pour ce qu’on peut et doit dire touchant
un fondamentaliste protestant ou un islamiste radical, soit que le croyant s’y
reconnaisse, on n’irait pas tres loin. Il y a bien ici savoir, et un savoir autre que
la conscience des acteurs.

A un second niveau, une part du questionnement critique de Philippe Grosos
demeure: le fait de I’«émotion» religieuse, pour parler de fagon analogue a
I’évocation d’une «émotion» esthétique. Etre imperméable a ce qui vibre 1a de
"humain, que cela soit illusion ou imposture, authentique ou aliéné, ne permet
probablement pas d’accéder a la meilleure compréhension. Mais n’est pas pour
autant ici en cause un équivalent de ce que d’aucuns nomment compréhension
interne. Toute compréhension interne doit au reste étre nécessairement décalée,
soumise a interrogation autre pour se révéler instructive. Mais cela, méme
la théologie le savait. Aussi vrai qu’elle savait que I’expérience religieuse lui
¢chappait, comme lui échappe d’ailleurs ce qu’il en est de I’individu singulier qui
y est engage, et comme elle se savait encore, du coup, plurielle et — c’est li€¢ — de
toute maniére constitutivement a distance de tout ce a quoi elle peut renvoyer.

«Anthropologie du croire» ? Oui, pour une part. Mais croire peut engager
— engage et a engagé — un rapport a Dieu. Sur le terrain d’une «anthropologie
du croire», il y a des lors entre autres a penser ce motif, et |’exercice théolo-
gique en a déployé¢ et balisé une histoire de la problématique.

En tout cela, on touche, comme a propos de la thématique d’une «révélation»,
la question de I’altérité. Centrale pour le christianisme et I’Occident. Elle marque
extériorité. Mais son traitement doit étre plus large que ce qui porte a «extrin-
sécisme», selon un mot qui ne fut pas par hasard au cceur des débats liés a la
crise moderniste (¢f. Maurice Blondel®). Les sciences humaines disposent ici de
quelques ressources. La philosophie en connait bien siir aussi la problématique,
en sa complexité: le théme d’une transcendance dans I’immanence, présent au
moins depuis I'idéalisme allemand, suffirait a I’indiquer.

® Cf. «Histoire et dogme. Les lacunes philosophiques de I’exégése moderne»
(1904), in: Les premiers écrits de Maurice Blondel. Lettre au directeur des Annales de
philosophie chrétienne [et autres essais], Paris, P.U.F., 1956, p. 149-228.



	Réponse à Philippe Grosos

