
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 58 (2008)

Heft: 4: La théologie entre reprises différées, déplacements et ruptures

Artikel: La théologie en question

Autor: Grosos, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381775

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381775
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 140 (2008), P. 313-317

LA THÉOLOGIE EN QUESTION

Philippe Grosos

Résumé

Le livre de Pierre Gisel se propose de penser la théologie comme une

«anthropologie du croire». Or cela suppose de renoncer à une lecture de type

confessionnel et donc à l'idée même de révélation. Mais, privée de révélation,

une telle théologie peut-elle devenir autre chose qu 'une anthropologie

Que l'on ne s'y trompe pas: le livre de Pierre Gisel, La théologie, bien

que se présentant d'allure modeste, est un livre ambitieux. Édité au sein d'une
collection qui le présente comme un «manuel», cet ouvrage n'en est nullement

un, tant il est prospectif, critique - au meilleur sens du terme - et programmatique,

ce qu'un manuel ne saurait être. De même son titre, La théologie, est

bien discret Car plutôt que de proposer à ses lecteurs une présentation de ce

qu'est la théologie, l'auteur nous livre en fait une réflexion sur ce qu'elle a à

être. Aussi, pour méditer ce que Gisel nomme l'«exercice théologique» (p. 3),

se glisse d'emblée dans l'analyse une différence entre la représentation de ce

que doit ou devrait être la théologie et de ce qu'elle est vraiment.
Cette méditation de l'«exercice théologique» se déploie à partir d'une

rigoureuse méthode de lecture : il s'agit de convoquer «une généalogie large de

l'histoire occidentale, à même de casser les focalisations que provoque l'histoire

trop courte d'une modernité épanouie avec les Lumières et polarisée par le débat

avec les orthodoxies confessionnelles» (p. 15). Or la pierre d'achoppement de

cette généalogie comme de cette lecture non confessionnelle des théologies est

indéniablement le concept (et l'expérience même) de la révélation, ce qu'au
demeurant l'auteur énonce clairement: «la théologie n'est pas nécessairement

[...] d'abord ou principiellement adossée à une révélation, à un message et à

sa vérité, mais bien à des données anthropologiques et socioculturelles larges»

(p. 16). En conséquence, refusant cet ancrage dans une révélation, la théologie,
selon Gisel, relève de ce qui donne forme «au monde socioculturel médiatisé

par des pratiques humaines et des productions signifiantes» (p. 25). Et de là

se déduit une tâche qui incombe au théologien: «réfléchir aux phénomènes
d'institutionnalisation et aux productions idéologiques qui les accompagnent
en les insérant dans une perspective historique» (ibid.). Enfin, à cette tâche,

en laquelle le religieux est compris comme «fait anthropologico-religieux»,



314 PHILIPPE GROSOS

correspond une voie d'analyse que l'auteur nomme, d'un terme fort ca

engageant, une «anthropologie du croire» (p. 157).

Aussi est-ce là ce que cette réflexion commence à déployer en meditar

l'exemplarité du christianisme (p. 58-120). Le «fait chrétien» devient alors 1

lieu de l'interrogation théologique. Or pour qu'il puisse l'être, encore faut-i
selon Gisel, qu'il puisse être dissocié de l'expérience de la foi (cf. p. 72), c'esl
à-dire finalement de celle de la révélation. Et c'est là aussi ce qui explique qu
l'auteur prenne, en cet ouvrage, une importante distance critique avec l'œuvr
de Karl Barth. Parlant de la dogmatique proposée par le célèbre théologier
Gisel précise : «Enfin, c'est en débat critique avec plusieurs de ses choix d

fond, ou tout au moins de leurs effets, voulus ou non, que se profile le préser

ouvrage» (p. 82). L'interlocuteur, non pas unique mais toutefois privilégié, es

ici clairement nommé, et l'on se félicitera qu'il ne soit pas des moindres

Indéniablement, et même en étant encore largement programmatiques, le
thèses ici soutenues sont, à plus d'un titre, conséquentes. Non seulement elle

sont très originales par rapport à la tradition théologique, marquant volontier
leur rupture, mais elles sont également très suggestives d'un point de vu
critique et proprement spéculatif. Aussi comprend-on le désir exprimé d'emblé

par l'auteur de se rapprocher de la philosophie, désir manifesté dès l'ouvertur
de l'ouvrage par la mention du nom de Platon. Et de même que Heidegger

pu écrire, dans un cours du semestre d'été 1927, que «le concept de phénomé

nologie catholique est encore plus inepte que celui de mathématiques protes
tantes» ', de même il semble bien que, pour Gisel, l'analyse de la théologie ai

essentiellement à être dissociée de l'expérience de la foi (singulière), et plu
encore que ce soit là sa condition de possibilité pour qu'elle accède au statut d

science, de savoir scientifique, pour qu'elle libère le logos qui est le sien.

Reste qu'il convient de se demander, face à des thèses aussi fortes e

décidées, ce que peut être le prix phénoménologique à payer pour déployé
une telle interprétation du fait théologique. Deux difficultés doivent ici êtr

soulignées quant à la compréhension du statut même de la théologie qui est e

jeu et en question.
La première difficulté tient à la définition de la «théologie comme travai

sur les croyances», objet du cinquième chapitre de l'ouvrage (p. 123-151"

Là, posant la question de savoir «sur quoi travaille le théologique et à quell
fin», Gisel répond : «ce sont les croyances en leur effectivité ; ni plus ni moins
les croyances prises au sens large, même si elles ont toujours une inscriptio:
socioculturelle particulière, historique, liée à telle ou telle tradition ou à tell

disposition du religieux» (p. 123). Or une telle interprétation ne transforme
t-elle pas la théologie en cYo.rologie Pour le dire autrement, une croyanc
n'est vraiment religieuse, et donc susceptible d'intéresser le théologique
n'est vraiment pistis et non seulement doxa, que lorsqu'elle est (passivement

' M. Heidegger, Les problèmes fondamentaux de la phénoménologie 1927), Paris

Gallimard, 1985, p. 39.



LA THEOLOGIE EN QUESTION 315

investie par ce à quoi elle se rapporte : Dieu, rarement les dieux, jamais l'absolu
ou le divin. Nul ne croit en effet en l'«absolu» ou au «divin». Ils ne sont ni

objet de culte ni de prière, et c'est pourquoi on peut douter, en contradiction
avec ce que dit Gisel, de leur pertinence heuristique dans l'ordre théologique2.
À l'inverse même, à chaque fois qu'ils ont été philosophiquement réintroduits
dans la pensée théologique, celle-ci s'est trouvée de part en part laïcisée,
incapable alors de rendre compte de l'expérience religieuse. C'est le cas, par
exemple, de l'exigence kantienne d'une «théologie philosophique», formulée

par Kant dans La religion dans les limites de la simple raison (1793), laquelle
ramène le théologique à l'ordre de la morale et va jusqu'à faire du Christ, non
une personne divine, mais le symbole du bien moral. Mais c'est également
le cas de la «théologie spéculative» développée par Hegel dès l'écriture de
Y Encyclopédie des sciences philosophiques en 1817 (§ 17), puis dans ses

leçons berlinoises consacrées à La philosophie de la religion. Là, méditant ce

qu'est le culte qui seul peut véritablement rendre hommage à l'esprit, Hegel en
vient à dire que, dans sa forme la plus élevée, une fois passée celle, première,
du recueillement et celle, seconde, des sacrements, le culte est constitué par «la
vie éthique», c'est-à-dire le déploiement historique des us et coutumes eux-
mêmes, à condition que «la conscience du vrai, du divin [sic], de Dieu y soit en
même temps liée». C'est pourquoi, très logiquement, il poursuit en écrivant:
«Dans cette mesure, la philosophie est un culte perpétuel ; elle a pour objet le

vrai, et le vrai dans sa figure la plus haute en tant qu'esprit absolu, en tant que
Dieu. Savoir ce vrai non seulement dans sa forme simple en tant que Dieu, mais
savoir le rationnel dans ses œuvres en tant que produites par Dieu et douées
de raison, c'est là la philosophie»3. Ce faisant, Hegel adopte ici une position
relativement proche de celle naguère déployée par Spinoza. Il ne s'agit en effet
ni pour l'un ni pour l'autre de supprimer le religieux. Ni l'un ni l'autre ne sont
athées ni même crypto-athées. Mais l'un et l'autre ont du religieux et de Dieu,
toujours nommé, une conception telle qu'elle en supprime toute transcendance
réelle. Aussi se rangeant à la thèse sinon réaliste du moins anti-démagogique
selon laquelle tous les hommes ne sont pas égaux face au savoir de la raison,
il semble important à Spinoza comme plus tard à Hegel que tous, en revanche,

puissent accéder au fait religieux. Celui-ci devient alors ce dont le peuple ne

peut se passer lors même qu'il n'a pas accès au concept et que le vrai culte reste
celui de la raison.

Face à une telle position, on comprend le sens de la critique que Karl Barth
a pu adresser à Hegel. Se demandant, vu l'importance de son œuvre et de son
influence sur les théologiens de son temps, «pourquoi Hegel n'est [...] pas

2 «À titre d'illustration et vu ce qu'est de fait l'Occident (probablement en lien sur
ce point avec une matrice monothéiste), on pourra retenir ici, par exemple, le concept
d'absolu comme concept heuristique», p. 26.

3 Leçons sur la philosophie de la religion. Première partie. Introduction - Le
concept de religion, Paris, P.U.F., 1996. p. 315.



316 PHILIPPE GROSOS

devenu pour le monde protestant ce que Thomas d'Aquin est devenu por
le monde catholique», il finit par répondre non que son exigence «était tro
difficile, avait un caractère trop théologique», mais, contrairement à ce qu
l'on crut, «que son exigence n'était pas encore assez radicale, qu'il n'y ava
en elle non pas trop, mais trop peu de théologie pour qu'elle pût paraître dign
de créance»4. Or que lui manquait-il Précisément de concevoir ce que Bart
nomme la révélation Et Schelling, déjà, en son temps qui fut aussi celui d

Hegel, nous prévenait: «Il n'est pas donné à toute philosophie de concevo
une révélation. Une chose capitale est présupposée, à savoir un rapport d

l'être humain à Dieu qui ne soit pas un rapport purement idéal, médiatisé pî
la raison, mais un rapport réal [reales Verhältniß]»5. Or la difficulté vient bie
du fait que, quel que soit le nom de Dieu auquel les croyants se réfèrent, il

s'y réfèrent bien toujours à partir d'un «rapport réal», et non comme à un
idéalité métaphysique, un «absolu» D'où dès lors l'importance du concep
de révélation qu'il importe de concevoir tant celle-ci semble constitutive de 1

possibilité même d'élaborer une théologie digne de ce nom.
La seconde difficulté suscitée par les thèses de Pierre Gisel est logiquemet

liée à la première. De façon en effet très conséquente, en refusant l'idée mêm
de révélation, cette conception originale sinon singulière de la théologie pouss
à interpréter le religieux et les croyances comme des pratiques sociales, comm
des productions de symbolisation et des sources d'institutionnalisation qu'
devient dès lors possible d'analyser à partir de diverses sciences humaine'
telles les «analyses historiques, anthropologiques, sociales et psychologiques
(p. 154), et fondamentalement à partir de ce que l'auteur nomme une «anthrc

pologie du croire» (p. 157). Comme le précise encore Gisel à la suite: «le

cultures, les traditions et les religions sont à réécouter sous l'angle de c

qu'elles peuvent apporter à la conception même de l'espace public» (p. 169

Mais peut-on penser le religieux seulement ou même fondamentalement dan

l'ordre de la culture et de la tradition sans ramener la théologie à une anthropc
logie de type sociologique, c'est-à-dire sans la vider de la substance même qi
la distingue de ces autres savoirs, sans la vider non du divin qui ne la concern
qu'extérieurement mais de Dieu qui la concerne intimement Disons-le encor
autrement: quelle peut être la pertinence phénoménologique d'un savoi

qui décrirait un phénomène de façon telle que ceux qui s'y rapportent ne 1

reconnaissent plus dans la description qui leur en est proposée En effet,
ne peut y avoir de théologie que s'il y a d'abord une croyance et des croyants
Mais pour eux, la foi ne prend que singulièrement appui sur une révélatio
personnellement éprouvée et n'est pas l'objet d'une considération extérieure d

4 K.. Barth, Hegel (1946), Neuchâtel, Delachaux & Niestlé, 1955, p. 8 et 45. C
texte a initialement constitué le chapitre 10 de l'ouvrage de K. Barth intitulé Di
protestantische Theologie im 19. Jahrhundert. Ihre Vorgeschichte und ihre Geschichte

Zollikon/Zurich, Evangelischer Verlag, 1946 (trad, franc.: La théologie protestante a
dix-neuvième siècle. Préhistoire et histoire, Genève, Labor et Fides, 1969).

5 F. W. J. Schelling, Philosophie de la révélation. Livre III, Paris, P.U.F., 1994, p.4É



LA THEOLOGIE EN QUESTION 317

type sociologique. Or le théologien peut-il ignorer cette absence d'extériorité
constitutive de la foi Peut-il la ramener à une croyance, anthropologiquement
et sociologiquement descriptive

En guise de conclusion de ces remarques, on peut se demander si

l'ensemble du propos de Pierre Gisel relève non seulement d'une approche
postmoderne, mais plus encore d'une approche chrétienne postmoderne, du

fait théologique Pourrait-on, par exemple, concevoir un équivalent juif ou
musulman de ces thèses Dans les dernières pages de l'ouvrage, l'auteur
fait le constat, au demeurant fort juste, d'une crise du religieux dans «notre
condition socioculturelle présente» (p. 177). Or cette crise n'est-elle pas l'un
des ultimes accomplissements du christianisme lui-même et de l'extraordinaire
libération qu'il a, dans la solidarité avec sa reconnaissance progressive de la

valeur infinie de l'humain et par là des droits de l'homme, apportée au sein
de la structuration du corps social Et de même que Marcel Gauchet a pu
parler du christianisme comme d'une paradoxale «religion de la sortie de la

religion», ce que Gisel au demeurant rappelle (p. 160), on peut se demander
si la conception de la théologie ici défendue ne revient pas à une «théologie
de la sortie de la théologie», c'est-à-dire finalement à ce qui est clairement
revendiqué comme devant être une «lecture de l'humain» «Il y a là, pour
la théologie, écrit Gisel, un travail à mener quant à ce qu'est l'humain, ainsi

que des mises en perspective à déployer ou à accompagner, à évaluer aussi.

Foncièrement, la théologie est lecture de l'humain» (p. 186).
Mais alors, si la théologie est foncièrement lecture de l'humain, qu'en

est-il du théo- de la /teologie Ce qui est ici pensé sous ce nom ne doit-il
pas être plus justement nommé une anthropologie Ne serait-ce pas là une
dénomination plus conforme à l'exigence méthodologique revendiquée d'une

«anthropologie du croire»
Telles sont quelques-unes des difficultés que ce livre stimulant suggère.




	La théologie en question

