Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 58 (2008)

Heft: 4: La théologie entre reprises différées, déplacements et ruptures
Artikel: La théologie en question

Autor: Grosos, Philippe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381775

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381775
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 140 (2008), P. 313-317

LA THEOLOGIE EN QUESTION

PHiLIPPE GROSOS

Résumeé

Le livre de Pierre Gisel se propose de penser la théologie comme une
«anthropologie du croire». Or cela suppose de renoncer a une lecture de type
confessionnel et donc a l'idée méme de révélation. Mais, privée de révélation,
une telle théologie peut-elle devenir autre chose qu 'une anthropologie ?

Que ’on ne s’y trompe pas: le livre de Pierre Gisel, La théologie, bien
que se présentant d’allure modeste, est un livre ambitieux. Edité au sein d’une
collection qui le présente comme un «manuel», cet ouvrage n’en est nullement
un, tant il est prospectif, critique — au meilleur sens du terme — et programma-
tique, ce qu’un manuel ne saurait étre. De méme son titre, La théologie, est
bien discret ! Car plutdt que de proposer a ses lecteurs une présentation de ce
qu’est la théologie, I’auteur nous livre en fait une réflexion sur ce qu’elle a a
étre. Aussi, pour méditer ce que Gisel nomme 1’ «exercice théologique» (p. 3),
se glisse d’emblée dans I’analyse une différence entre la représentation de ce
que doit ou devrait étre la théologie et de ce qu’elle est vraiment.

Cette méditation de I’«exercice théologique» se déploie a partir d’une
rigoureuse méthode de lecture : il s’agit de convoquer «une généalogie large de
I’histoire occidentale, a méme de casser les focalisations que provoque I’ histoire
trop courte d’une modernité épanouie avec les Lumiéres et polarisée par le débat
avec les orthodoxies confessionnelles» (p. 15). Or la pierre d’achoppement de
cette généalogie comme de cette lecture non confessionnelle des théologies est
indéniablement le concept (et I’expérience méme) de la révélation, ce qu’au
demeurant ’auteur énonce clairement: «la théologie n’est pas nécessairement
[...] d’abord ou principiellement adossée a une révélation, a un message et a
sa vérité, mais bien a des données anthropologiques et socioculturelles larges»
(p. 16). En conséquence, refusant cet ancrage dans une révélation, la théologie,
selon Gisel, releve de ce qui donne forme «au monde socioculturel médiatisé
par des pratiques humaines et des productions signifiantes» (p. 25). Et de la
se déduit une tiche qui incombe au théologien: «réfléchir aux phénomenes
d’institutionnalisation et aux productions idéologiques qui les accompagnent
en les insérant dans une perspective historique» (ibid.). Enfin, a cette tache,
en laquelle le religieux est compris comme «fait anthropologico-religieux»,



314 PHILIPPE GROSOS

correspond une voie d’analyse que l’auteur nomme, d’un terme fort ca
engageant, une «anthropologie du croire» (p. 157).

Aussi est-ce la ce que cette réflexion commence a déployer en méditar
I’exemplarité du christianisme (p. 58-120). Le «fait chrétien» devient alors |
lieu de I’interrogation théologique. Or pour qu’il puisse I’étre, encore faut-i
selon Gisel, qu’il puisse étre dissocié de I'expérience de la foi (cf p. 72), c’est
a-dire finalement de celle de la révélation. Et c’est 1a aussi ce qui explique qu
I’auteur prenne, en cet ouvrage, une importante distance critique avec I ceuvr
de Karl Barth. Parlant de la dogmatique proposée par le célebre théologier
Gisel précise: «Enfin, c’est en débat critique avec plusieurs de ses choix d
fond, ou tout au moins de leurs effets, voulus ou non, que se profile le préser
ouvrage» (p. 82). L’interlocuteur, non pas unique mais toutefois privilégié, es
ici clairement nommeé, et I’on se félicitera qu’il ne soit pas des moindres !

Indéniablement, et méme en étant encore largement programmatiques, le
théses ici soutenues sont, a plus d’un titre, conséquentes. Non seulement elle
sont trés originales par rapport a la tradition théologique, marquant volontier
leur rupture, mais elles sont également trés suggestives d’un point de vu
critique et proprement spéculatif. Aussi comprend-on le désir exprimé d’emblé
par ’auteur de se rapprocher de la philosophie, désir manifesté deés I’ouvertur
de I’ouvrage par la mention du nom de Platon. Et de méme que Heidegger
pu écrire, dans un cours du semestre d’été¢ 1927, que «le concept de phénomé
nologie catholique est encore plus inepte que celui de mathématiques protes
tantes» !, de méme il semble bien que, pour Gisel, I’analyse de la théologie a
essentiellement a étre dissociée de 1’expérience de la foi (singuliére), et plu
encore que ce soit la sa condition de possibilité pour qu’elle accede au statut d
science, de savoir scientifique, pour qu’elle libére le /ogos qui est le sien.

Reste qu’il convient de se demander, face a des theéses aussi fortes ¢
décidées, ce que peut étre le prix phénoménologique a payer pour déploye
une telle interprétation du fait théologique. Deux difficultés doivent ici étr
soulignées quant a la compréhension du statut méme de la théologie qui est e
jeu et en question.

La premiere difficulté tient a la définition de la «théologie comme travai
sur les croyances», objet du cinquieme chapitre de ’ouvrage (p. 123-151]
La, posant la question de savoir «sur quoi travaille le théologique et a quell
fin», Gisel répond : «ce sont les croyances en leur effectivité ; ni plus ni moins
les croyances prises au sens large, méme si elles ont toujours une inscriptio:
socioculturelle particuliere, historique, liée a telle ou telle tradition ou a tell
disposition du religieux» (p. 123). Or une telle interprétation ne transforme
t-elle pas la théologie en doxologie ? Pour le dire autrement, une croyanc
n’est vraiment religieuse, et donc susceptible d’intéresser le théologique
n’est vraiment pistis et non seulement doxa, que lorsqu’elle est (passivement

' M. HEIDEGGER, Les problémes fondamentaux de la phénoménologie (1927), Paris
Gallimard, 1985, p. 39.



LA THEOLOGIE EN QUESTION 315

investie par ce a quoi elle se rapporte : Dieu, rarement les dieux, jamais |’absolu
ou le divin. Nul ne croit en effet en I’«absolu» ou au «diviny». Ils ne sont ni
objet de culte ni de priere, et c’est pourquoi on peut douter, en contradiction
avec ce que dit Gisel, de leur pertinence heuristique dans I’ordre théologique?.
A I'inverse méme, a chaque fois qu’ils ont été philosophiquement réintroduits
dans la pensée théologique, celle-ci s’est trouvée de part en part laicisée,
incapable alors de rendre compte de ’expérience religieuse. C’est le cas, par
exemple, de I’exigence kantienne d’une «théologie philosophique», formulée
par Kant dans La religion dans les limites de la simple raison (1793), laquelle
rameéne le théologique a I’ordre de la morale et va jusqu’a faire du Christ, non
une personne divine, mais le symbole du bien moral. Mais c’est également
le cas de la «théologie spéculative» développée par Hegel dés I’écriture de
I’Encyclopédie des sciences philosophiques en 1817 (§ 17), puis dans ses
lecons berlinoises consacrées a La philosophie de la religion. La, méditant ce
qu’est le culte qui seul peut véritablement rendre hommage a ’esprit, Hegel en
vient a dire que, dans sa forme la plus élevée, une fois passée celle, premiére,
du recueillement et celle, seconde, des sacrements, le culte est constitué par «la
vie éthique», c’est-a-dire le déploiement historique des us et coutumes eux-
mémes, a condition que «la conscience du vrai, du divin [sic], de Dieu y soit en
méme temps liée». C’est pourquoi, trés logiquement, il poursuit en écrivant:
«Dans cette mesure, la philosophie est un culte perpétuel ; elle a pour objet le
vrai, et le vrai dans sa figure la plus haute en tant qu’esprit absolu, en tant que
Dieu. Savoir ce vrai non seulement dans sa forme simple en tant que Dieu, mais
savoir le rationnel dans ses ceuvres en tant que produites par Dieu et douées
de raison, c’est 1a la philosophie»?. Ce faisant, Hegel adopte ici une position
relativement proche de celle naguére déployée par Spinoza. Il ne s’agit en effet
ni pour I'un ni pour ’autre de supprimer le religieux. Ni I’un ni I’autre ne sont
athées ni méme crypto-athées. Mais I’un et ’autre ont du religieux et de Dieu,
toujours nomme, une conception telle qu’elle en supprime toute transcendance
réelle. Aussi se rangeant a la thése sinon réaliste du moins anti-démagogique
selon laquelle tous les hommes ne sont pas égaux face au savoir de la raison,
il semble important a Spinoza comme plus tard a Hegel que tous, en revanche,
puissent accéder au fait religieux. Celui-ci devient alors ce dont le peuple ne
peut se passer lors méme qu’il n’a pas acces au concept et que le vrai culte reste
celui de la raison.

Face a une telle position, on comprend le sens de la critique que Karl Barth
a pu adresser a Hegel. Se demandant, vu I’'importance de son ceuvre et de son
influence sur les théologiens de son temps, «pourquoi Hegel n’est [...] pas

2 «A titre d’illustration et vu ce qu’est de fait I'Occident (probablement en lien sur
ce point avec une matrice monothéiste), on pourra retenir ici, par exemple, le concept
d’absolu comme concept heuristique», p. 26.

3 Legons sur la philosophie de la religion. Premiére partie. Introduction — Le
concept de religion, Paris, P.U.F., 1996, p. 315.



316 PHILIPPE GROSOS

devenu pour le monde protestant ce que Thomas d’Aquin est devenu pot
le monde catholique», il finit par répondre non que son exigence «était tro
difficile, avait un caracteére trop théologique», mais, contrairement a ce qu
I’on crut, «que son exigence n’était pas encore assez radicale, qu’il n’y ava
en elle non pas trop, mais trop peu de théologie pour qu’elle piit paraitre dign
de créance»*. Or que lui manquait-il ? Précisément de concevoir ce que Bart
nomme la révélation ! Et Schelling, déja, en son temps qui fut aussi celui d
Hegel, nous prévenait: «Il n’est pas donné a toute philosophie de concevo
une révélation. Une chose capitale est présuppos€e, a savoir un rapport d
P’étre humain a Dieu qui ne soit pas un rapport purement idéal, médiatisé pe
la raison, mais un rapport réal [reales Verhdltnif3]» 3. Or la difficulté vient bie
du fait que, quel que soit le nom de Dieu auquel les croyants se réferent, il
s’y réferent bien toujours a partir d’un «rapport réal», et non comme a un
idéalit¢ métaphysique, un «absolu» ! D’ou des lors I'importance du concey
de révélation qu’il importe de concevoir tant celle-ci semble constitutive de |
possibilité méme d’élaborer une théologie digne de ce nom.

La seconde difficulté suscitée par les theéses de Pierre Gisel est logiquemer
lie a la premiére. De fagon en effet trés conséquente, en refusant I’idée mém
de révélation, cette conception originale sinon singuliére de la théologie pouss
a interpréter le religieux et les croyances comme des pratiques sociales, comm
des productions de symbolisation et des sources d’institutionnalisation qu’
devient dés lors possible d’analyser a partir de diverses sciences humaine:
telles les «analyses historiques, anthropologiques, sociales et psychologiques
(p. 154), et fondamentalement a partir de ce que 1’auteur nomme une «anthrc
pologie du croire» (p. 157). Comme le précise encore Gisel a la suite: «le
cultures, les traditions et les religions sont a réécouter sous 1’angle de c
qu’elles peuvent apporter a la conception méme de 1’espace public» (p. 169
Mais peut-on penser le religieux seulement ou méme fondamentalement dan
’ordre de la culture et de la tradition sans ramener la théologie a une anthropc
logie de type sociologique, ¢’est-a-dire sans la vider de la substance méme qu
la distingue de ces autres savoirs, sans la vider non du divin qui ne la concern
qu’extérieurement mais de Dieu qui la concerne intimement ? Disons-le encor
autrement: quelle peut étre la pertinence phénoménologique d’un savoi
qui décrirait un phénomene de fagon telle que ceux qui s’y rapportent ne |
reconnaissent plus dans la description qui leur en est proposée ? En effet,
ne peut y avoir de théologie que s’il y a d’abord une croyance et des croyants
Mais pour eux, la foi ne prend que singuliérement appui sur une révélatio
personnellement éprouvée et n’est pas I’objet d’une considération extérieure d

* K. BartH, Hegel (1946), Neuchatel, Delachaux & Niestlé, 1955, p. 8 et 45. C
texte a initialement constitué le chapitre 10 de I'ouvrage de K. BartH intitulé D:
protestantische Theologie im 19. Jahrhundert. Ihre Vorgeschichte und ihre Geschichte
Zollikon/Zurich, Evangelischer Verlag, 1946 (trad. frang.: La théologie protestante a
dix-neuviéme siecle. Préhistoire et histoire, Genéve, Labor et Fides, 1969).

> F. W. J. ScHELLING, Philosophie de la révélation. Livre I, Paris, P.U.F., 1994, p.4¢



LA THEOLOGIE EN QUESTION 317

type sociologique. Or le théologien peut-il ignorer cette absence d’extériorité
constitutive de la foi ? Peut-il la ramener a une croyance, anthropologiquement
et sociologiquement descriptive ?

En guise de conclusion de ces remarques, on peut se demander si
I’ensemble du propos de Pierre Gisel releve non seulement d’une approche
postmoderne, mais plus encore d’une approche chrétienne postmoderne, du
fait théologique ? Pourrait-on, par exemple, concevoir un €quivalent juif ou
musulman de ces théses ? Dans les derniéres pages de I’ouvrage, ’auteur
fait le constat, au demeurant fort juste, d’une crise du religieux dans «notre
condition socioculturelle présente» (p. 177). Or cette crise n’est-elle pas 'un
des ultimes accomplissements du christianisme lui-méme et de I’extraordinaire
libération qu’il a, dans la solidarité avec sa reconnaissance progressive de la
valeur infinie de I’humain et par la des droits de ’homme, apportée au sein
de la structuration du corps social ? Et de méme que Marcel Gauchet a pu
parler du christianisme comme d’une paradoxale «religion de la sortie de la
religion», ce que Gisel au demeurant rappelle (p. 160), on peut se demander
si la conception de la théologie ici défendue ne revient pas a une «théologie
de la sortie de la théologie», c’est-a-dire finalement a ce qui est clairement
revendiqué comme devant étre une «lecture de ’humain» ? «Il y a la, pour
la théologie, écrit Gisel, un travail a mener quant a ce qu’est I’humain, ainsi
que des mises en perspective a déployer ou a accompagner, a évaluer aussi.
Fonciérement, la théologie est lecture de I’humain» (p. 186).

Mais alors, si la théologie est foncierement lecture de [’humain, qu’en
est-il du théo- de la théologie ? Ce qui est ici pensé sous ce nom ne doit-il
pas étre plus justement nommé une anthropologie ? Ne serait-ce pas la une
dénomination plus conforme a I’exigence méthodologique revendiquée d’une
«anthropologie du croire» ?

Telles sont quelques-unes des difficultés que ce livre stimulant suggere.






	La théologie en question

