Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 58 (2008)

Heft: 4: La théologie entre reprises différées, déplacements et ruptures
Artikel: Réponse a Jean Kaempfer

Autor: Gisel, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381772

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 140 (2008), P. 295-300

REPONSE A JEAN KAEMPFER

Pierre GISEL

Reésume

Cette réponse commence par reprendre le soupgon de réduction anthro-
pologique, pour en situer la problématique dans une histoire large. Elle se
poursuit par un réexamen, problématisant, des différences entre théologie et
sciences des religions. Elle continue avec la question de I’agonistique et de la
neutralité, avant de conclure sur une proximité avec la littérature.

1. Une réduction anthropologique ?

Est-ce que, dans mon livre, je présente une «version anthropologique du
théologique» ? Ou une localisation de la théologie dans le «champ d’une socio-
logie, ou d’une socio-psychologie» ? La question est centrale. Et elle va se tenir
tout au long de la discussion. On y reviendra donc.

En premiere approche, disons que, sauf a étre stricfo sensu supranatura-
liste (mais c’est une version moderne, née en polarisation avec une part des
Lumieres et les sciences modernes de la nature, notamment autour de la question
du miracle, et selon une veine que prolonge a sa maniére cette production
¢galement moderne que sont les fondamentalismes '), la théologie a toujours eu
affaire dans notre tradition — et 1’a explicité et assumé — au champ de I’ humain
et du monde. Ce champ, de tous, était seulement vu sous un certain angle. Dit
en langage médiéval: vu sub ratione Dei; au sens ou le monde et les choses
étaient lus et recus en fonction d’un «d’ou ils viennent» (leur «pro-venance»)
et d’un «a quoi ils sont destinés ou en fonction de quoi ils sont disposés» (leur
«finalité» articulée, en I’humain, a des «vertus»). Le rapport a Dieu y est alors
indirect. Et décalé. En premiere ligne, et de bout en bout, se tiennent le monde
et ’humain. Dieu n’est pas objet — au sens ou des choses du monde peuvent
étre objets —, fut-il le meilleur, le plus haut, I’objet de plus grande valeur, etc. Le
théologique ne peut des lors qu’étre transversal, renvoyant a de 1’hétérogene,
tout en étant articulé au monde, et au monde seulement. A de 1’anthropolo-
gique. A du «socio-psychologique» en ce sens-la.

! Spécifiquement au début du XX¢ siecle, aux Etats-Unis, ¢f. I’entrée «Fondamenta-
lisme», due a J.-P. WiLLAIME, in: P. GISEL et L. KAENNEL (€ds), Encyclopédie du protes-
tantisme (1995), Paris/Geneve, P.U.F./Labor et Fides, 20062, p. 523 sq.



296 PIERRE GISEL

Voila pour le principe, et en premiere approche. Mais, concretement, il n’en
va pas sans ambiguité, ni sans investissement «idéologique» (on y reviendra),
ou la foi investit de fait des objets qu’elle n’a pas a investir en premiére ligne,
ou qu’elle investit comme objets justement (méme la Bible et les données
symboliques, sacramentaires et autres, ne sont pas, rigoureusement, objets a
croire) ; un investissement qui ne correspond pas a la «vertu» (la disposition, en
I’humain) qu’elle est ou qu’elle cristallise, vertu d’une confiance et d’un s’en
remettre, sur fond de don, de dette et de retour.

La question est donc double. D’abord, est-ce que ma maniere de dire
aujourd’hui ce qui tient la théologie — un renvoi a ’absolu, le motif ou la
question de ’absolu — fait qu’il se trouve pertinemment transposé dans les
catégories du socio-culturel contemporain, ou est-ce que ma maniere «anthro-
pologise» de sorte qu’elle sanctionnerait ou conduirait a de I'unidimension-
nalité, a du pur descriptif, sans considération des postures historiquement
engagées (des positions singulieres dans le monde), ou renvoyant toute posture
et tout avénement de sujet au privé, arbitraire et non traitable ? J espére, sur ce
point, que c’est le premier terme de I’alternative qui est valide. Mais il y a un
second questionnement : est-ce que la croyance n’est pas toujours, de fait, aussi
autre chose que ce que la théologie en dit ou a pu en dire ? Et est-ce que les
Eglises ou autres organisations religieuses (leurs substituts aussi parfois) n’en
vivent pas, de cette autre chose, moins avouée, dans ce qu’elles «font croire»
dirait Michel de Certeau, probablement comme toute institution ? Or, de cela,
intellectuellement et humainement, on ne saurait en effet se dédouaner. Et pas
plus en théologie qu’ailleurs. Sauf a ce que la beauté du discours ne cache de
la mauvaise foi...

2. Théologie ou sciences des religions ?

C’est 1a encore une question qui se tiendra tout au long du débat. Et elle est
double également. D’abord, dans mon texte, est en effet récurrente I’expression
(et Jean Kaempfer la pointe), a propos de tel ou tel probléme a assumer: «que
I’on soit en théologie ou en sciences des religions». Mais c’est alors pour dire
qu’il n’y a ni question ni champ réservés. A I’encontre de certaines vulgates
recues; des deux cOtés au demeurant. Pas de question réserveée, méme si,
assurément, toute question peut étre prise en charge de facon différente et,
pourquoi pas, au moins selon les cas, de fagon conflictuelle. Pour exemple: on
peut — on doit — déconstruire la figure doctrinale du Christ et restituer Jésus a
I’histoire. Il reste que, tant en théologie qu’en sciences des religions justement,
il y a a travailler et a interpréter la construction christologique proposée et
effective: la construction qu’est historiquement le christianisme — la religion
chrétienne —, avec ce qui y est fait, consciemment ou non, délibérément ou
non, de la référence au dénommé Jésus (jeux de mémoire et d’institutionnali-
sation, en corrélation, et sur fond de marginalisations et de refoulements ; jeux



REPONSE A JEAN KAEMPFER 297

d’identité avancée sur fond de possibles divers et historiquement circonscrits;
jeux de traditions disant des continuités imaginaires par-dela des discontinuités
de fait; etc.).

Mais, par-dela, est-ce que la théologie — comprise selon la ligne directrice
exposée dans mon livre — peut légitimement revendiquer une place dans le
champ des sciences des religions ? Et, sous-question : si oui, est-ce parce qu’elle
n’est plus vraiment théologique et déja science des religions, ou est-ce comme
théologie, mais alors au gré d’une circonscription bien précise et délimitée du
mot ? Disons, provisoirement, que ¢’est la un ensemble ouvert de questions, et
qu’il y a bien des choses a préciser a chaque fois. Va-t-on, pour commencer,
entendre théologie 1) au sens d’une histoire des théologies, passant par ce qui
les sous-tend, mais passant aussi par une analyse de leurs conditions concréetes
de production — moment pour moi incontournable et décisif —, alors, oui, il y a
place pour cet examen en sciences des religions ; comme dit ci-dessus : pas de
lieu réservé, fat-ce pour du théologique. Ou va-t-on plutot entendre théologie
2) au titre d’une interrogation sur le rapport a transcendance — ni toujours
donné en matiére religieuse ou de forme de civilisation, ni d’un seul type bien
str —, alors la réponse serait : peut-étre. Mais au sens ou la théologie cristallise
une histoire de 1’explicitation de ce rapport; non au sens ou il y aurait 1a un
objet qui lui serait spécifique. La philosophie peut aussi thématiser et penser
cet axe du rapport a la transcendance (de fait, la philosophie de la religion
le fait peu, probablement par réserve, une réserve déplacée a mon sens, a
prendre réellement en charge les questions qui furent centralement celles de la
théologie ; quant aux philosophies religieuses, ce sont de fait des théologies, au
sens de systemes de représentations religieuses, mais sécularisées ou décalées
de confessions institutionnelles). L’anthropologie dite culturelle et 1’histoire
sociale peuvent également thématiser I’axe ici en cause.

Telle que présentée dans mon livre, la théologie est d’abord travail sur les
institutions, je ’al souligné, sur les imaginaires aussi (c’est li¢). Un travail
inscrit en histoire sociale, et passant par ’anthropologique et le comparatif.
En quoi le travail indiqué ressortit toujours a de la théologie (en bonne ou en
mauvaise part...), ou en quoi se donne la subrepticement ou non un transfert, en
un registre autre que théologique, de ce qui n’a jamais été que théologique (de
ce qui ne peut jamais n’étre que théologique), ce sont des questions ouvertes,
et sur lesquelles je reviendrai.

3. Une dimension agonistique ?

Dans mon propos se profile une «dimension agonistique», comme le
percoit bien Jean Kaempfer, et mon discours «se fait militant». Pathos et
disposition psychologique propres au théologien, fit-il sécularisé ? Peut-étre.
J’accorde, sans reste, que la question demeure, et dans mon livre assurément.
Mais, par-dela, n’y a-t-il pas néanmoins a opérer la quelques distinctions ? Sur



298 PIERRE GISEL

quel terrain se déploie I’«agonistique» ? Sur du social d’une part, et a propos
de traditions religieuses de I’autre, ici le christianisme. Pour ce qui touche au
social, oui, j’ai des affects. Je n’aime pas la normalisation, soff ou non, de
nos sociétés contemporaines. Et j’en appelle, humainement, a de I’exces, a du
non-normalisable. Ce point releve de diagnostics — susceptibles d’étre discutés
— sur ["aujourd’hui. Un aujourd’hui certes mis en perspective historique, mais
pour faire apparaitre, via détour, telle ou telle de ses données. Un aujourd’hui
considéré comme tel et a son profit. Il est vrai que le détour propos¢ est lourd de
sensibilités et de connaissances liées a ce qui a pu étre en travail dans ce que le
théologique a pu porter — ou a ce dont il a pu étre I’occasion —, un théologique
lui-méme problématisé et différenci¢ au demeurant. Mais, a condition bien
sir de préciser les divers niveaux et modes de discours et d’argumentation
mis en ceuvre, ce point est-il a exclure du travail intellectuel, universitaire
notamment ? Et si oui, ne serait-ce pas sanctionner une réduction technocrate
des savoirs et, en couple, une pure privatisation ou subjectivisation arbitraire
des jugements de valeur, a propos desquels il n’y aurait aucune possibilité de
tracer des typologies et de dire des enjeux en termes humains ? Tout ce qui fut
historiquement entrainé avec le théologique serait alors récusé, certes, mais ne
le seraient pas aussi Nietzsche, ou Freud, ainsi que la philosophie, de Platon
(contre les sophistes) a Descartes {contre la scolastique), a Kant (dévoilant les
apories de la métaphysique) ou a Derrida (donnant a voir des enjeux humains,
historiques et sociaux, dans son travail de déconstruction) ?

Celadit, il y a, dans la question, plus grave : I’agonistique se ferait é¢galement
voir sur le terrain religieux, en I’occurrence sur la scéne chrétienne. Et méme
au cceur de débats en cours sur notre «petit lopin romand». Que je trouverais
«frileux» (effectivement !). Le point est bien sir, chez moi, a inscrire dans une
donne plus large : un repli du christianisme sur ses biens propres. A ce propos,
disons, d’abord, que le fait doit étre enregistré, argumentation a ’appui, et
qu’il doit étre interprété: il est, comme toute chose en ces matiéres, un effet
de conditions sociales précises. A-t-on en outre le droit de laisser a I’occasion
percer, en de telles matieres, un regret ? Quand un spécialiste de I’islam montre
que I'islamisme ne représente pas tout ce qu’est et fut la tradition de I'islam, il
décrit une situation, mais il dit en méme temps, au moins potentiellement, un
autre possible (le veeu, par exemple, de la construction d’un islam européen).
Croyant ou non, défenseur ou non du christianisme, je peux en effet étre amené
a laisser transparaitre tel regret; mais il est, chez moi, a inscrire dans une
¢valuation de I’ensemble de nos sociétés. Non du christianisme en tant que tel :
je ne suis pas la pour le défendre. J’ai simplement envie de dire que le christia-
nisme a ses pathologies (ainsi, simple exemple, d’un motif sacrificiel), comme
toute tradition et toute réalité humaine, mais c’est en pouvant dire en méme
temps, a la fois que ces pathologies expriment quelque chose du christianisme
et que toute pathologie est instructive quant a ce qu’est I’humain: elle I’est
quant au meilleur et quant au pire, les deux, le meilleur et le pire en tant qu’ils



REPONSE A JEAN KAEMPFER 299

sont inscrits dans le pathologique méme ! Il n’y a donc, pour moi, pas de réve
de pureté, ou de non-pathologique.

11 va de soi que, venant de la théologie, je suis sensible a des points du type
évoqué. Mais, outre qu’ils n’ont rien a voir avec la question d’une adhésion
ou non, sont-ils liés a du théologique, et a du théologique exclusivement ? Ne
les retrouve-t-on pas, mutatis mutandis, et mutatis mutandis a chaque fois, en
anthropologie, en psychologie, en sciences politiques, en histoire sociale ?

Deux précisions encore. La premiére: tel qu’esquissé et circonscrit,
I’agonistique suppose-t-il une vision «essentialiste» de 1’humain, du religieux
aussi ? Il ne me le parait pas — mais la discussion peut étre poussée plus avant —,
d’abord en ce que I’humain et ses expressions sur la scéne religieuse sont, pour
mol, de bout en bout a rapporter a des conditions historiques de production,
donc a des dispositions socio-culturelles données. Et que, du coup, ce qui est
dit de I’humain et du religieux requiert quelques moments d’une construction
théorique, décalée («extra-territorialisée» ?), a mettre en place et a valider.

Second point: ’accusation adressée a certains de tomber dans de
I’«idéologisation». La aussi, la discussion devrait étre poussée plus avant. Il
me semble au moins faire un usage limité de 1’accusation, méme si le motif
est, chez moi, effectivement récurrent. La question tient précisément aux
modalités du croire; qui doit étre ici, par hypothése, mais non sans lien avec
une position et une histoire propres a I’Occident (une histoire particuliére en ce
sens-la), différencié du savoir: le type de rapport a I’objet n’est pas le méme
et, dans mon texte, c’est quand 1’objet du croire devient — subrepticement ou
de fagon assumée — objet de savoir qu’il y aurait idéologisation. Certes, au
cceur des croyances, cette idéologisation est toujours a I’ceuvre. Ce n’est pas
une raison pour récuser la distinction. Mais c¢’est assurément une raison pour
mettre en place une «théorie» de la croyance et du savoir — des croyances et des
savoirs —, de leurs constructions historiques et sociales, toujours en émergence
et en changement, de leurs régulations, de leurs €échanges, avec leurs jeux de
distinctions et d’imbrications, etc.?. Légitimité d’un questionnement et d’une
problématisation quant a une «idéologisation» toujours a I’ceuvre ? Pourquoi
pas, me semble-t-il, si c’est, de fagon circonscrite a chaque fois et selon une
construction théorique a validité heuristique, pour faire apparaitre ce qu’il en
est des postures liées a telle croyance effective’.

4. D’une proximité avec la littérature

Jean Kaempfer propose au final une OPA sur le religieux et le théologique.
Le «cceur de I’exercice théologiquey, c’est «le lieu et I’empire de la littérature».

* Cf sur ce point le P. GiseL (éd.), Les constellations du croire. Dispositifs hérités,
problématisations, destin contemporain, Genéve, Labor et Fides, 2009.

> Pour exemple, le créationnisme, qu’il faut justement bien traiter, socio-politi-
quement, autrement qu’en en appelant a la seule tolérance en matiére religieuse.



300 PIERRE GISEL

OPA acceptée ! Au moins pour une bonne part. Ce n’est pas un hasard si je parle
fréquemment, en matiére de religion, et de christianisme pour commencer, de
«mises en scéne» (pour exemple: la mise en scéne de Jésus dans les évangiles).
Le moment est pour moi irréductible. Il est inscrit au cceur du religieux.
L’oublier — le dénier et le sublimer en autre chose, attitude fréquente dans
’ordre des croyances, sur le plan tant individuel qu’institutionnel —, c’est, pour
reprendre le dernier point ci-dessus, justement tomber en «idéologisation». La
littérature est entre autres la pour nous en préserver, en partie et si faire se
peut. Et I’«humoun» est ici requis, la fiction en tout cas, parodies comprises ;
«humoun» parce qu’il y a mise a distance. Sans quoi plus rien ne pourrait étre
travaillé (en seconde ligne), mais sans quoi, en premiéere ligne, rien non plus
ne pourrait étre réellement — ¢’est-a-dire, ici, singulierement — vécu. Aveu final
d’héritage ou d’affect «théologiques» ? Décider en quoi cela I’est ou le serait,
et décider de ce qui s’y joue, cela suppose au moins qu’on se replace dans
P’ensemble de ce que j’ai esquissé dans ma «réponse» (une théorie du sujet et
de ses productions) !



	Réponse à Jean Kaempfer

