
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 58 (2008)

Heft: 2-3: l'éthique minimale : dialogues philosophiques avec Ruwen Ogien

Artikel: Commentaires sur les essais

Autor: Ogien, Ruwen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381770

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381770
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 140 (2008), P 255-279

COMMENTAIRES SUR LES ESSAIS

Ruwen Ogien

Résumé

Les interrogations sur l'éthique minimale sont de trois ordres. Il y a
d'abord des divergences dans l'interprétation des grands auteurs de référence,
en particulier de Kant et de John Stuart Mill. Il y a ensuite des objections
conceptuelles à la critique minimaliste des devoirs moraux envers soi-même.

Il y a, enfin, des oppositions aux engagements libéraux de l'éthique minimale
en matière de bioéthique entre autres. Les commentaires visent essentiellement
à écarter certains malentendus et à évaluer les modifications qu'il faudrait
apporter à l'éthique minimale pour qu 'elle soulève moins d'objections.

Avant de proposer quelques réponses aux nombreuses objections qui m'ont
été adressées, je tiens à remercier Olivier Abel, François Dermange et Denis

Müller pour cette occasion qu'ils m'offrent de poursuivre, dans la Revue de

Théologie et de Philosophie, le dialogue engagé de façon si chaleureuse, grâce
à eux également, lors des journées d'études autour de l'éthique minimale.

Je voudrais aussi remercier Nathalie Maillard Romagnoli et Christophe
Pisteur qui se sont chargés de la coordination de la publication.

J'aimerais enfin exprimer ma reconnaissance à tous ceux qui se sont donnés

la peine d'écrire ces essais vifs et originaux, clairs et argumentes, alors qu'ils
avaient probablement mieux à faire. Aucun n'est complaisant. Tous m'ont mis
dans des situations intellectuelles difficiles. Que peut-on souhaiter de mieux en

philosophie
Pour rester dans des limites d'espace (et de temps) raisonnables, j'ai choisi

de ne pas faire de commentaire systématique sur chacun de ces essais, mais de

sélectionner quelques thèmes d'intenogation récunents. J'ai pensé aussi qu'il
valait mieux m'abstenir de répondre aux objections théologiques, car elles ne

sont pas de ma compétence. J'espère que les auteurs ne seront pas trop déçus.

Il m'a semblé qu'on pouvait diviser ces intenogations en trois grandes

catégories : problèmes d'interprétation des auteurs de référence, problèmes
conceptuels et problèmes normatifs.



256 RUWEN OGIEN

1. Problèmes d'interprétation

Sur Kant

J'ai insisté sur le fait que, chez Kant, il existe une symétrie morale entre
le rapport de soi à soi et le rapport de soi à autrui, qui le conduit à placer sur
le même plan le meurtre et le suicide. Cette symétrie morale est clairement
affirmée dans la seconde formulation de l'impératif catégorique : «Agis de telle
sorte que tu traites l'humanité aussi bien dans ta personne que dans celle de tout
autre toujours en même temps comme une fin et jamais simplement comme un

moyen.»
'

Christophe Pisteur conteste cette façon de présenter les idées de Kant. Il fait

remarquer qu'il faut distinguer chez lui le niveau de la loi et celui de l'action. Il
se peut qu'une loi qui prononce l'équivalence morale entre soi et l'autre puisse
impliquer, au niveau de l'action, une asymétrie morale entre soi et autrui. Ainsi,
l'impératifcatégorique qui est une loi morale symétrique contient une exigence
d'action asymétrique : viser pour soi la perfection et pour autrui le bonheur.

C'est une interprétation séduisante et formellement plausible. Un principe
général peut, en effet, donner lieu dans son application à des résultats

apparemment opposés à ce qu'il affirme. Il se peut, par exemple, qu'en se

plaçant d'un point de vue impartial, on tire la conclusion que personne ne
devrait être impartial envers lui-même et ses proches.

J'aurais cependant plutôt tendance à voir l'asymétrie entre la visée du

bonheur et celle de la perfection non pas comme une implication de l'impératif
catégorique au niveau de l'action, mais comme la conséquence d'une contrainte
conceptuelle sur l'usage du terme «devoir».

Pour que mon argument soit le plus clair possible, je vais me permettre de

proposer une autre interprétation de l'asymétrie entre bonheur et perfection
évoquée par Christophe Pisteur.

Pour Kant, il faut viser pour soi la perfection mais pour autrui le bonheur.

C'est clairement une asymétrie. Mais elle en recouvre une autre : on peut avoir
le devoir de viser le bonheur des autres mais non le sien. Pourquoi

Il me semble que c'est une application de ce qu'on pounait appeler le

«rasoir de Kant» en référence à sa formule: «Un commandement ordonnant
à chacun de chercher à se rendre heureux serait une sottise; car on n'ordonne
jamais à quelqu'un ce qu'il veut déjà inévitablement de lui-même.»2

En effet, puisque nous désirons inévitablement notre propre bonheur, il ne

peut pas y avoir de «devoir d'être heureux» à proprement parler. En revanche,

1 E. Kant, Fondements de la métaphysique des mœurs (1785), trad, de l'ail., Paris,
Vrin, 1982, p. 106.

2 E. Kant, Critique de la raison pratique (1788), trad, de l'ail., Paris, Gallimard,
1985, p. 62-63.



COMMENTAIRES SUR LES ESSAIS 257

comme nous ne sommes pas inévitablement enclins à viser le bonheur des

autres, il peut y avoir un devoir d'agir en ce sens.

Même chose pour le contraste entre la visée du bonheur personnel et celle
de notre propre perfection. Comme nous ne désirons pas inévitablement la

perfection, il peut y avoir un devoir de s'en préoccuper.
Ce que montrent ces exemples, c'est que, pour Kant, «devoin> est un terme

qui ne s'applique qu'à des actions que nous n'avons pas tendance à accomplir
inévitablement, ce qui exclut un devoir de viser son propre bonheur, mais non
de chercher le bonheur des autres ou sa propre perfection.

C'est pourquoi je me pennets de dire, en réponse à la très fine objection
de Christophe Pisteur, que l'asymétrie entre bonheur et perfection chez Kant

pourrait dépendre non pas de l'existence, au niveau de l'action, d'une norme
d'asymétrie qui serait compatible avec la loi morale, mais d'une contrainte

conceptuelle pesant sur l'idée de devoir.
Une autre objection de Christophe Pisteur porte sur mon analyse des

raisons qu'avance Kant pour désapprouver la «souillure chamelle de soi», ou

plus crûment la masturbation.
Ce qui, d'après Christophe Pisteur, ne va pas dans mon analyse, c'est

l'usage de l'adverbe «volontairement» pour caractériser cette pratique sexuelle

comme Kant la conçoit.
Mais je ne pense pas qu'il y ait un désaccord véritable entre nous. Je n'ai

jamais supposé, bien sûr, que Kant aurait pu dire de cette pratique qu'elle est

«volontaire», au sens qu'il donne à ce terme, ou envisagé la possibilité que,

pour lui, on pounait exprimer son «autonomie» rationnelle en se masturbant
C'est ma façon de caractériser cette pratique que j'exprime en recourant,

comme Chnstophe Pisteur le dit très bien d'ailleurs, à une conception de la volonté

beaucoup moins exigeante du point de vue de ses propriétés rationnelles.

Il faut dire que la conception kantienne pounait paraître paradoxale, car
si seul ce qui est rationnel peut être volontaire, tout le mal qu'on fait devrait
être jugé involontaire et échapper aux sanctions morales et pénales. C'est un
débat sur lequel je reviendrai plus longuement en réponse au commentaire de

François Dermange.
Le problème général que me pose l'argument de Kant, c'est qu'il devrait

nous conduire à juger que toutes les activités sexuelles à l'exception de

celles qui sont encadrées par le mariage monogame, hétérosexuel, en vue
de la procréation, sont «involontaires», «hétéronomes», et à les disqualifier
moralement pour cette raison, apriori, sans examen du point de vue des agents
ou des partenaires. Qui pourrait accepter cela

Mais son raisonnement contient quelque chose de plus énigmatique.
Pourquoi Kant ne se contente-t-il pas, pour disqualifier moralement la

masturbation, de poser que c'est une pratique «hétéronome» car provoquée

par des pulsions «animales» (quelles que soient par ailleurs les habitudes des

animaux eux-mêmes, qui ne semblent pas particulièrement enclins à cette

pratique)



258 RUWEN OGIEN

Pourquoi tient-il à ajouter que si cette pratique est blâmable, c'est aussi

parce que c'est une sorte de crime contre l'espèce humaine, une menace pour
sa conservation C'est le sous-titre du passage où j'examine les arguments de

Kant contre la masturbation. Dans d'autres passages qui concernent Kant, c'est
le même genre de question qui me préoccupe.

Sur Mill

Je voudrais d'abord signaler que, comme celle de Kant, la conception de

Mill pose des problèmes du point de vue du traitement de l'asymétrie morale.
D'un côté, les engagements utilitaristes de Mill devraient l'amener à endosser
la thèse de la symétrie morale. Dans le calcul des plaisirs et des peines de

l'utilitariste, le bien et le mal qu'on se cause à soi-même doivent être inclus
exactement au même titre que le bien et le mal qu'on fait aux autres. D'un
autre côté, en endossant le principe de non-nuisance, Mill semble bel et bien
défendre une conception asymétrique qui n'accorde pas le même poids aux
torts qu'on se cause à soi-même et à ceux qu'on cause aux autres.

Il y a d'autres thèses qui semblent se contredire dans la conception de

Mill. D'un côté, il affirme la valeur intrinsèque de la diversité des styles de vie
contre la tendance à l'uniformisation des sociétés démocratiques. De l'autre, il
soutient une vision perfectionniste, moniste et hiérarchisée des styles de vie,
qui place au sommet ceux qui visent à la satisfaction de préférences nobles, à la
recherche de plaisirs intellectuels et esthétiques, dits supérieurs, par opposition
aux plaisirs bassement matériels, dits inférieurs. Souhaiterait-il que tout le

monde vive de cette façon elitiste Ce ne serait pas la meilleure façon de

promouvoir la diversité des styles de vie. Il y a certainement une tension entre
élitisme perfectionniste et culte de la diversité.

Autre tension. Pour Mill, la seule justification légitime donnée aux
interventions de la «communauté civilisée» dans la vie de ses membres, c'est
d'empêcher qu'ils causent des torts à d'autres qu'eux-mêmes3. Le bien de

ces personnes n'est pas un motif suffisant d'ingérence. Il présente ce principe
comme un principe politique qui concerne exclusivement l'intervention
coercitive de l'État par la menace et la force. Les interventions visant le bien
des autres restent légitimes du moment qu'elles ne sont pas coercitives et

n'usent que des moyens de la raison ou de la persuasion. En même temps, il
accorde une grande importance au fait que chacun sait mieux que les autres ce

qui lui convient. Il précise que même si chacun ne le sait pas immédiatement,
il n'est pas mauvais qu'il fasse le chemin par lui-même, fut-ce en commettant
des erreurs4. Mais si chacun sait mieux que les autres ce qui lui convient et si,

3 J. S. Mill, De la liberté (1859), trad, de l'angl., Paris, Presses Pocket, 1990,

p. 156.
4 Ibid., p. 146.



COMMENTAIRES SUR LES ESSAIS 259

lorsque ce n'est pas le cas, il n'est pas mauvais qu'il l'apprenne par lui-même,
fût-ce en commettant des eneurs, à quoi sert-il d'essayer de le convaincre qu'il
fait fausse route Autrement dit, d'un côté, Mill admet certaines formes de

paternalisme doux ou non coercitif ; d'un autre côté, il exprime son scepticisme
à l'égard de toute forme de paternalisme, aussi douce soit-elle.

En fait, ces incohérences apparentes ont tendance à s'atténuer si on fait

l'hypothèse que Mill rejette le perfectionnisme d'État sans exclure le

perfectionnisme privé.
Il reste que les raisons qui le conduisent à rejeter le perfectionnisme d'État

devraient, à mon avis, le conduire à rester sceptique à l'égard du perfectionnisme

privé. C'est d'ailleurs pour cette raison que je rejette le perfectionnisme
d'État aussi bien que le perfectionnisme privé.

Après ce long préambule, je peux passer aux pertinentes objections de

Nathalie Maillard Romagnoli. Elle conteste mon interprétation générale des

idées de Mill en montrant d'abord que, dans un certain nombre de passages
de l'essai De la liberté, le principe de non-nuisance apparaît aussi comme un

principe moral, les torts commis envers autrui étant qualifiés de «délit moral».

C'est une contribution significative au débat sur la portée du principe de non-
nuisance, qui me conduit à penser que, sur ce point au moins, je ne m'éloigne
pas de John Stuart Mill autant que je le proclame un peu imprudemment à

certains endroits.
Nathalie Maillard Romagnoli propose ensuite de clarifier la conception

de Mill en introduisant une division entre l'éthique et la morale. Elle part du

fait que John Stuart Mill accorde une grande importance à l'évaluation de soi-

même et à l'idée de perfection personnelle qui s'y attache. Elle précise que cette

évaluation n'est pas morale, au sens que Mill donne à ce terme, puisqu'elle
n'est pas de l'ordre du devoir envers les autres.

Mais, ajoute-t-elle, de nombreux indices laissent penser que, pour Mill, cette

évaluation n'est pas non plus simplement prudentielle ou purement esthétique.
Pour compléter le point de vue de Mill en quelque sorte, elle propose

d'introduire une autre catégorie evaluative, irréductible au moral, au prudentiel
ou à l'esthétique, qui permettrait de penser l'évaluation de soi-même. Cette

catégorie, c'est l'éthique comme visée de la vie bonne.

Je partage le point de vue de Nathalie Maillard Romagnoli lorsqu'elle
insiste sur l'importance de l'évaluation de soi-même et de l'idée de perfection
personnelle chez Mill, et lorsqu'elle ajoute que cette évaluation ne peut pas
être morale puisqu'elle ne relève pas des devoirs envers les autres. Peut-on dire

pour autant que cette évaluation ne serait en réalité ni prudentielle ni esthétique
mais «éthique»

John Stuart Mill s'est contenté de marquer une différence entre le moral,
d'un côté, le prudentiel et l'esthétique, de l'autre. Il n'a jamais explicitement
utilisé la distinction terminologique entre morale et éthique. Nathalie Maillard
Romagnoli le concède bien volontiers lorsqu'elle précise que c'est elle qui



260 RUWEN OGIEN

envisage la possibilité de rapprocher le registre esthétique défini par Mill du

registre dit «éthique» de la vie bonne (section: l'Art de la vie), sans suggérer

que Mill l'aurait fait lui-même ou qu'il aurait utilisé un tel langage.
Elle estime néanmoins que cette hypothèse n'est pas dépourvue de tout

fondement, car elle ne fait rien d'autre que souligner les éléments «téléologiques»,

«eudémonistes», «perfectionnistes», si évidemment présents dans la

conception de Mill.
Je me demande cependant dans quelle mesure cette hypothèse pounait

aider à éliminer certaines tensions internes dans la conception de Mill que j'ai
cherché à éviter, entre symétrie et asymétrie morales, élitisme perfectionniste et
culte de la diversité, défense du paternalisme doux ou non coercitif et répulsion
à l'égard de toute forme de paternalisme.

Je comprends l'intérêt de proposer une troisième catégorie, l'éthique comme
visée de la vie bonne, entre la morale, d'un côté, la prudence et l'esthétique, de

l'autre, pour mettre en évidence les éléments «téléologiques», «eudémonistes»,
«perfectionnistes» des idées de Mill, et j'admire l'élégance de la construction
de Nathalie Maillard Romagnoli.

Mais si elle estime qu'elle peut permettre de surmonter les difficultés internes
de la conception de John Stuart Mill, je ne suis pas sûr de pouvoir la suivre.

Sur Walzer

Denis Müller estime que j'aurais dû me mesurer de façon plus approfondie
à ce que Michael Walzer dit de l'opposition entre morale maximale et morale
minimale pour valider mon propre point de vue. Je vais essayer de répondre
à cette vigoureuse objection d'ensemble en présentant, par parité de

raisonnement, mes doutes à l'égard de la conception de Walzer dans son ensemble.

D'après Michael Walzer, les meilleurs principes de justice sont ceux qui
tiennent compte de la spécificité des biens qui font l'objet d'une redistributions.
En matière de santé, par exemple ce n'est pas le mérite qui doit régler la
redistribution, mais les besoins de chacun. Dans d'autres domaines, comme l'école
ou l'université, il serait injuste de ne pas tenir compte du mérite.

Selon cette conception pluraliste, certaines injustices ont pour origine le fait
qu'un principe valable dans une certaine sphère est appliqué de façon indue dans

une autre. Ainsi, la possibilité d'acheter des charges politiques fait intervenir
injustement les capacités financières dans une sphère où seul l'intérêt général
devrait servir de critère. Autres confusions des domaines ou des «sphères»:

penser les relations entre membres d'une même famille sur le mode d'un contrat ;

introduire des critères de genre ou de couleur, là où seuls les talents ou le mérite
devraient compter, comme à l'université ou dans la vie publique ; faire intervenir
des critères de rentabilité économique étroits en matière de santé.

' M. Walzer, Sphères de justice. Une défense du pluralisme et de l'égalité 1983),
trad, de l'angl., Paris, Seuil, 1997.



COMMENTAIRES SUR LES ESSAIS 261

Mais pourquoi ces interférences seraient-elles injustes C'est, nous dit
Michael Walzer, parce qu'elles seraient contraires aux normes ou aux conventions

en vigueur dans nos sociétés. Plus précisément, elles seraient contraires

aux «significations partagées» ou aux «valeurs» de nos sociétés.
Les deux objections courantes sont les suivantes :

1) La conception pluraliste de lajustice de Michael Walzer semble interdire
toute «discrimination positive» (ou toute «politique préférentielle») en faveur
des femmes ou des minorités défavorisées, puisqu'elle reviendrait à faire
intervenir des critères de genre ou de situation sociale là où seuls les talents ou le

mérite devraient compter6.
2) Même si certaines conventions sociales excluent l'intervention de

considérations économiques dans un certain domaine, rien ne devrait nous interdire
de les contester. Un libertarien à la Robert Nozick trouverait injustes toutes les

normes qui interdisent de se faire payer pour son travail, même lorsqu'il s'agit
de services sexuels ou de transférer des positions que nous avons acquises
contre rétribution, charges politiques comprises.

À mon avis, la difficulté est plus générale. Il n'est pas évident que nos
prétendues normes et conventions relatives à la spécificité de certains domaines

(culture, santé, politique, économie, enseignement, recherche, etc.) soient
suffisamment «partagées». Ainsi, l'intervention de considérations économiques
dans la redistribution des biens culturels ou des biens de santé n'est pas toujours
jugée injuste et clairement exclue par nos conventions sociales présentes;
même chose pour l'intervention de critères de genre dans la répartition des

listes électorales (cf. l'exigence de «parité») ou de couleur pour la sélection à

l'entrée à l'Université (cf. le soutien à la «discrimination positive»).
Il me semble que cette difficulté rejaillit sur le maximalisme moral comme

Michael Walzer le conçoit, puisqu'il repose lui aussi sur l'idée de «significations

partagées». Quelles sont-elles en réalité
Mais je laisse l'examen de cette difficulté, si c'en est une, pour une autre

fois, et je ne peux qu'être reconnaissant à Denis Müller de m'avoir incité à

l'envisager.

2. Problèmes conceptuels

La distinction entre l'éthique et la morale

Dans la plupart des essais, il est question d'une différence profonde entre
l'éthique et la morale dont je ne tiendrais pas compte. Il est vrai que je ne la mets

6 Walzer ne l'a jamais caché : il est contre la «discrimination positive». Sur ce

point, il s'est même publiquement opposé à Ronald Dworkin : R. Dworkin, «To Each
His Own», 77?e New York Review ofBooks, l" avril 1983, et la réponse de M. Walzer,
«Spheres ofJustice. An Exchange. Reply by Ronald Dworkin», 77ie New York Review
ofBooks, 21 juillet 1983.



262 RUWEN OGIEN

jamais en avant. Pourquoi Il existe certainement une tendance, en philosophie
morale, à traiter l'opposition entre l'éthique et la morale comme s'il s'agissait
de deux domaines de réalité différents, comme s'il y avait entre les deux une
sorte de différence «ontologique». L'éthique s'occuperait du domaine du bien

ou de la vie bonne et la morale de celui du juste ou des devoirs moraux.
Personnellement, je vois plutôt l'opposition entre l'éthique et la morale

comme un conflit entre deux façons différentes d'envisager le même domaine
de réalité ou comme un conflit entre deux théories morales qui portent sur les

mêmes choses. C'est pourquoi j'ai tendance à ne pas marquer de différence
entre éthique et morale lorsque je fais référence au domaine de réalité que ces

mots servent à caractériser.
Par ailleurs, il me semble qu'on peut très bien exprimer la distinction

conceptuelle entre visée de la vie bonne et respect du devoir sans passer par la

dichotomie terminologique entre «éthique» et «morale». L'opposition de Henry
Sidgwick entre les théories attractives qui nous disent ce qui est désirable (ou
ce qui est bien) et les théories imperatives qui nous disent ce qu'il faut faire (ou
ce qui est juste) pourrait faire le même travail de façon un peu plus fine7.

Valeur morale des émotions

Encore un argument de Christophe Pisteur. D'un côté, j'exclurais de

l'ensemble des torts qu'on cause aux autres les émotions négatives (dégoût,
colère) provoquées par certaines de nos actions, de nos relations, ou par certaines

œuvres de l'esprit. D'un autre côté, ma critique du paternalisme reposerait sur
l'idée que le fait de ne pas tenir compte du point de vue ou du consentement
des personnes concernées revient à les traiter de façon humiliante, ce qui est

un tort.
N'est-ce pas contradictoire Pourquoi doit-on tenir compte des émotions

dans le deuxième cas et pas dans le premier
En fait, dans ma critique du paternalisme, je ne fais pas référence en

premier lieu à l'état émotionnel de celui qui en est victime mais à la façon de le

traiter, c'est-à-dire de manière condescendante, sans tenir compte de son point
de vue, même lorsqu'il n'y a pas de raisons de le juger insuffisamment «libre»
ou «éclairé».

C'est en cela que le paternaliste cause un tort: il porte atteinte au droit
de sa cible à voir sa parole écoutée et à son droit de consentir ou de ne pas
consentir.

À ce tort peut s'en ajouter un autre: le sentiment pénible de honte ou

d'humiliation que la personne dont la parole n'est pas reconnue peut éprouver :

une douleur injuste, une punition imméritée, comme la honte qu'on éprouve

La distinction entre éthiques attractives et imperatives vient de H. Sidgwick,
The Methods of Ethics. (1907). 7e éd., préface de John Rawls, Indianapolis, Hackett
Publishing Company, 1981, p. 105-106.



COMMENTAIRES SUR LES ESSAIS 263

pour ce qui ne dépend pas de nous (nos origines sociales, la couleur de notre

peau, etc.)8.
Mais il se peut que ces réactions émotionnelles de honte et d'humiliation ne se

produisent pas. Le mépris social peut aussi engendrer la colère ou l'indignation.
Quoi qu'il en soit, le tort causé du fait de l'atteinte à certains droits demeure

et les émotions négatives d'humiliation et de honte, lorsqu'elles sont ressenties,
ont une certaine signification morale parce qu'elles ont été suscitées par des

attitudes injustes.
Dans d'autres situations, la réaction émotionnelle négative n'est pas causée

par des attitudes injustes. Elle n'a donc pas la même signification morale. Il me
semble que c'est le cas lorsque des artistes choquent par leurs œuvres, lorsque
des homosexuels s'embrassent en public, lorsque des scientifiques défendent
des thèses qui vont à l'encontre de certaines croyances et que tout cela provoque
des réactions de dégoût, d'embanas ou de colère.

Il est difficile de voir ce qu'il y a d'injuste dans le fait de créer, d'exprimer
son affection en public lorsqu'on est homosexuel ou de défendre des théories
dont la valeur scientifique est reconnue. Bref, on pourrait dire que je ne tiens

compte des réactions émotionnelles négatives que lorsqu'elles semblent
moralement appropriées et dans ce cas seulement.

Questions de méthode

Aurore Dumont présente comme des questions «méthodologiques» des

problèmes que j'aurais plutôt tendance à nommer «méta-éthiques», la
métaéthique étant cette discipline qui s'intéresse à la différence entre jugements
de valeur et jugements de fait, à la possibilité qu'existent des faits moraux
objectifs, à la justification des nonnes morales et autres problèmes ontologiques,

épistémologiques et sémantiques. Mais c'est un choix terminologique
qui pounait être justifié.

D'après elle, la forme de nos raisonnements moraux ou les modes de

justification de nos engagements moraux substantiels (en faveur de la liberté
ou de l'égalité par exemple) dépendent des réponses que nous donnons à des

questions comme: «Jusqu'où attendons-nous de la morale qu'elle s'accorde

avec nos formes de vie?»; «jusqu'où concevons-nous la morale comme un
contre-modèle, une protestation, davantage que comme une forme régulatrice,
normative mais non juridiques des rapports humains ?» ; «jusqu'où renonçons-
nous à la fonder ?», etc.

Parmi ces questions, il y en a une qui retient particulièrement mon attention.
Elle est celle de savoir «si nous assumons que les normes morales soient concevables

indépendamment de la religion et de toute perspective métaphysique et
si nous sommes prêts à en payer le prix».

s Pour élaborer plus complètement cette idée, il faudrait aussi que je corrige certaines
affirmations de La honte est-elle immorale Pans, Bayard 2002.



264 RUWEN OGIEN

En général, les éthiques qui se sont placées dans cette perspective ont tenté
de fonder ces normes sur la nature ou la raison. On peut se demander toutefois
dans quelle mesure une éthique «post-métaphysique», indépendante de la

religion, doit être fondée sur la raison ou la nature.
Laissant de côté l'hypothèse des fondements naturels (que j'ai tenté de

contester dans Le rasoir de Kant)9, je vais essayer de préciser pourquoi il me
semble que la raison est nécessaire mais non suffisante. Je vois cette tentative

comme une suite au commentaire si éclairant d'Aurore Dumont plutôt que
comme une réponse à certaines de ses interrogations.

Je peux dire d'abord que je n'ai jamais cherché à fonder la morale sur
la raison, pas plus que quoi que ce soit d'autre. C'est un point qu'Aurore
Dumont souligne très justement.

En revanche, je crois que la critique rationnelle de nos lois, de nos

normes, de nos valeurs, de nos préjugés, est une possibilité qui reste ouverte
même quand les circonstances matérielles, sociales et politiques semblent
l'interdire. Si cette possibilité n'existait pas, il n'y aurait ni hérétiques, ni

résistants, ni dissidents.
Ce sont les livres révélés qui inspirent les arguments religieux, les codes

légaux qui donnent un sens aux arguments juridiques et la conscience des

rapports de force qui donne leur couleur particulière aux arguments politiques.
Mais ce sont seulement des exigences de clarté conceptuelle, de cohérence,

de rationalité qui, à première vue, nous permettent de nous débanasser de

certains préjugés, de la «fausse morale».

Lorsque je parle de raison en morale, c'est, comme le dit très bien Aurore
Dumont, au sens d'une critique rationnelle des concepts moraux centraux,
des théories morales systématiques, aussi bien que des normes et des valeurs
existantes et non au sens d'une fondation de la morale sur la raison.

Il ne s'agit pas de partir de zéro, mais de ce qui existe, selon la fameuse

image qu'Otto Neurath propose pour la science, de «marins qui doivent reconstruire

leur bateau en pleine mer et qui ne sont jamais en mesure de le démonter

en cale sèche et de l'y reconstruire avec de meilleurs matériaux»10.

Et qu'est-ce qui existe Des théories morales (kantienne, aristotélicienne,
utilitariste, etc.), des intuitions morales (relatives au caractère répugnant du

sacrifice d'innocents pour une bonne cause, par exemple), des normes, des

valeurs et des principes jugés «moraux» dans les débats publics (la valeur
inestimable de toute vie humaine, la sauvegarde des sociétés, la protection
de la nature, etc.). C'est tout cet ensemble qui est la matière de la critique
rationnelle.

Il ne faut pas oublier, toutefois, qu'une critique de ce genre risquerait
d'aboutir à des conclusions aberrantes si elle se contentait d'exiger la cohérence

9 Le rasoir de Kant et autres essais de philosophie pratique, Paris-Tel Aviv, L'Éclat,
2003.

10 O. Neurath, «Die physikalische Sprache als Universalsprache der Wissenschaft»,
Erkenntnis 2, 1931/2, p. 423-465.



COMMENTAIRES SUR LES ESSAIS 265

comme forme de rationalité. Elle pourrait reconnaître comme «moraux» des

systèmes de normes cruelles ou inhumaines, du genre de ceux que les nazis

avaient mis en place, s'il était établi qu'ils ne présentent aucune faille du point
de vue de leur cohérence inteme.

Les procédures logiques ou plus généralement rationnelles ne nous

permettent pas d'exclure cette possibilité, ce qui constitue une limite de la

critique rationnelle des idées à prétention morale.
C'est pourquoi, au total, j'estime qu'on ne peut pas fonder la morale sur la

raison et que la raison est nécessaire mais non suffisante dans la critique des

idées à prétention morale.

C'est peut-être à cet endroit que j'aurais pu introduire une notion comme
celle de «forme de vie» évoquée par Aurore Dumont, pour caractériser ce qui,
dans la réflexion éthique, ne dépend pas de l'argumentation rationnelle. Mais
mes recherches m'entraînent ailleurs, du côté d'une réflexion sur le domaine

spécifique de l'éthique et son extension, ou sur la signification de l'autonomie
de la morale par rapport aux faits historiques, sociologiques, psychologiques,
biologiques, ce qu'Aurore Dumont a très bien vu également.

Authenticité

L'essai de Sabine Cimasoni insiste aussi sur mon engagement envers
l'autonomie de l'éthique. Ses tentatives pour mettre en relation cette
autonomie supposée avec les principes normatifs de l'éthique minimale
m'ont particulièrement frappé.

Elle suggère, par exemple, que la séparation entre l'éthique et le psychologique

permet de justifier le premier principe de l'éthique minimale qui
affirme l'indifférence du rapport moral à soi-même.

Mais elle ajoute aussi qu'en introduisant le principe de considération
égale, j'importe un élément psychologique, «celui de la conception qu'a
l'individu de lui-même, au rapport à soi, à la compréhension de soi», ce

qui serait une forme de contradiction, puisque cela reviendrait à violer le

principe de l'autonomie de l'éthique par rapport au psychologique.
De façon plus générale, elle pense que l'éthique minimale importe, de

façon non assumée, tout un ensemble de notions «psychologiques» du fait
qu'elle présuppose une théorie de l'authenticité fondée sur ces notions. Ce

sont des objections très excitantes pour l'esprit, qui n'aime pas trop être pris
en flagrant délit de contradiction ou de présuppositions irréfléchies.

Le cœur de la critique de Sabine Cimasoni, c'est que l'éthique minimale
présuppose l'authenticité des personnes, parce qu'elle veut garantir les

libertés individuelles, la sanction des torts causés aux autres et la coopération
équitable, et que, dans cet esprit, elle doit concevoir les personnes comme
des agents qui se reconnaissent mutuellement en tant qu'égaux, évitent de se

nuire mutuellement et soutiennent lajustice sociale.



266 RUWEN OGIEN

Mais il me semble qu'il faut distinguer la question normative relative à ce

qui est un principe moral bon ou juste et la question psychologique de savoir
quel genre d'agents pounaient s'y conformer concrètement.

Il est possible que seuls des agents «authentiques» au sens que Sabine
Cimasoni donne à ce terme pourraient être de bons minimalistes.

Il se peut aussi que si de tels agents étaient inconcevables, l'éthique
minimale ne pourrait jamais avoir la moindre réalité.

Mais cela ne signifie pas, c'est ce que je crois du moins, que l'éthique
minimale, en tant que conception morale, présuppose l'existence de tels

agents.

Devoirs moraux envers soi-même

Ghislain Waterlot propose une critique systématique de l'idée qu'il n'y
aurait pas de devoir moral envers soi-même. Il me donne ainsi une excellente
occasion de présenter, en réponse, des arguments en faveur de cette idée centrale
de l'éthique minimale, qui ne fait manifestement pas l'unanimité.

Le concept d'un devoir moral à l'égard des autres est facile à comprendre
en ce sens que ses sources sont claires et nombreuses : promesses, contrats,
engagements, droits fondamentaux des personnes à ne pas être tué ou torturé,
mutilé, humilié ou à être aidé dans leurs revendications impersonnelles, c'est-
à-dire qui valent pour tous. L'idée d'un devoir envers soi-même est beaucoup
plus compliquée à saisir parce qu'elle a des implications absurdes ou
contradictoires.

Pourrais-je passer un contrat légal avec moi-même Pourrais-je avoir des

droits que je pounais m'opposer à moi-même Pourrais-je avoir des devoirs de

gratitude à l'égard de moi-même Quelle serait la valeur d'une promesse que
je me ferais à moi-même et dont je pourrais me défaire comme on est en droit
de renoncer à une promesse d'autrui à notre égard

On peut, certes, avoir des raisons de s'améliorer soi-même ou de maîtriser
ses penchants qui sont dérivées de devoirs à l'égard des autres. Je peux avoir
des raisons de rester en bonne santé pour pouvoir m'occuper de mes proches ou
des raisons d'être sobre lorsque je pilote un Airbus rempli de passagers.

Mais dans ces cas, il n'y a pas de «devoir moral envers soi-même» : il n'y
a que des raisons d'agir d'une certaine façon (qui ne sont d'ailleurs pas toutes
morales) fondées sur des devoirs à l'égard des autres.

En contestant ainsi l'existence de devoirs moraux envers soi-même, je
prends explicitement parti contre Kant, qui leur a donné une priorité conceptuelle

sur les devoirs envers les autres.

Parmi ces devoirs envers soi-même, il y a, pour Kant, ceux de ne pas se

suicider, de ne pas se masturber et de ne pas laisser ses talents naturels en

friche.



COMMENTAIRES SUR LES ESSAIS 267

Ghislain Waterlot veut défendre ces devoirs kantiens en insistant sur
leur importance pour les autres : ignorer ces devoirs aurait des conséquences

négatives sur eux. Je ne suis pas sûr qu'une telle défense soit en harmonie avec
les idées de Kant.

En effet, Kant, qui est l'anticonséquentialiste par excellence, ne cherche

pas (ou ne devrait pas chercher) à justifier les devoirs envers soi-même par
leurs conséquences négatives ou positives sur les autres ou soi-même.

Ainsi, ce qui, d'après lui, justifie le devoir de cultiver ses talents naturels,
c'est qu'il serait absurde d'avoir des talents naturels et de ne pas les cultiver,
et non les conséquences négatives pour les autres ou soi-même du fait de les

laisser en friche.
Même chose pour le suicide. Ce qui justifie le devoir de ne pas se suicider,

c'est qu'il serait contradictoire de nous fonder sur le sentiment d'amour de

soi, dont la fonction est de pousser au développement de la vie, pour détruire

notre vie, et non les conséquences négatives du suicide pour les autres ou soi-

même ' '.

Kant est plus ambigu à propos du devoir de ne pas se masturber, qu'il
cherche, curieusement, à justifier par une juxtaposition d'arguments de type
différent, à la fois déontologiques et conséquentialistes, comme s'il n'y avait
rien de plus menaçant pour notre santé morale que cette pratique et que tout
était bon pour la prohiber.

Kant tient à justifier ce devoir par l'argument conséquentialiste de la menace

sur la survie de l'espèce. Mais, en principe, si ne pas se masturber est un devoir
moral au sens de Kant, il n'est pas nécessaire de le justifier en invoquant des

conséquences, aussi extraordinairement négatives soient-elles.
Dans son analyse des pratiques sadomasochistes, Ghislain Waterlot utilise

une notion de devoir envers soi-même plus proche de la conception non
conséquentialiste de Kant.

Il y aurait un devoir envers soi-même de ne pas entretenir ce genre de

relations pour «récuser l'affirmation des instincts de cruauté», indépendamment
des conséquences sur les autres.

Cependant, même dans ce cas, ses doutes moraux finissent par être justifiés

par les conséquences sur les autres : les pratiques sadomasochistes inclinent
«à valider un certain type de rapport à autrui, rapport de nuisance à autrui en

l'occurrence».
Vers la fin de son essai, Ghislain Waterlot semble plus proche de l'éthique des

vertus aristotélicienne que de Kant. Mais cela devrait être une raison supplémentaire

de ne pas tout miser sur les conséquences de nos actes sur les autres.

Car ce qui fait la spécificité de l'éthique des vertus, c'est que, d'après elle,
il faut cultiver nos vertus non en raison des conséquences sur les autres mais

parce qu'elles ont une valeur intrinsèque, parce qu'elles expriment ce qui est

humain en nous.

11 E. Kant, Fondements de la métaphysique des mœurs, op. cit., p. 96-91.



268 RUWEN OGIEN

Il se peut, bien sûr, que si nous devenions tous vertueux, le monde serait un
endroit plus vivable (bien que ce soit loin d'être certain). Toutefois, la justification

de l'éthique des vertus n'est pas liée à ces conséquences attendues sur
l'état du monde, mais à d'autres concepts comme l'idée d'une nature humaine

qu'il faut faire prospérer et honorer par nos actes.

En fait, il me semble que la défense des devoirs envers soi-même que

propose Ghislain Waterlot porterait plus si elle était clairement conséquentialiste

et complètement détachée des références aux principes de Kant ou à ceux
de l'éthique des vertus. Mais je ne suis vraiment pas sûr qu'il sera tenté d'aller
dans cette direction

3. Problèmes normatifs

Parmi les objections qu'on fait à l'éthique minimale telle que je la conçois,
il y en a une qui revient assez souvent dans les débats publics mais de façon
confuse. J'ai été heureux de constater que Denis Müller l'avait formulée d'une
façon suffisamment claire pour me permettre de proposer une réponse.

Il me reproche de considérer que les idéaux de la vie bonne ne concernent

que le rapport à soi et qu'ils n'ont, de ce fait, aucune importance morale. Il
ajoute que l'argument est doublement déficient. Il limite les idéaux de la vie
bonne au rapport à soi en vertu d'une affirmation hyper-libérale «de provenance

dogmatique et idéologique» et il postule que le rapport à soi n'a aucune

pertinence morale.
Si j'ai bien compris, l'affirmation «hyper-libérale» consiste à considérer

qu'il pourrait exister un rapport à soi «chimiquement pur» sans «interface avec
autrui».

On peut, je crois, mettre ces objections en rapport avec une autre
affirmation faite au début du commentaire. L'éthique minimale proposée revient à

un «hyperlibéralisme seulement limité par la contrainte objective et légale de

la présence embarrassante d'autmi».
Je voudrais profiter de cette forte charge pour préciser que ma conception

n'est pas du tout fondée, comme celle des libertariens par exemple, sur l'idée
individualiste d'une pleine propriété de soi-même, qui peut impliquer, en

effet, que les autres sont seulement des menaces, bien que cette théorie ne me

paraisse pas mériter les critiques agressives qu'elle subit parfois. Après tout,
elle explique très bien pourquoi personne ne devrait avoir le droit de s'emparer

par la contrainte de parties de notre corps ou des fruits de notre travail physique
ou intellectuel.

Mon point de départ est complètement différent. Je m'appuie sur les

principes de non-nuisance aux autres et d'égale considération de chacun. Parmi
les torts qu'on peut causer aux autres, il y a celui qui consiste à ne pas tenir

compte de leur opinion pour les affaires qui les concernent. C'est ainsi que je



COMMENTAIRES SUR LES ESSAIS 269

peux justifier le respect du corps de l'autre et de son travail ainsi que la liberté
de faire ce qu'on veut de sa vie, sans jamais passer par l'idée d'une pleine

propriété de soi-même.

Comment cette conception minimaliste, dont les principes excluent si

évidemment l'injure de l'oppresseur, l'insolence du pouvoir, l'angoisse de celui

qui est méprisé évoquées par Hamlet, ou, moins lyriquement, l'exploitation, la

manipulation, l'humiliation qui sont évidemment des torts causés aux autres,

peut-elle être jugée «hyperliberale» au sens péjoratif d'un effroyable égoïsme

ou d'une indifférence totale aux souffrances des autres qu'on donne à ce mot
dans les débats publics en France Il y a certainement quelque chose qui ne va

pas dans ma façon de la présenter
Il est facile aussi de voir que les concepts d'exploitation, de manipulation

et d'humiliation ne s'appliquent pas à soi-même. Peut-on s'exploiter soi-

même Se manipuler soi-même S'humilier soi-même Je ne vois pas très

bien comment.
C'est à partir d'arguments conceptuels de ce genre et d'autres qui sont

relatifs à l'incohérence des idées de «devoir moral envers soi-même» ou de

«vertu intrinsèquement morale» que j'aboutis à la conclusion (si inacceptable

apparemment) de l'indifférence morale du rapport à soi-même.

Mais ce n'est pas, pour autant que je puisse en juger moi-même, à partir
d'une affirmation hyper-libérale «de provenance dogmatique et idéologique»
ou d'une ontologie atomiste, qui serait aveugle au fait, évident, que toutes

sortes de propriétés des personnes sont des propriétés purement sociales ou

relationnelles (on ne peut pas être oncle sans neveu, maître sans élèves, etc.),
et que toutes les actions humaines, même les plus orientées vers soi, ont des

conséquences sur les autres et que toutes les actions humaines, même les plus
orientées vers les autres, ont des conséquences sur soi.

Par ailleurs, j'ai toujours soutenu que, du fait que le rapport à soi-même

n'a pas d'importance morale, il ne suit pas qu'il n'ait pas d'importance du tout.

Il peut avoir une importance prudentielle ou esthétique, ou même «éthique»

comme visée de la vie bonne à distinguer du «moral» comme devoir envers

autrui, ainsi que le soutient Nathalie Maillard Romagnoli, bien que, personnellement,

j'exclue cette dernière possibilité pour les raisons que j'ai exprimées.
En évoquant cette question de la vie bonne, je me permettrais de faire

une dernière remarque. Denis Müller a parfaitement raison de dire que les

conceptions de la vie bonne ne sont généralement pas indifférentes au rapport à

l'autre ou à un monde partagé. Elles peuvent très bien poser qu'une vie bonne

suppose des appartenances, des engagements dans la cité, des fidélités, des

communautés.

C'est pour cela que j'ai tenu à préciser dans La panique morale, «la vie

bonne dans la mesure où elle pounait ne concerner que le rapport à soi-même»,
et que j'ai finalement abandonné toute référence à la vie bonne dans L'éthique
aujourd'hui, pour m'en tenir à l'indifférence morale du rapport à soi.



270 RUWEN OGIEN

Éthique et esthétique

Christophe Pisteur propose une perspective à laquelle je n'avais pas pensé.
Son hypothèse est que c'est le niveau esthétique ou prudentiel qui est mon point
de départ. D'après lui, le fait que je postule l'indifférence morale du rapport
à soi-même et que j'estime que le rapport à soi est prudentiel ou esthétique,
signifie que je donne une sorte de prééminence d'un ordre extra-moral sur le

discours moral et que le premier donne sens au second. Il résume son point
de vue en un sous-titre: «L'esthétique; une sortie de la morale?». Nathalie
Maillard Romagnoli, de son côté, conteste l'idée que le rapport à soi-même
n'aurait qu'une valeur esthétique ou prudentielle. Elle envisage la possibilité
de l'appeler «éthique» parce qu'il ne concerne pas nos devoirs envers autrui,
mais une visée du bien

Ce sont des hypothèses intéressantes, mais la première va un peu au-delà
de ce que je crois avoir voulu dire et j'ai expliqué pourquoi je restais sceptique
à l'égard de la seconde.

Tout ce que je peux ajouter, c'est que mon point de départ, conscient au

moins, c'était l'idée de faire reposer l'éthique sur le principe de non-nuisance,
le reste étant du moralisme inutile.

Mais je n'ai pas pu aller au bout de ce projet ultra-minimaliste, et j'ai cru
nécessaire d'ajouter un principe d'égale considération et de spécifier le principe
de non-nuisance en postulant qu'il concernait le rapport aux autres et non le

rapport à soi. Du coup, le rapport à soi sortait du domaine moral et l'éthique
devenait pauvre ou minimale.

Toutefois, dans l'ordre des raisons, si je puis dire, Christophe Pisteur n'a

pas tort de soutenir que mon point de départ, c'est l'affirmation que le rapport
à soi n'a pas d'importance morale.

D'ailleurs, ce n'est pas seulement le principe normatif de non-nuisance

qui justifie cette prise de position mais les problèmes conceptuels que posent
les notions de devoir envers soi-même et de vertus à valeur intrinsèquement
morale.

Pourrais-je aller jusqu'à dire que, du coup, mon point de départ est esthétique

J'hésite. J'estime que le rapport à soi doit sortir de la morale. Mais il
ne peut pas sortir de nos vies bien sûr. Une question se pose alors. Si le rapport
à soi n'est pas moral, comment le caractériser Esthétique Prudentiel

Pourquoi pas «éthique», à condition de donner au terme une signification qui
ne l'associe pas trop étroitement à l'éthique des vertus

En fait, je laisse la question ouverte. Christophe Pisteur souligne fort
justement que je ne définis que partiellement ces termes. Mais c'est parce qu'il
me semble que cette question est comme un résidu de mon analyse et non son

centre. En tout cas, ces commentaires vont peut-être m'inciter à faire de cette

question un problème central.



COMMENTAIRES SUR LES ESSAIS 271

Éthique biomédicale

Je conteste l'usage des concepts de vertu ou d'excellence pour parler de

l'être humain en général, sans spécification de lieu ou de domaine d'activité,
comme s'il y avait une nature, une essence ou une fonction de l'homme dans

l'univers parfaitement définie.
Mais je ne nie pas apriori leur pertinence dans le contexte d'une profession

particulière, ce qui serait absurde, pas plus que je nierais leur pertinence pour
une communauté particulière.

On peut simplement reconnaître le fait que certaines communautés
accordent une valeur à la vertu de chasteté sans en faire un trait d'excellence de

la nature humaine. On peut aussi reconnaître que le rôle de médecin se définit
en partie par certaines formes d'excellence, sans se perdre dans l'idée qu'elles
sont des formes d'excellence de l'être humain en général.

Et si je rejette les attitudes du paternaliste, c'est pour sa façon de considérer

que personne, à part lui, n'est assez rationnel ou informé ou que le consentement
des autres n'est jamais suffisamment libre ou éclairé. Mais je n'exclus pas que
ce soit parfois effectivement le cas, comme dans les situations examinées par
Samia Hurst.

Dans son essai, Samia Hurst avance une hypothèse plus générale aussi : les

divergences entre l'éthique minimale et les principes d'éthique biomédicale

qui sont appliqués de façon assez routinière dans la pratique clinique sont liées

aux différences des «champs d'intérêt». Elle me paraît très éclairante et je
compte bien voir jusqu'où elle peut m'emmener.

Alberto Bondolfi présente également un ensemble de remarques sur la

contribution de l'éthique minimale à la bioéthique ou à l'éthique biomédicale.
À son avis, elle est très limitée.

Il fait observer que je me suis intéressé au paternalisme d'État ou de

l'opinion publique en général (lorsqu'il s'exerce à l'encontre des consommateurs

de pornographie ou des prostituées, par exemple) plutôt qu'au paternalisme

d'une profession particulière, la médecine en l'occurrence.
Il se demande dans quelle mesure ma critique du paternalisme d'État ou de

l'opinion publique pounait être étendue au paternalisme des professions médicales,
dans le domaine de la recherche autant que dans celui de l'activité clinique.

De façon très subtile, il montre qu'une telle extension n'est pas évidente,
en insistant sur ce qui distingue les principes d'éthique minimale de ceux qui, à

première vue, pounaient en sembler proches dans le domaine biomédical : les

principes d'autonomie, de non-malfaisance, de bienfaisance et de justice mis
en avant par Beauchamp et Childress12.

12 T. L. Beauchamp et J. F. Childress, «La non-malfaisance», dans Les principes de

l'éthique biomédicale, trad, de l'angl., Paris, Les Belles Lettres, 2008. p. 167-238.



272 RUWEN OGIEN

Il estime que les principes de Beauchamp et Childress sont, en dépit de leurs

imperfections, plus pertinents que ceux de l'éthique minimale, car ils semblent
être en mesure de tenir compte des effets collectifs ou sociaux négatifs d'actes

qui, pris individuellement, ne semblent causer aucun tort à des tiers.

Dans cet esprit, Alberto Bondolfi insiste sur le fait que le respect du principe
de justice doit «assumer et interpréter le contexte social dans lequel tout geste
médical se manifeste et s'accomplit».

En prenant l'exemple de la reproduction médicalement assistée, il souligne
à quel point il serait réducteur de l'envisager comme une sorte de relation entre
deux individus consentants (le couple) exclusivement, cette prestation médicale
mobilisant aussi, outre le médecin, le donneur de sperme ou la donneuse

d'ovule, la mère porteuse éventuellement et le bébé à naître.
Je suis, bien sûr, entièrement d'accord avec ces observations. Qui pounait

nier que cette prestation médicale implique tous ces acteurs

Mais je dois dire que je me sens moins en harmonie avec la conclusion.
Alberto Bondolfi demande en effet : «Comment peut-on dans un tel contexte
s'abstenir de toute forme de paternalisme ou maternalisme L'entreprise me

paraît vraiment impossible». Je n'en suis pas convaincu.
Du fait que de nombreux acteurs soient impliqués, il ne suit pas qu'il

soit impossible de s'abstenir de toute forme de paternalisme ou de maternalisme.

C'est seulement plus difficile. Pour éviter le paternalisme, il faut tenir

compte de l'opinion du couple bien sûr, mais aussi de celles des médecins, des

donneurs de sperme ou d'ovule, des mères porteuses éventuellement. C'est

peut-être long, pénible, mais ce n'est pas impossible. En tout cas, c'est ce qui
pounait être exigé dans toutes les procédures médicales des pays démocratiques

aujourd'hui, selon les principes formulés dans le code de Nuremberg.
En ce qui concerne le bébé à naître ou une fois né, on ne voit pas très bien,

en effet, comment on pourrait lui demander directement son opinion, mais c'est
une autre histoire. Car le paternalisme n'est une option clairement incohérente

que lorsque ses victimes sont par ailleurs des adultes dont on requiert des

devoirs (de payer des impôts, de «défendre la patrie», etc.) et à qui on accorde

toutes sortes de droits (dont celui d'influencer la vie de tous par un vote, la

liberté de conscience, de s'associer, de circuler etc.), ce qui n'est pas encore le

cas des bébés.

Je reconnais toutefois que les questions de vie et de mort, de procréation et

de fin de vie posent des problèmes redoutables aux minimalistes.
On se demande bien comment le principe de non-nuisance aux autres,

pris dans un sens restrictif qui exclut tout tort qui serait causé à des personnes
concrètes, peut justifier l'intuition si largement partagée qu'il faut respecter les

morts pour eux-mêmes et pas seulement pour ne pas blesser les proches encore
vivants. On peut aussi se demander comment ce principe peut nous aider à

régler les problèmes qui concernent des êtres qui ne sont pas encore nés et dont
le statut comme «autre» est précisément ce qui fait débat.



COMMENTAIRES SUR LES ESSAIS 273

Ce sont des questions que j'aborderai dans un prochain livre La vie, la mort
et la neutralité éthique de l'État. Les réflexions de Samia Hurst, d'Alberto
Bondolfi et des autres participants à ces journées m'auront aidé à les poser.

Pour terminer sur une note encore plus consensuelle, je voudrais ajouter

que je suis entièrement d'accord avec Alberto Bondolfi lorsqu'il écrit qu'il faut

essayer de dépasser toute forme de réflexion éthique qui ne reposerait que «sur

un seul argument pour légitimer ou condamner un comportement précis». C'est
un point de vue méthodologique que je partage entièrement et auquel je donne

une valeur très générale. Ainsi, dans mon examen des devoirs moraux envers
soi-même, par exemple, j'ai tenu à préciser qu'on n'avait, pour contester leur

existence, qu'une conjonction d'arguments plus ou moins plausibles mais pas

d'argument qui serait décisif à lui seul.

Je passe, pour conclure ce chapitre bioéthique, à l'essai de Nicola Strieker.

Après l'avoir lu, on ne peut qu'abandonner toute vue simplificatrice sur les

positions dites «religieuses» relatives au statut de l'embryon, et plus généralement

sur l'assistance médicale à la procréation.
Mais ce qu'on peut apprécier de façon plus générale, c'est sa façon si claire

et percutante de présenter les contradictions des lois édictées en France, en

particulier celle qui «accorde un droit à l'enfant aux couples hétérosexuels

prétendument stables, tout en jouant la carte du droit de l'enfant contre les

autres modes de vie familiale».
Pour Nicola Strieker, l'intérêt de l'éthique minimale ne réside pas dans ses

principes trop squelettiques mais dans la contribution qu'elle peut apporter à la

mise en évidence de ce genre de contradiction.
Je ne crois pas, toutefois, qu'on ait besoin d'être minimaliste pour les

percevoir. Même un maximaliste devrait être capable de s'apercevoir que la

législation actuelle n'est pas vraiment cohérente

Par ailleurs, l'engagement envers l'éthique minimale peut être lui-même

une source d'incohérences. Ainsi, le principe de non-nuisance à autrui, central
dans l'éthique minimale, peut servir à justifier la liberté d'expression artistique
la plus étendue (l'art ne nuit jamais concrètement), mais il peut être exploité
aussi pour placer des limites à cette liberté (elle peut offenser, ce qui est une
sorte de «nuisance»). Il peut servir à justifier les recherches sur l'embryon (qui
ne serait pas un autrui au sens strict) mais aussi à les exclure (s'il est considéré

comme un autrui significatif). Il peut légitimer la libéralisation des critères de

l'aide médicale à la procréation (car il n'y a aucune raison de penser que des

parents non hétérosexuels pourraient nuire à leurs enfants), mais il peut aussi

justifier leur état présent (si l'on considère qu'il y a des raisons de penser que
des parents non hétérosexuels pourraient nuire à leurs enfants).

Tout dépend de ce qu'on entend par «nuisance», «tort», «autrui». L'adhésion

au principe de non-nuisance à autrui, sans autres spécifications, n'est ni nécessaire

pour repérer les contradictions dans nos normes, ni suffisante pour éviter
certaines incohérences. Et c'est pourquoi j'accorde une telle importance au



274 RUWEN OGIEN

travail de spécification de ce principe, dans le but, en effet, de le rendre moins

«squelettique» '3.

Liberté, autonomie

Je vais essayer de profiter des commentaires de François Dermange, qui
mettent en relation de façon remarquable un ensemble de questions complexes
liées aux notions de liberté, de consentement et d'autonomie et à leurs places

respectives dans la politique, le droit et l'éthique, pour revenir sur la difficile
question de la liberté.

On me reproche souvent de proposer une vision trop pauvre ou trop
«modeste» de la liberté, qui ne permettrait même pas de justifier la distinction
de «bon sens» entre la vraie liberté et la simple licence. Le bon sens semble

dire, en effet, que la vraie liberté n'est pas celle de faire n'importe quoi du

moment qu'on ne cause aucun dommage aux autres, comme je le suggérerais,
mais d'agir de façon réfléchie, après avoir évalué et ordonné ses désirs, ses

passions, ses préférences.
Il existe plusieurs versions philosophiques de cette distinction de «bon

sens» entre vraie liberté et simple licence. La plus sophistiquée est celle de

Kant, mais rares sont les philosophes qui ne l'ont pas respectée. Même John

Stuart Mill, dont je me réclame à plusieurs endroits, proposerait en réalité

une conception de la liberté qui respecte l'opposition et serait de ce fait très

éloignée de la mienne.

Mais, en dépit du fait qu'elle est très largement acceptée, cette conception
«riche» de la liberté n'est pas à l'abri de toute objection. La plus ancienne (et la

plus résistante) est celle qu'Aristote avait mise en avant dans ses remarques sur
le paradoxe socratique «Nul n'est méchant volontairement».

Si une action ne peut être dite «libre» ou «volontaire» que si elle est bonne

ou morale, toute action immorale devra être jugée «contrainte» ou «involontaire».

Mais si l'action immorale est contrainte ou involontaire, son auteur doit
être exonéré de toute responsabilité et il serait cruel ou injuste de le blâmer.

Par conséquent, il n'existe aucune raison morale de condamner celui

qui agit de façon immorale, même s'il peut exister des raisons juridiques ou
sociales de le faire.

Il semble qu'Aristote essaie d'éviter cette conclusion lorsqu'il affirme que
le paradoxe socratique «Nul n'est méchant volontairement» est partiellement
vrai et partiellement faux, car s'il est vrai que «personne n'est bienheureux
à contre-cœur, par contre la perversité est bien volontaire»l4. Ce qu'Aristote

13 Dans La liberté d'offenser. Le sexe, l'art et la morale, Paris. La Musardine, 2007,
entre autres.

14 Aristote, Éthique à Nicomaque, U13bl5-20, trad. J. Tricot, Paris, Vrin, 1959.



COMMENTAIRES SUR LES ESSAIS 275

semble critiquer, c'est l'idée que nous serions toujours libres lorsque nous
faisons le bien et toujours esclaves lorsque nous faisons le mal15.

À première vue, la conception de Kant pourrait être exposée à la même

objection, comme de nombreux exégètes l'ont fait remarquer16. Mais ils sont

nombreux, aussi, à montrer comment Kant a réussi à y échapper17. Pour Kant,
l'action immorale ne peut pas être motivée par la raison bien sûr et, en ce sens,
elle n'est pas libre. Mais si elle était seulement motivée par des inclinations
naturelles prises comme des «causes», ce ne serait plus une action humaine à

proprement parler. Pour qu'une action soit humaine, ces inclinations naturelles

doivent être vues comme des «raisons». En d'autres mots, les actions immorales
doivent être comprises non pas comme l'effet des inclinations prises comme
des causes naturelles mais comme étant motivées par le choix libre de suivre

ces inclinations. C'est en ce sens que les actions immorales sont aussi de notre

responsabilité et ouvertes au blâme.

Mais pourquoi un agent rationnel ferait-il le choix réfléchi de poser l'immoralité

en principe d'action Ne serait-ce pas un choix arbitraire, inationnel,
dont le caractère libre pourrait être, de ce fait, contesté

On aimerait, à cet endroit, avoir une explication philosophique cohérente,

que, semble-t-il, Kant ne parvient pas à donner ou préfère ne pas chercher à

donner18.

Je me suis permis cette longue digression pour justifier mes réserves à

l'égard de ce que j'aurais pu appeler une conception trop «exigeante» de la

liberté. Elles se résument au soupçon qu'une telle conception nous conduit, par
un chemin ou l'autre, aux pièges du paradoxe socratique.

Je conteste aussi les conceptions trop exigeantes ou «hyper-exigeantes» du

consentement en raison de leurs implications : elles aboutissent paradoxalement
à justifier les formes de paternalisme les plus excessives. Comment

Selon ces conceptions «hyper-exigeantes», pour que le consentement soit

jugé libre et éclairé, la personne qui l'exprime devrait être parfaitement rationnelle,

parfaitement informée, entièrement libre de toute pression matérielle ou

émotionnelle, et capable d'envisager absolument toutes les conséquences de

ses décisions et de ses actions. Mais cela revient à dire qu'aucun consentement
humain concret ne sera jamais vraiment libre et éclairé, et qu'il n'y a donc

aucune raison d'en tenir compte.
Dans cet esprit, on peut parfaitement justifier le paternalisme, non pas

en niant la valeur du consentement mais en prétendant qu'il n'est jamais
authentique, conclusion paradoxale que certains philosophes n'hésitent pas à

défendre.

" C'est du moins ce que j'ai essayé de défendre dans La faiblesse de la volonté,
Paris, P.U.F., 1993, p. 275-281.

16 R. R. Sullivan, Immanuel Kant's Moral Theory, Cambridge, Cambridge
University Press, 1989, p. 284-286.

17 Ibid. P.2S4.
18 Ibid., p. 286.



276 RUWEN OGIEN

Je peux passer maintenant à l'objection que fait François Dermange à mon
projet d'étendre à l'éthique certains principes politiques libéraux comme celui
de non-nuisance aux autres.

D'après lui, cette extension est dans la «logique du libéralisme». Elle peut
avoir l'effet pervers d'aboutir non pas à plus de liberté mais à moins, car elle
laisse l'individu seul face à l'État, dans un état de fragilité permanente, du fait
qu'il est dépouillé de ses soutiens sociaux (communautés, familles, Églises,

etc.).
Cette objection m'embanasse beaucoup évidemment. Elle repose cependant

sur une conception de la «logique du libéralisme» qu'on peut contester.
Pour John Rawls, le libéralisme politique impose à l'État des contraintes

dans la justification de ses actions : il ne doit faire appel ni à des notions morales
ni à des notions religieuses. Il doit rester «neutre» à l'égard des conceptions du

bien, comme il l'est à l'égard des convictions religieuses,9.
Mais neutralité de l'État à l'égard des conceptions du bien ne signifie pas

parti pris en faveur des conceptions purement individualistes du bien
Si une conception du bien implique de forts attachements aux communautés

d'appartenance, le principe de neutralité éthique de l'État nous demandera de

la respecter elle aussi.

Une telle conception pluraliste de la neutralité de l'État pourrait-elle
représenter une menace pour les libertés si elle était étendue à l'éthique Une
telle éthique laisserait les personnes vivre selon leurs conceptions du bien,
du moment qu'elles ne visent pas à causer de torts aux autres. Certaines de

ces conceptions pounaient être purement individualistes, mais d'autres ne le

seraient pas et devraient être respectées également. Il ne me semble pas qu'une
telle attitude contiendrait une menace pour nos libertés.

Je dois reconnaître toutefois une certaine ambiguïté dans mes formulations,

dont l'essai de François Dermange et quelques autres m'ont fait prendre
conscience.

Mon texte pourrait donner l'impression que, pour moi, la seule éthique
acceptable dans une société démocratique, laïque et pluraliste, est une éthique
minimaliste qui exclut les devoirs envers soi-même.

Mais l'idée que je cherche à défendre, en réalité, c'est que, dans une société

démocratique, laïque et pluraliste, les conceptions des minimalistes, qui ne
voient rien d'immoral dans la gestation pour autrui par exemple, devraient être

respectées au même titre que les conceptions des maximalistes, ce qui est loin
d'être le cas.

Pour Rawls, les conceptions morales à l'égard desquelles l'État doit rester
neutre sont celles qui sont «raisonnables» ou celles qui peuvent faire l'objet
d'un «désaccord raisonnable». Dans la littérature d'exégèse, il y a plusieurs
façons de comprendre ces mots. À cette étape de mes recherches, il me semble

qu'il existe un critère du «raisonnable» que personne ne devrait avoir de raisons

15 J. Rawls, Libéralisme politique (1993), trad, de l'angl., Paris, P.U.F., 1995.



COMMENTAIRES SUR LES ESSAIS 277

de rejeter : est «raisonnable» toute conception morale qui admet, au moins, le

principe de non-nuisance aux autres.
Certaines conceptions morales s'en tiennent à ce principe : on peut les

appeler «minimalistes». D'autres donnent une extension beaucoup plus large
au domaine de l'éthique : outre ce principe de non-nuisance aux autres, elles
défendent le principe de ne pas se nuire à soi-même, le souci de perfection
personnelle, la maîtrise de ses pensées et de ses émotions, l'effort pour rendre
les autres heureux, le respect de certaines entités abstraites comme la nature et

ainsi de suite. Les plus riches peuvent être dites «maximalistes».
Il n'est pas impossible d'admettre des formes de coexistence entre ces

conceptions, puisqu'elles sont toutes «raisonnables» selon le critère de non-
nuisance aux autres au moins, même si le débat d'idées qui vise à démontrer la

supériorité intellectuelle de l'une ou de l'autre continue.
Je dois dire que la lecture des différents essais de ce volume m'a beaucoup

aidé à reformuler ma position dans ce sens plus clairement pluraliste, ce qui
représente, pour moi, un progrès dans mes réflexions.

Je ne peux donc qu'insister sur ma gratitude à l'égard de tous les auteurs qui
m'auront aidé, par leurs critiques, à faire ce petit pas en avant, si c'en est un.

Les aléas de la réflexion morale

Olivier Abel se propose de confronter l'éthique de Ricœur, telle qu'elle
est exposée dans les études 7, 8 et 9 de Sol-même comme un autre, à la morale
minimale20. Ce n'est évidemment pas pour contester mon interprétation de

l'œuvre de Ricœur, puisque je n'y fais aucune référence directe. Ce n'est pas,
non plus, pour me reprocher de ne pas y avoir fait référence, ce qui témoigne
d'une compréhension généreuse de mon projet, qui n'est pas de faire un état

des lieux de la philosophie morale, mais d'apporter une contribution personnelle,

aussi limitée soit-elle, à notre compréhension de l'éthique, en me servant
de tout ce qui me paraît utile à cette fin.

Olivier Abel renvoie les deux conceptions à leurs difficultés internes, en

montrant, tout au long de son essai, une sensibilité aux aléas de la réflexion
morale avec laquelle je me sens en profonde harmonie.

Si j'ai bien compris la présentation d'Olivier Abel, il semble que, pour Paul

Ricœur, toute morale a besoin d'une sorte de fondement téléologique. Elle doit
être enracinée dans le «désir de vivre bien avec et pour les autres dans des

institutions justes». C'est le socle à défaut duquel aucune morale ne peut être

édifiée.
On pounait ajouter que, pour Ricœur, le défaut principal des conceptions

déontologiques, de Kant à Rawls, serait l'oubli de cette nécessité téléologique.

20 P. Ricœur, Soi-même comme un autre, Paris, Seuil, 1990.



278 RUWEN OGIEN

Le plus grand coupable à cet égard serait John Rawls, qui «porte à son
comble l'ambition d'affranchir le point de vue déontologique de la morale de

la perspective téléologique de l'éthique»21.
Dans les mots d'Olivier Abel, ce que Ricœur nous montre finalement, c'est

que toute morale doit partir d'un «crédit non normatif fait aux orientations
de l'agir humain». Selon Olivier Abel, ce serait une faiblesse de la morale
minimale de ne pas en tenir compte.

Je vais essayer de répondre aux deux objections en même temps, celle de

Ricœur à la déontologie de Rawls et celle d'Olivier Abel à l'éthique minimale.
Pour Rawls, en tant que personnes raisonnables, nous voulons un monde

social dans lequel nous pounons coopérer avec les autres dans des termes que
tous peuvent accepter. En tant que personnes rationnelles, nous cherchons à

réaliser des fins ou des intérêts particuliers en mettant à leur service les moyens
appropriés, l'ensemble étant conçu à l'intérieur d'un «plan de vie».

Bref, en tant que personnes raisonnables, nous nous intéressons au juste, à

la possibilité de trouver un accord et à la volonté de justifier publiquement nos
actions ; en tant que personnes rationnelles, nous sommes plutôt concernés par
le bien, par l'élaboration des fins qu'il convient de promouvoir.

Ces deux façons de voir sont complémentaires en ce sens que «des agents
purement raisonnables n'auraient pas de fins qui leur seraient propres et qu'ils
voudraient réaliser grâce à une coopération équitable; des agents purement
rationnels seraient dépourvus d'un sens de la justice et incapables de reconnaître

la validité indépendante que possèdent les revendications des autres»22.

Si Rawls exprime bien sa conception dans cette citation, je ne vois pas très
bien pourquoi Ricœur estime qu'il veut affranchir son point de vue déontologique

de la perspective téléologique de l'éthique. Il semble plutôt considérer

que ces deux perspectives sont complémentaires.
Je vais me permettre d'ajouter que si je m'éloigne de Rawls, c'est

précisément parce j'estime que l'aspect téléologique de nos vies n'a pas d'autre
signification que prudentielle ou esthétique. Elle n'a rien de plus qui pourrait
être vu comme une perspective morale complémentaire de celle qui nous porte
à tenir compte des revendications des autres et à ne pas leur causer de tort.

Je peux à présent essayer de répondre à Olivier Abel dans ses termes. Je

ne suis pas persuadé que le point de départ obligé de toute conception morale,
c'est cette visée téléologique vers le bien. Il se peut que, si nous n'avions pas
une telle visée, nous ne serions jamais motivés à agir moralement. Mais cela ne

veut pas dire que nous n'aurions aucune idée de ce qui peut être jugé bien ou
mal, moral ou immoral.

En reconstruisant le parcours de Ricœur, qui l'amène de la teleologie à la

déontologie, d'Aristote à Kant, Olivier Abel souligne ce qui pourrait m'éloigner
de son éthique à cette seconde étape aussi.

Ibid., p. 276.
J. Rawls, Libéralisme politique, op. cit., p. 80.



COMMENTAIRES SUR LES ESSAIS 279

Il fait observer que ce qui caractérise les positions de Ricœur à l'étape
déontologique de son parcours, c'est qu'il voit le sujet moral comme «capable
de se traiter soi-même comme n'importe quel autre»: c'est son engagement
résolu envers la symétrie morale, à l'opposé du mien envers l'asymétrie
morale.

C'est, en effet, un sujet de désaccord avec les déontologies morales

existantes quelles que soient leurs formes (celle de Ricœur y compris) et Olivier
Abel le met en avant très justement. Des formes de déontologie qui admettent

l'asymétrie morale ne sont certainement pas inconcevables. Mais ce n'est pas
le cas des plus reconnues et c'est pourquoi j'ai tendance à les contester.

Pour finir, je dirais qu'en dépit de ses réserves à l'égard de l'éthique
minimale, ou plutôt: à cause du type de réserves qu'il exprime, je ne me sens

pas du tout éloigné du point de vue d'Olivier Abel.
Le minimalisme moral n'est pas qu'une conception normative en compétition

avec d'autres conceptions normatives. C'est aussi une certaine façon
de nous tenir à distance de nous-mêmes, d'observer nos incohérences avec

une certaine ironie et de réfléchir à l'éthique ou à la morale de façon
essentiellement critique, en essayant, autant que possible, d'éviter la pompe et la

grandiloquence. C'est un ensemble d'attitudes que j'ai retrouvé dans l'essai

d'Olivier Abel, et c'est pourquoi ils m'ont paru si proches.




	Commentaires sur les essais

