Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 58 (2008)

Heft: 2-3: I'éthique minimale : dialogues philosophiques avec Ruwen Ogien
Artikel: Commentaires sur les essais

Autor: Ogien, Ruwen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381770

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381770
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 140 (2008), P. 255-279

COMMENTAIRES SUR LES ESSAIS

RuweN OGIEN

Résumé

Les interrogations sur l'éthique minimale sont de trois ordres. Il y a
d’abord des divergences dans I'interprétation des grands auteurs de référence,
en particulier de Kant et de John Stuart Mill. Il y a ensuite des objections
conceptuelles a la critique minimaliste des devoirs moraux envers soi-méme.
Il y a, enfin, des oppositions aux engagements libéraux de I’éthique minimale
en matiere de bioéthique entre autres. Les commentaires visent essentiellement
a écarter certains malentendus et a évaluer les modifications qu'il faudrait
apporter a l’'éthique minimale pour qu’elle souléve moins d’objections.

Avant de proposer quelques réponses aux nombreuses objections qui m’ont
¢té adressees, je tiens a remercier Olivier Abel, Frangois Dermange et Denis
Miiller pour cette occasion qu’ils m’offrent de poursuivre, dans la Revue de
Théologie et de Philosophie, le dialogue engagé de fagon si chaleureuse, grace
a eux ¢également, lors des journées d’études autour de I’éthique minimale.

Je voudrais aussi remercier Nathalie Maillard Romagnoli et Christophe
Pisteur qui se sont chargés de la coordination de la publication.

J’aimerais enfin exprimer ma reconnaissance a tous ceux qui se sont donnés
la peine d’écrire ces essais vifs et originaux, clairs et argumentés, alors qu’ils
avaient probablement mieux a faire. Aucun n’est complaisant. Tous m’ont mis
dans des situations intellectuelles difficiles. Que peut-on souhaiter de mieux en
philosophie ?

Pour rester dans des limites d’espace (et de temps) raisonnables, j’ai choisi
de ne pas faire de commentaire systématique sur chacun de ces essais, mais de
sélectionner quelques thémes d’interrogation récurrents. J'ai pensé aussi qu’il
valait mieux m’abstenir de répondre aux objections théologiques, car elles ne
sont pas de ma compétence. J’espére que les auteurs ne seront pas trop dégus.

Il m’a semblé qu’on pouvait diviser ces interrogations en trois grandes
catégories: probléemes d’interprétation des auteurs de référence, problemes
conceptuels et problemes normatifs.



256 RUWEN OGIEN

1. Problémes d’interprétation
Sur Kant

Jai insisté sur le fait que, chez Kant, il existe une symétrie morale entre
le rapport de soi a soi et le rapport de soi a autrui, qui le conduit a placer sur
le méme plan le meurtre et le suicide. Cette symétrie morale est clairement
affirmée dans la seconde formulation de I'impératif catégorique : «Agis de telle
sorte que tu traites I’ humanité aussi bien dans ta personne que dans celle de tout
autre toujours en méme temps comme une fin et jamais simplement comme un
moyen.» '

Christophe Pisteur conteste cette fagon de présenter les idées de Kant. I1 fait
remarquer qu’il faut distinguer chez lui le niveau de la loi et celui de ’action. 11
se peut qu’une loi qui prononce |’équivalence morale entre soi et I’autre puisse
impliquer, au niveau de I’action, une asymétrie morale entre soi et autrui. Ainsi,
I’impératif catégorique qui est une loi morale symétrique contient une exigence
d’action asymétrique : viser pour soi la perfection et pour autrui le bonheur.

C’est une interprétation séduisante et formellement plausible. Un principe
général peut, en effet, donner lieu dans son application a des résultats
apparemment opposés a ce qu’il affirme. Il se peut, par exemple, qu’en se
placant d’un point de vue impartial, on tire la conclusion que personne ne
devrait étre impartial envers lui-méme et ses proches.

J’aurais cependant plutot tendance a voir ’asymétrie entre la visée du
bonheur et celle de la perfection non pas comme une implication de I’impératif
catégorique au niveau de [’action, mais comme la conséquence d’une contrainte
conceptuelle sur 'usage du terme «devoir.

Pour que mon argument soit le plus clair possible, je vais me permettre de
proposer une autre interprétation de ’asymeétrie entre bonheur et perfection
evoquée par Christophe Pisteur.

Pour Kant, il faut viser pour soi la perfection mais pour autrui le bonheur.
C’est clairement une asymétrie. Mais elle en recouvre une autre : on peut avoir
le devoir de viser le bonheur des autres mais non le sien. Pourquoi ?

I1 me semble que c’est une application de ce qu’on pourrait appeler le
«rasoir de Kant» en référence a sa formule: «Un commandement ordonnant
a chacun de chercher a se rendre heureux serait une sottise ; car on n’ordonne
jamais a quelqu’un ce qu’il veut déja inévitablement de lui-méme.»*

En effet, puisque nous désirons inévitablement notre propre bonheur, il ne
peut pas y avoir de «devoir d’étre heureux» a proprement parler. En revanche,

' E. Kant, Fondements de la métaphysique des meeurs (1785), trad. de I’all., Paris,
Vrin, 1982, p. 106.

2 E. Kant, Critique de la raison pratique (1788), trad. de 1’all., Paris, Gallimard,
1985, p. 62-63.



COMMENTAIRES SUR LES ESSAIS 257

comme nous ne sommes pas inévitablement enclins a viser le bonheur des
autres, il peut y avoir un devoir d’agir en ce sens.

Méme chose pour le contraste entre la visée du bonheur personnel et celle
de notre propre perfection. Comme nous ne désirons pas inévitablement la
perfection, il peut y avoir un devoir de s’en préoccuper.

Ce que montrent ces exemples, c’est que, pour Kant, «devoir» est un terme
qui ne s’applique qu’a des actions que nous n’avons pas tendance a accomplir
inévitablement, ce qui exclut un devoir de viser son propre bonheur, mais non
de chercher le bonheur des autres ou sa propre perfection.

C’est pourquoi je me permets de dire, en réponse a la trés fine objection
de Christophe Pisteur, que I’asymétrie entre bonheur et perfection chez Kant
pourrait dépendre non pas de I’existence, au niveau de 1’action, d’une norme
d’asymétrie qui serait compatible avec la loi morale, mais d’une contrainte
conceptuelle pesant sur I’idée de devoir.

Une autre objection de Christophe Pisteur porte sur mon analyse des
raisons qu’avance Kant pour désapprouver la «souillure charnelle de soi», ou
plus criment la masturbation.

Ce qui, d’apres Christophe Pisteur, ne va pas dans mon analyse, c’est
I'usage de I’adverbe «volontairement» pour caractériser cette pratique sexuelle
comme Kant la congoit.

Mais je ne pense pas qu’il y ait un désaccord véritable entre nous. Je n’ai
jamais supposé, bien siir, que Kant aurait pu dire de cette pratique qu’elle est
«volontaire», au sens qu’il donne a ce terme, ou envisagé la possibilité que,
pour lui, on pourrait exprimer son «autonomie» rationnelle en se masturbant !

C’est ma fagon de caractériser cette pratique que j’exprime en recourant,
comme Christophe Pisteur le dit trés bien d’ailleurs, a une conception de la volonté
beaucoup moins exigeante du point de vue de ses propriétés rationnelles.

Il faut dire que la conception kantienne pourrait paraitre paradoxale, car
si seul ce qui est rationnel peut étre volontaire, tout le mal qu’on fait devrait
étre jugé involontaire et €chapper aux sanctions morales et pénales. C’est un
débat sur lequel je reviendrai plus longuement en réponse au commentaire de
Frangois Dermange.

Le probleme général que me pose I’argument de Kant, c’est qu’il devrait
nous conduire a juger que foutes les activités sexuelles a 1’exception de
celles qui sont encadrées par le mariage monogame, hétérosexuel, en vue
de la procréation, sont «involontaires», «hétéronomes», et a les disqualifier
moralement pour cette raison, a priori, sans examen du point de vue des agents
ou des partenaires. Qui pourrait accepter cela ?

Mais son raisonnement contient quelque chose de plus énigmatique.

Pourquoi Kant ne se contente-t-il pas, pour disqualifier moralement la
masturbation, de poser que c’est une pratique «hétéronome» car provoquee
par des pulsions «animales» (quelles que soient par ailleurs les habitudes des
animaux eux-mémes, qui ne semblent pas particulierement enclins a cette
pratique) ?



258 RUWEN OGIEN

Pourquoi tient-il & ajouter que si cette pratique est blamable, c’est aussi
parce que c’est une sorte de crime contre I’espece humaine, une menace pour
sa conservation ? C’est le sous-titre du passage ou j’examine les arguments de
Kant contre la masturbation. Dans d’autres passages qui concernent Kant, c’est
le méme genre de question qui me préoccupe.

Sur Mill

Je voudrais d’abord signaler que, comme celle de Kant, la conception de
Mill pose des problémes du point de vue du traitement de I’asymétrie morale.
D’un c6té, les engagements utilitaristes de Mill devraient I’amener a endosser
la theése de la symétrie morale. Dans le calcul des plaisirs et des peines de
I"utilitariste, le bien et le mal qu’on se cause a soi-méme doivent étre inclus
exactement au méme titre que le bien et le mal qu’on fait aux autres. D’un
autre co6té, en endossant le principe de non-nuisance, Mill semble bel et bien
défendre une conception asymétrique qui n’accorde pas le méme poids aux
torts qu’on se cause a soi-méme et a ceux qu’on cause aux autres.

Il y a d’autres théses qui semblent se contredire dans la conception de
Mill. D’un c6té, il affirme la valeur intrinseéque de la diversité des styles de vie
contre la tendance a I’uniformisation des sociétés démocratiques. De 1’autre, il
soutient une vision perfectionniste, moniste et hiérarchisée des styles de vie,
qui place au sommet ceux qui visent a la satisfaction de préférences nobles, a la
recherche de plaisirs intellectuels et esthétiques, dits supérieurs, par opposition
aux plaisirs bassement matériels, dits inférieurs. Souhaiterait-il que tout le
monde vive de cette fagon élitiste ? Ce ne serait pas la meilleure facon de
promouvoir la diversité des styles de vie. Il y a certainement une tension entre
¢litisme perfectionniste et culte de la diversité.

Autre tension. Pour Mill, la seule justification 1égitime donnée aux inter-
ventions de la «communauté civilisée» dans la vie de ses membres, c’est
d’empécher qu’ils causent des torts a d’autres qu’eux-mémes’. Le bien de
ces personnes n’est pas un motif suffisant d’ingérence. Il présente ce principe
comme un principe politique qui concerne exclusivement I’intervention
coercitive de I’Etat par la menace et la force. Les interventions visant le bien
des autres restent légitimes du moment qu’elles ne sont pas coercitives et
n’usent que des moyens de la raison ou de la persuasion. En méme temps, il
accorde une grande importance au fait que chacun sait mieux que les autres ce
qui lui convient. I1 précise que méme si chacun ne le sait pas immédiatement,
il n’est pas mauvais qu’il fasse le chemin par lui-méme, fiit-ce en commettant
des erreurs®. Mais si chacun sait mieux que les autres ce qui lui convient et si,

3 J. S. MiLL, De la liberté (1839), trad. de I’angl., Paris, Presses Pocket, 1990,
p. 156.
* 1bid., p. 146.



COMMENTAIRES SUR LES ESSAIS 259

lorsque ce n’est pas le cas, il n’est pas mauvais qu’il ’apprenne par lui-méme,
fut-ce en commettant des erreurs, a quoi sert-il d’essayer de le convaincre qu’il
fait fausse route ? Autrement dit, d’un coté, Mill admet certaines formes de
paternalisme doux ou non coercitif; d’un autre coté, il exprime son scepticisme
a I’égard de toute forme de paternalisme, aussi douce soit-elle.

En fait, ces incohérences apparentes ont tendance a s’atténuer si on fait
I’hypothése que Mill rejette le perfectionnisme d’Etat sans exclure le perfec-
tionnisme prive.

1l reste que les raisons qui le conduisent a rejeter le perfectionnisme d’Etat
devraient, a mon avis, le conduire a rester sceptique a I’égard du perfection-
nisme privé. C’est d’ailleurs pour cette raison que je rejette le perfectionnisme
d’Etat aussi bien que le perfectionnisme privé.

Aprés ce long préambule, je peux passer aux pertinentes objections de
Nathalie Maillard Romagnoli. Elle conteste mon interprétation générale des
idées de Mill en montrant d’abord que, dans un certain nombre de passages
de I’essai De la liberté, le principe de non-nuisance apparait aussi comme un
principe moral, les torts commis envers autrui étant qualifiés de «délit moral».
C’est une contribution significative au débat sur la portée du principe de non-
nuisance, qui me conduit a penser que, sur ce point au moins, je ne m’éloigne
pas de John Stuart Mill autant que je le proclame un peu imprudemment a
certains endroits.

Nathalie Maillard Romagnoli propose ensuite de clarifier la conception
de Mill en introduisant une division entre 1’éthique et la morale. Elle part du
fait que John Stuart Mill accorde une grande importance a 1’évaluation de soi-
méme et a I’idée de perfection personnelle qui s’y attache. Elle précise que cette
évaluation n’est pas morale, au sens que Mill donne a ce terme, puisqu’elle
n’est pas de ’ordre du devoir envers les autres.

Mais, ajoute-t-elle, de nombreux indices laissent penser que, pour Mill, cette
¢valuation n’est pas non plus simplement prudentielle ou purement esthétique.

Pour compléter le point de vue de Mill en quelque sorte, elle propose
d’introduire une autre catégorie évaluative, irréductible au moral, au prudentiel
ou a P'esthétique, qui permettrait de penser I’évaluation de soi-méme. Cette
catégorie, c’est I’éthique comme visée de la vie bonne.

Je partage le point de vue de Nathalie Maillard Romagnoli lorsqu’elle
insiste sur I’'importance de 1’évaluation de soi-méme et de I’idée de perfection
personnelle chez Mill, et lorsqu’elle ajoute que cette évaluation ne peut pas
étre morale puisqu’elle ne reléve pas des devoirs envers les autres. Peut-on dire
pour autant que cette évaluation ne serait en réalité ni prudentielle ni esthétique
mais «éthique» ?

John Stuart Mill s’est contenté de marquer une différence entre le moral,
d’un coté, le prudentiel et I’esthétique, de I'autre. Il n’a jamais explicitement
utilisé la distinction terminologique entre morale et éthique. Nathalie Maillard
Romagnoli le concede bien volontiers lorsqu’elle précise que c’est elle qui



260 RUWEN OGIEN

envisage la possibilité de rapprocher le registre esthétique défini par Mill du
registre dit «éthique» de la vie bonne (section: I’Art de la vie), sans suggérer
que Mill I"aurait fait lui-méme ou qu’il aurait utilis€ un tel langage.

Elle estime néanmoins que cette hypothése n’est pas dépourvue de tout
fondement, car elle ne fait rien d’autre que souligner les éléments «téléolo-
giques», «eudémonistesy, «perfectionnistes», si évidemment présents dans la
conception de Mill.

Je me demande cependant dans quelle mesure cette hypothése pourrait
aider a éliminer certaines tensions internes dans la conception de Mill que j’ai
cherché a éviter, entre symétrie et asymétrie morales, élitisme perfectionniste et
culte de la diversité, défense du paternalisme doux ou non coercitif et répulsion
a I’égard de toute forme de paternalisme.

Je comprends I’intérét de proposer une troisieme catégorie, |’éthique comme
visée de la vie bonne, entre la morale, d’un c6té, la prudence et I’esthétique, de
’autre, pour mettre en évidence les éléments «téléologiquesy», «eudémonistes»,
«perfectionnistes» des idées de Mill, et j’admire 1’élégance de la construction
de Nathalie Maillard Romagnoli.

Mais si elle estime qu’elle peut permettre de surmonter les difficultés internes
de la conception de John Stuart Mill, je ne suis pas siir de pouvoir la suivre.

Sur Walzer

Denis Miiller estime que j’aurais d me mesurer de fagon plus approfondie
a ce que Michael Walzer dit de [’opposition entre morale maximale et morale
minimale pour valider mon propre point de vue. Je vais essayer de répondre
a cette vigoureuse objection d’ensemble en présentant, par parité de raison-
nement, mes doutes a I’égard de la conception de Walzer dans son ensemble.

D’apres Michael Walzer, les meilleurs principes de justice sont ceux qui
tiennent compte de la spécificité des biens qui font I’objet d’une redistribution’.
En matiere de santé, par exemple ce n’est pas le mérite qui doit régler la redis-
tribution, mais les besoins de chacun. Dans d’autres domaines, comme 1’école
ou 'université, il serait injuste de ne pas tenir compte du mérite.

Selon cette conception pluraliste, certaines injustices ont pour origine le fait
qu’un principe valable dans une certaine sphére est appliqué de fagon indue dans
une autre. Ainsi, la possibilité d’acheter des charges politiques fait intervenir
mnjustement les capacités financi¢res dans une sphére ou seul 1’intérét général
devrait servir de critére. Autres confusions des domaines ou des «sphéres»:
penser les relations entre membres d’une méme famille sur le mode d’un contrat ;
introduire des critéres de genre ou de couleur, 1a ou seuls les talents ou le mérite
devraient compter, comme a |’université ou dans la vie publique ; faire intervenir
des criteres de rentabilité¢ économique étroits en matiére de santé.

3 M. WaLzEr, Spheres de justice. Une défense du pluralisme et de ['égalite (1983),
trad. de I’angl., Paris, Seuil, 1997.



COMMENTAIRES SUR LES ESSAIS 261

Mais pourquoi ces interférences seraient-elles injustes ? C’est, nous dit
Michael Walzer, parce qu’elles seraient contraires aux normes ou aux conven-
tions en vigueur dans nos sociétés. Plus précisément, elles seraient contraires
aux «significations partagées» ou aux «valeurs» de nos sociétés.

Les deux objections courantes sont les suivantes:

1) Laconception pluraliste de la justice de Michael Walzer semble interdire
toute «discrimination positive» (ou toute «politique préférentielle») en faveur
des femmes ou des minorités défavorisées, puisqu’elle reviendrait a faire inter-
venir des critéres de genre ou de situation sociale la ou seuls les talents ou le
mérite devraient compter®,

2) Méme si certaines conventions sociales excluent I’ intervention de consi-
dérations économiques dans un certain domaine, rien ne devrait nous interdire
de les contester. Un libertarien a la Robert Nozick trouverait injustes toutes les
normes qui interdisent de se faire payer pour son travail, méme lorsqu’il s’agit
de services sexuels ou de transférer des positions que nous avons acquises
contre rétribution, charges politiques comprises.

A mon avis, la difficulté est plus générale. Il n’est pas évident que nos
prétendues normes et conventions relatives a la spécificité de certains domaines
(culture, santé, politique, économie, enseignement, recherche, etc.) soient suffi-
samment «partagées». Ainsi, I'intervention de considérations économiques
dans la redistribution des biens culturels ou des biens de santé n’est pas toujours
jugée injuste et clairement exclue par nos conventions sociales présentes;
méme chose pour I’intervention de critéres de genre dans la répartition des
listes €lectorales (cf. I’exigence de «parité») ou de couleur pour la sélection a
I’entrée a I’Université (¢f. le soutien a la «discrimination positive»).

Il me semble que cette difficulté rejaillit sur le maximalisme moral comme
Michael Walzer le congoit, puisqu’il repose lui aussi sur ’idée de «significa-
tions partagées». Quelles sont-elles en réalité ?

Mais je laisse I’examen de cette difficulté, si c’en est une, pour une autre
fois, et je ne peux qu’étre reconnaissant a Denis Miiller de m’avoir incité a
I’envisager.

2. Problémes conceptuels
La distinction entre ['éthique et la morale

Dans la plupart des essais, il est question d’une différence profonde entre
I’éthique et la morale dont je ne tiendrais pas compte. Il est vrai que je ne la mets

® Walzer ne I’a jamais caché: il est contre la «discrimination positive». Sur ce
point, il s’est méme publiquement opposé a Ronald Dworkin: R. DworkiN, «To Each
His Own», The New York Review of Books, 1¢ avril 1983, et la réponse de M. WALZER,
«Spheres of Justice. An Exchange. Reply by Ronald Dworkin», The New York Review
of Books, 21 juillet 1983.



262 RUWEN OGIEN

jamais en avant. Pourquoi ? Il existe certainement une tendance, en philosophie
morale, a traiter I’opposition entre 1’éthique et la morale comme s’il s’agissait
de deux domaines de réalité différents, comme s’il y avait entre les deux une
sorte de différence «ontologique». L’éthique s’occuperait du domaine du bien
ou de la vie bonne et la morale de celui du juste ou des devoirs moraux.

Personnellement, je vois plutdt I’opposition entre I’éthique et la morale
comme un conflit entre deux fagons différentes d’envisager le méme domaine
de réalité ou comme un conflit entre deux théories morales qui portent sur les
mémes choses. C’est pourquoi j’ai tendance & ne pas marquer de différence
entre éthique et morale lorsque je fais référence au domaine de réalité que ces
mots servent a caractériser.

Par ailleurs, il me semble qu’on peut trés bien exprimer la distinction
conceptuelle entre visée de la vie bonne et respect du devoir sans passer par la
dichotomie terminologique entre «€thique» et «morale». L’opposition de Henry
Sidgwick entre les théories attractives qui nous disent ce qui est désirable (ou
ce qui est bien) et les théories impératives qui nous disent ce qu’il faut faire (ou
ce qui est juste) pourrait faire le méme travail de fagon un peu plus fine’.

Valeur morale des emotions

Encore un argument de Christophe Pisteur. D’un c6té, j’exclurais de
I’ensemble des torts qu’on cause aux autres les émotions négatives (dégoit,
colere) provoquées par certaines de nos actions, de nos relations, ou par certaines
ceuvres de I’esprit. D’un autre c6té, ma critique du paternalisme reposerait sur
I’idée que le fait de ne pas tenir compte du point de vue ou du consentement
des personnes concernées revient a les traiter de fagon humiliante, ce qui est
un tort.

N’est-ce pas contradictoire ? Pourquoi deit-cn tenir compte des émotions
dans le deuxiéme cas et pas dans le premier ?

En fait, dans ma critique du paternalisme, je ne fais pas référence en
premier lieu a I’état émotionnel de celui qui en est victime mais a la fagon de le
traiter, ¢’est-a-dire de maniere condescendante, sans tenir compte de son point
de vue, méme lorsqu’il n’y a pas de raisons de le juger insuffisamment «libre»
ou «éclairéy.

C’est en cela que le paternaliste cause un tort: il porte atteinte au droit
de sa cible a voir sa parole écoutée et a son droit de consentir ou de ne pas
consentir.

A ce tort peut s’en ajouter un autre: le sentiment pénible de honte ou
d’humiliation que la personne dont la parole n’est pas reconnue peut €éprouver:
une douleur injuste, une punition imméritée, comme la honte qu’on éprouve

7 La distinction entre éthiques attractives et impératives vient de H. SipGwick,
The Methods of Ethics, (1907), 7¢ éd., préface de John Rawls, Indianapolis, Hackett
Publishing Company, 1981, p. 105-106.



COMMENTAIRES SUR LES ESSAIS 263

pour ce qui ne dépend pas de nous (nos origines sociales, la couleur de notre
peau, etc.)®.

Mais il se peut que ces réactions émotionnelles de honte et d’humiliation ne se
produisent pas. Le mépris social peut aussi engendrer la colére ou I’indignation.

Quoi qu’il en soit, le tort causé du fait de ’atteinte a certains droits demeure
et les émotions négatives d’humiliation et de honte, lorsqu’elles sont ressenties,
ont une certaine signification morale parce qu’elles ont été suscitées par des
attitudes injustes.

Dans d’autres situations, la réaction émotionnelle négative n’est pas causée
par des attitudes injustes. Elle n’a donc pas la méme signification morale. Il me
semble que c’est le cas lorsque des artistes choquent par leurs ceuvres, lorsque
des homosexuels s’embrassent en public, lorsque des scientifiques défendent
des theses qui vont a I’encontre de certaines croyances et que tout cela provoque
des réactions de dégofit, d’embarras ou de colére.

I1 est difficile de voir ce qu’il y a d’injuste dans le fait de créer, d’exprimer
son affection en public lorsqu’on est homosexuel ou de défendre des théories
dont la valeur scientifique est reconnue. Bref, on pourrait dire que je ne tiens
compte des réactions émotionnelles négatives que lorsqu’elles semblent
moralement appropriées et dans ce cas seulement.

Questions de méthode

Aurore Dumont présente comme des questions «méthodologiques» des
problemes que j’aurais plutdt tendance @ nommer «méta-éthiques», la méta-
¢thique étant cette discipline qui s’intéresse a la différence entre jugements
de valeur et jugements de fait, a la possibilit¢ qu’existent des faits moraux
objectifs, a la justification des normes morales et autres problemes ontolo-
giques, épistémologiques et sémantiques. Mais c’est un choix terminologique
qui pourrait étre justifié.

D’apres elle, la forme de nos raisonnements moraux ou les modes de
justification de nos engagements moraux substantiels (en faveur de la liberté
ou de 1’égalité par exemple) dépendent des réponses que nous donnons a des
questions comme: «Jusqu’ou attendons-nous de la morale qu’elle s’accorde
avec nos formes de vie 7»; «jusqu’ou concevons-nous la morale comme un
contre-modele, une protestation, davantage que comme une forme régulatrice,
normative mais non juridiques des rapports humains ?» ; «jusqu’ou renongons-
nous a la fonder ?», etc.

Parmi ces questions, il y en a une qui retient particuliérement mon attention.
Elle est celle de savoir «si nous assumons que les normes morales soient conce-
vables indépendamment de la religion et de toute perspective métaphysique et
sl nous sommes préts a en payer le prix».

¥ Pour élaborer plus complétement cette idée, il faudrait aussi que je corrige certaines
affirmations de La honte est-elle immorale ?, Paris, Bayard , 2002.



264 RUWEN OGIEN

En général, les éthiques qui se sont placées dans cette perspective ont tenté
de fonder ces normes sur la nature ou la raison. On peut se demander toutefois
dans quelle mesure une éthique «post-métaphysique», indépendante de la
religion, doit étre fondée sur la raison ou la nature.

Laissant de c6té 1’hypothése des fondements naturels (que j’ai tenté de
contester dans Le rasoir de Kant)®, je vais essayer de préciser pourquoi il me
semble que la raison est nécessaire mais non suffisante. Je vois cette tentative
comme une suite au commentaire si €clairant d’Aurore Dumont plutdt que
comme une réponse a certaines de ses interrogations.

Je peux dire d’abord que je n’ai jamais cherché a fonder la morale sur
la raison, pas plus que quoi que ce soit d’autre. C’est un point qu’Aurore
Dumont souligne trés justement.

En revanche, je crois que la critique rationnelle de nos lois, de nos
normes, de nos valeurs, de nos préjuges, est une possibilité qui reste ouverte
méme quand les circonstances matérielles, sociales et politiques semblent
I’interdire. Si cette possibilité n’existait pas, il n’y aurait ni hérétiques, ni
résistants, ni dissidents.

Ce sont les livres révélés qui inspirent les arguments religieux, les codes
légaux qui donnent un sens aux arguments juridiques et la conscience des
rapports de force qui donne leur couleur particuliére aux arguments politiques.

Mais ce sont seulement des exigences de clarté conceptuelle, de cohérence,
de rationalité qui, a premiére vue, nous permettent de nous débarrasser de
certains préjuges, de la «fausse morale».

Lorsque je parle de raison en morale, c’est, comme le dit trés bien Aurore
Dumont, au sens d’une critique rationnelle des concepts moraux centraux,
des théories morales systématiques, aussi bien que des normes et des valeurs
existantes et non au sens d’une fondation de la morale sur la raison.

Il ne s’agit pas de partir de zéro, mais de ce qui existe, selon la fameuse
image qu’Otto Neurath prepose pour la science, de «marins qui doivent recons-
truire leur bateau en pleine mer et qui ne sont jamais en mesure de le démonter
en cale séche et de I'y reconstruire avec de meilleurs matériaux» '°.

Et qu’est-ce qui existe ? Des théories morales (kantienne, aristotélicienne,
utilitariste, etc.), des intuitions morales (relatives au caractere répugnant du
sacrifice d’innocents pour une bonne cause, par exemple), des normes, des
valeurs et des principes jugés «moraux» dans les débats publics (la valeur
inestimable de toute vie humaine, la sauvegarde des sociétés, la protection
de la nature, etc.). C’est tout cet ensemble qui est la matiére de la critique
rationnelle.

I1 ne faut pas oublier, toutefois, qu'une critique de ce genre risquerait
d’aboutir a des conclusions aberrantes si elle se contentait d’exiger la cohérence

® Le rasoir de Kant et autres essais de philosophie pratique, Paris-Tel Aviv, L'Eclat,
2003.

' 0. NeuraTtH, «Die physikalische Sprache als Universalsprache der Wissenschafty,
Erkenntnis 2, 1931/2, p. 423-465.



COMMENTAIRES SUR LES ESSAIS 265

comme forme de rationalité. Elle pourrait reconnaitre comme «moraux» des
systémes de normes cruelles ou inhumaines, du genre de ceux que les nazis
avaient mis en place, s’il était établi qu’ils ne présentent aucune faille du point
de vue de leur cohérence interne.

Les procédures logiques ou plus généralement rationnelles ne nous
permettent pas d’exclure cette possibilité, ce qui constitue une limite de la
critique rationnelle des idées a prétention morale.

C’est pourquoi, au total, j’estime qu’on ne peut pas fonder la morale sur la
raison et que la raison est nécessaire mais non suffisante dans la critique des
idées a prétention morale.

C’est peut-étre a cet endroit que j’aurais pu introduire une notion comme
celle de «forme de vie» évoquée par Aurore Dumont, pour caractériser ce qui,
dans la réflexion éthique, ne dépend pas de 1’argumentation rationnelle. Mais
mes recherches m’entrainent ailleurs, du c6té d’une réflexion sur le domaine
spécifique de I’éthique et son extension, ou sur la signification de 1’autonomie
de la morale par rapport aux faits historiques, sociologiques, psychologiques,
biologiques, ce qu’Aurore Dumont a trés bien vu également.

Authenticité

L’essai de Sabine Cimasoni insiste aussi sur mon engagement envers
I’autonomie de 1’éthique. Ses tentatives pour mettre en relation cette
autonomie supposée avec les principes normatifs de 1’éthique minimale
m’ont particulierement frappé.

Elle suggere, par exemple, que la séparation entre 1’éthique et le psycho-
logique permet de justifier le premier principe de 1’é¢thique minimale qui
affirme I’indifférence du rapport moral a soi-méme.

Mais elle ajoute aussi qu’en introduisant le principe de considération
égale, jimporte un €lément psychologique, «celui de la conception qu’a
I’individu de lui-méme, au rapport a soi, a la compréhension de soi», ce
qui serait une forme de contradiction, puisque cela reviendrait a violer le
principe de I’autonomie de I’éthique par rapport au psychologique.

De fagon plus générale, elle pense que I’éthique minimale importe, de
fagon non assumée, tout un ensemble de notions «psychologiques» du fait
qu’elle présuppose une théorie de 1’authenticité fondée sur ces notions. Ce
sont des objections trés excitantes pour [’esprit, qui n’aime pas trop étre pris
en flagrant délit de contradiction ou de présuppositions irréfléchies.

Le cceur de la critique de Sabine Cimasoni, c’est que 1’éthique minimale
présuppose |’authenticité des personnes, parce qu’elle veut garantir les
libertés individuelles, la sanction des torts causés aux autres et la coopération
€quitable, et que, dans cet esprit, elle doit concevoir les personnes comme
des agents qui se reconnaissent mutuellement en tant qu’égaux, évitent de se
nuire mutuellement et soutiennent la justice sociale.



266 RUWEN OGIEN

Mais il me semble qu’il faut distinguer la question normative relative a ce
qui est un principe moral bon ou juste et la question psychologique de savoir
quel genre d’agents pourraient s’y conformer concretement.

I1 est possible que seuls des agents «authentiques» au sens que Sabine
Cimasoni donne a ce terme pourraient étre de bons minimalistes.

Il se peut aussi que si de tels agents étaient inconcevables, 1'éthique
minimale ne pourrait jamais avoir la moindre réalité.

Mais cela ne signifie pas, c’est ce que je crois du moins, que 1’éthique
minimale, en tant que conception morale, présuppose 1’existence de tels
agents.

Devoirs moratix envers soi-méme

Ghislain Waterlot propose une critique systématique de I’idée qu’il n’y
aurait pas de devoir moral envers soi-méme. Il me donne ainsi une excellente
occasion de présenter, en réponse, des arguments en faveur de cette idée centrale
de I’é¢thique minimale, qui ne fait manifestement pas 1’unanimite.

Le concept d’un devoir moral a I’égard des autres est facile a comprendre
€n ce sens que ses sources sont claires et nombreuses: promesses, contrats,
engagements, droits fondamentaux des personnes a ne pas étre tué ou torturé,
mutilé, humilié ou a étre aidé dans leurs revendications impersonnelles, ¢’est-
a-dire qui valent pour tous. L’idée d’un devoir envers soi-méme est beaucoup
plus compliquée a saisir parce qu’elle a des implications absurdes ou contra-
dictoires.

Pourrais-je passer un contrat légal avec moi-méme ? Pourrais-je avoir des
droits que je pourrais m’opposer a moi-méme ? Pourrais-je avoir des devoirs de
gratitude a 1’égard de moi-méme ? Quelle serait la valeur d’une promesse que
je me ferais a moi-méme et dont je pourrais me défaire comme on est en droit
de renoncer a une promesse d’autrui a notre égard ?

On peut, certes, avoir des raisons de s’améliorer soi-méme ou de maitriser
ses penchants qui sont dérivées de devoirs a 1’égard des autres. Je peux avoir
des raisons de rester en bonne santé pour pouvoir m’occuper de mes proches ou
des raisons d’étre sobre lorsque je pilote un Airbus rempli de passagers.

Mais dans ces cas, il n’y a pas de «devoir moral envers soi-méme»: il n’y
a que des raisons d’agir d'une certaine facon (qui ne sont d’ailleurs pas toutes
morales) fondées sur des devoirs a I’égard des autres.

En contestant ainsi 1’existence de devoirs moraux envers soi-méme, je
prends explicitement parti contre Kant, qui leur a donné une priorité concep-
tuelle sur les devoirs envers les autres.

Parmi ces devoirs envers soi-méme, il y a, pour Kant, ceux de ne pas se
suicider, de ne pas se masturber et de ne pas laisser ses talents naturels en
friche.



COMMENTAIRES SUR LES ESSAIS 267

Ghislain Waterlot veut défendre ces devoirs kantiens en insistant sur
leur importance pour les autres: ignorer ces devoirs aurait des conséquences
négatives sur eux. Je ne suis pas sir qu’une telle défense soit en harmonie avec
les idées de Kant.

En effet, Kant, qui est I’anticonséquentialiste par excellence, ne cherche
pas (ou ne devrait pas chercher) a justifier les devoirs envers soi-méme par
leurs conséquences négatives ou positives sur les autres ou soi-méme.

Ainsi, ce qui, d’apres lui, justifie le devoir de cultiver ses talents naturels,
c’est qu’il serait absurde d’avoir des talents naturels et de ne pas les cultiver,
et non les conséquences négatives pour les autres ou soi-méme du fait de les
laisser en friche.

Méme chose pour le suicide. Ce qui justifie le devoir de ne pas se suicider,
c’est qu’il serait contradictoire de nous fonder sur le sentiment d’amour de
soi, dont la fonction est de pousser au développement de la vie, pour détruire
notre vie, et non les conséquences négatives du suicide pour les autres ou soi-
méme '

Kant est plus ambigu a propos du devoir de ne pas se masturber, qu’il
cherche, curieusement, a justifier par une juxtaposition d’arguments de type
différent, a la fois déontologiques et conséquentialistes, comme s’il n’y avait
rien de plus menagant pour notre santé morale que cette pratique et que tout
était bon pour la prohiber.

Kant tient a justifier ce devoir par I’argument conséquentialiste de la menace
sur la survie de I’espece. Mais, en principe, si ne pas se masturber est un devoir
moral au sens de Kant, il n’est pas nécessaire de le justifier en invoquant des
cons€quences, aussi extraordinairement négatives soient-elles.

Dans son analyse des pratiques sadomasochistes, Ghislain Waterlot utilise
une notion de devoir envers soi-méme plus proche de la conception non consé-
quentialiste de Kant.

Il y aurait un devoir envers soi-méme de ne pas entretenir ce genre de
relations pour «récuser I’affirmation des instincts de cruauté», indépendamment
des conséquences sur les autres.

Cependant, méme dans ce cas, ses doutes moraux finissent par étre justifiés
par les conséquences sur les autres: les pratiques sadomasochistes inclinent
«a valider un certain type de rapport a autrui, rapport de nuisance a autrui en
’occurrence».

Vers la fin de son essai, Ghislain Waterlot semble plus proche de I’éthique des
vertus aristotélicienne que de Kant. Mais cela devrait étre une raison supplémen-
taire de ne pas tout miser sur les conséquences de nos actes sur les autres.

Car ce qui fait la spécificité de 1’éthique des vertus, c’est que, d’apres elle,
il faut cultiver nos vertus non en raison des conséquences sur les autres mais
parce qu’elles ont une valeur intrinséque, parce qu’elles expriment ce qui est
humain en nous.

"' E. Kant, Fondements de la métaphysique des mceurs, op. cit., p. 96-97.



268 RUWEN OGIEN

11 se peut, bien str, que si nous devenions tous vertueux, le monde serait un
endroit plus vivable (bien que ce soit loin d’étre certain). Toutefois, la justifi-
cation de 1’éthique des vertus n’est pas liée a ces conséquences attendues sur
I’état du monde, mais & d’autres concepts comme I’idée d’une nature humaine
qu’il faut faire prospérer et honorer par nos actes.

En fait, 1l me semble que la défense des devoirs envers soi-méme que
propose Ghislain Waterlot porterait plus si elle était clairement conséquentia-
liste et complétement détachée des références aux principes de Kant ou a ceux
de I’éthique des vertus. Mais je ne suis vraiment pas str qu’il sera tenté d’aller
dans cette direction !

3. Problemes normatifs

Parmi les objections qu’on fait a 1I’éthique minimale telle que je la congois,
il y en a une qui revient assez souvent dans les débats publics mais de fagon
confuse. J’ai été heureux de constater que Denis Miiller I’avait formulée d’une
fagon suffisamment claire pour me permettre de proposer une réponse.

I1 me reproche de considérer que les idéaux de la vie bonne ne concernent
que le rapport a soi et qu’ils n’ont, de ce fait, aucune importance morale. Il
ajoute que I’argument est doublement déficient. Il limite les idéaux de la vie
bonne au rapport a soi en vertu d’une affirmation hyper-libérale «de prove-
nance dogmatique et idéologique» et il postule que le rapport a soi n’a aucune
pertinence morale.

Si j’ai bien compris, I'affirmation «hyper-libérale» consiste a considérer
qu’il pourrait exister un rapport a soi «chimiquement pur» sans «interface avec
autrui».

On peut, je crois, mettre ces objections en rapport avec une autre aftir-
mation faite au début du commentaire. L’éthique minimale proposée revient a
un «hyperlibéralisme seulement limité par la contrainte objective et légale de
la présence embarrassante d’autrui».

Je voudrais profiter de cette forte charge pour préciser que ma conception
n’est pas du tout fondée, comme celle des libertariens par exemple, sur I’idée
individualiste d’une pleine propriété de soi-méme, qui peut impliquer, en
effet, que les autres sont seulement des menaces, bien que cette théorie ne me
paraisse pas mériter les critiques agressives qu’elle subit parfois. Aprés tout,
elle explique trés bien pourquoi personne ne devrait avoir le droit de s’emparer
par la contrainte de parties de notre corps ou des fruits de notre travail physique
ou intellectuel.

Mon point de départ est compleétement différent. Je m’appuie sur les
principes de non-nuisance aux autres et d’égale considération de chacun. Parmi
les torts qu’on peut causer aux autres, il y a celui qui consiste & ne pas tenir
compte de leur opinion pour les affaires qui les concernent. C’est ainsi que je



COMMENTAIRES SUR LES ESSAIS 269

peux justifier le respect du corps de 1’autre et de son travail ainsi que la liberté
de faire ce qu’on veut de sa vie, sans jamais passer par 1’idée d’une pleine
propriété de soi-méme.

Comment cette conception minimaliste, dont les principes excluent si
évidemment I'injure de I’oppresseur, 1’insolence du pouvoir, I’angoisse de celui
qui est méprisé évoquées par Hamlet, ou, moins lyriquement, ’exploitation, la
manipulation, I’humiliation qui sont évidemment des torts causés aux autres,
peut-elle étre jugée «hyperlibérale» au sens péjoratif d’un effroyable égoisme
ou d’une indifférence totale aux souffrances des autres qu’on donne a ce mot
dans les débats publics en France ? Il y a certainement quelque chose qui ne va
pas dans ma fagon de la présenter !

Il est facile aussi de voir que les concepts d’exploitation, de manipulation
et d’humiliation ne s’appliquent pas a soi-méme. Peut-on s’exploiter soi-
méme ? Se manipuler soi-méme ? S humilier soi-méme ? Je ne vois pas trés
bien comment.

C’est a partir d’arguments conceptuels de ce genre et d’autres qui sont
relatifs a I’incohérence des idées de «devoir moral envers soi-méme» ou de
«vertu intrinséquement morale» que j’aboutis a la conclusion (si inacceptable
apparemment) de I’indifférence morale du rapport a soi-méme.

Mais ce n’est pas, pour autant que je puisse en juger moi-méme, a partir
d’une affirmation hyper-libérale «de provenance dogmatique et idéologique»
ou d’une ontologie atomiste, qui serait aveugle au fait, évident, que toutes
sortes de propriétés des personnes sont des propriétés purement sociales ou
relationnelles (on ne peut pas étre oncle sans neveu, maitre sans éleves, etc.),
et que toutes les actions humaines, méme les plus orientées vers soi, ont des
conséquences sur les autres et que toutes les actions humaines, méme les plus
orientées vers les autres, ont des conséquences sur soi.

Par ailleurs, j’ai toujours soutenu que, du fait que le rapport a soi-méme
n’a pas d’importance morale, il ne suit pas qu’il n’ait pas d’importance du tout.
Il peut avoir une importance prudentielle ou esthétique, ou méme «éthique»
comme visée de la vie bonne a distinguer du «moral» comme devoir envers
autrui, ainsi que le soutient Nathalie Maillard Romagnoli, bien que, personnel-
lement, j’exclue cette derniere possibilité pour les raisons que j’ai exprimees.

En évoquant cette question de la vie bonne, je me permettrais de faire
une derniére remarque. Denis Miiller a parfaitement raison de dire que les
conceptions de la vie bonne ne sont généralement pas indifférentes au rapport a
’autre ou a un monde partagé. Elles peuvent trés bien poser qu’une vie bonne
suppose des appartenances, des engagements dans la cité, des fidélités, des
communautes.

C’est pour cela que j’ai tenu a préciser dans La panique morale, «la vie
bonne dans la mesure ou elle pourrait ne concerner que le rapport a soi-méme»,
et que j’ai finalement abandonné toute référence a la vie bonne dans L ‘éthique
aujourd’hui, pour m’en tenir a I’indifférence morale du rapport a soi.



270 RUWEN OGIEN

Ethique et esthétique

Christophe Pisteur propose une perspective a laquelle je n’avais pas pensé.
Son hypothése est que c’est le niveau esthétique ou prudentiel qui est mon point
de départ. D’apres lui, le fait que je postule I’indifférence morale du rapport
a soi-méme et que j’estime que le rapport a soi est prudentiel ou esthétique,
signifie que je donne une sorte de prééminence d’un ordre extra-moral sur le
discours moral et que le premier donne sens au second. Il résume son point
de vue en un sous-titre: «L’esthétique; une sortie de la morale 7». Nathalie
Maillard Romagnoli, de son coté, conteste I’idée que le rapport a soi-méme
n’aurait qu’une valeur esthétique ou prudentielle. Elle envisage la possibilité
de I’appeler «éthique» parce qu’il ne concerne pas nos devoirs envers autrui,
mais une visée du bien.

Ce sont des hypothéses intéressantes, mais la premiére va un peu au-dela
de ce que je crois avoir voulu dire et j’ai expliqué pourquoi je restais sceptique
a I’égard de la seconde.

Tout ce que je peux ajouter, c’est que mon point de départ, conscient au
moins, ¢’¢était I’idée de faire reposer I’éthique sur le principe de non-nuisance,
le reste étant du moralisme inutile.

Mais je n’ai pas pu aller au bout de ce projet ultra-minimaliste, et j’ai cru
nécessaire d’ajouter un principe d’égale considération et de spécifier le principe
de non-nuisance en postulant qu’il concernait le rapport aux autres et non le
rapport a soi. Du coup, le rapport a soi sortait du domaine moral et I’éthique
devenait pauvre ou minimale.

Toutefois, dans I’ordre des raisons, si je puis dire, Christophe Pisteur n’a
pas tort de soutenir que mon point de départ, c’est [’affirmation que le rapport
a sol n’a pas d’importance morale.

Drailleurs, ce n’est pas seulement le principe normatif de non-nuisance
qui justifie cette prise de position mais les problemes conceptuels que posent
les notions de devoir envers soi-méme et de vertus a valeur intrinsequement
morale.

Pourrais-je aller jusqu’a dire que, du coup, mon point de départ est esthé-
tique ? J’hésite. J'estime que le rapport a soi doit sortir de la morale. Mais il
ne peut pas sortir de nos vies bien stir. Une question se pose alors. Si le rapport
a sol n’est pas moral, comment le caractériser ? Esthétique ? Prudentiel ?
Pourquoi pas «éthique», a condition de donner au terme une signification qui
ne I’associe pas trop étroitement a 1’éthique des vertus ?

En fait, je laisse la question ouverte. Christophe Pisteur souligne fort
justement que je ne définis que partiellement ces termes. Mais c¢’est parce qu’il
me semble que cette question est comme un résidu de mon analyse et non son
centre. En tout cas, ces commentaires vont peut-étre m’inciter a faire de cette
question un probléme central.



COMMENTAIRES SUR LES ESSAIS 271

Ethique biomédicale

Je conteste 1’'usage des concepts de vertu ou d’excellence pour parler de
I’étre humain en général, sans spécification de lieu ou de domaine d’activité,
comme s’il y avait une nature, une essence ou une fonction de I’homme dans
I’univers parfaitement définie.

Mais je ne nie pas a priori leur pertinence dans le contexte d’une profession
particuliére, ce qui serait absurde, pas plus que je nierais leur pertinence pour
une communauté particuliere.

On peut simplement reconnaitre le fait que certaines communautés
accordent une valeur a la vertu de chasteté sans en faire un trait d’excellence de
la nature humaine. On peut aussi reconnaitre que le role de médecin se définit
en partie par certaines formes d’excellence, sans se perdre dans I’idée qu’elles
sont des formes d’excellence de I’étre humain en général.

Et si je rejette les attitudes du paternaliste, ¢’est pour sa fagon de considérer
que personne, a part lui, n’est assez rationnel ou informé ou que le consentement
des autres n’est jamais suffisamment libre ou éclairé. Mais je n’exclus pas que
ce soit parfois effectivement le cas, comme dans les situations examinées par
Samia Hurst.

Dans son essai, Samia Hurst avance une hypothése plus générale aussi: les
divergences entre I’éthique minimale et les principes d’éthique biomédicale
qui sont appliqués de fagon assez routiniére dans la pratique clinique sont liées
aux différences des «champs d’intérét». Elle me parait trés éclairante et je
compte bien voir jusqu’ou elle peut m’emmener.

Alberto Bondolfi présente également un ensemble de remarques sur la
contribution de ’éthique minimale a la bioéthique ou a I’éthique biomédicale.
A son avis, elle est trés limitée.

1l fait observer que je me suis intéressé au paternalisme d’Etat ou de
’opinion publique en général (lorsqu’il s’exerce a I’encontre des consomma-
teurs de pornographie ou des prostituées, par exemple) plutét qu’au paterna-
lisme d’une profession particulic¢re, la médecine en I’occurrence.

1l se demande dans quelle mesure ma critique du paternalisme d’Etat ou de
I’opinion publique pourrait étre étendue au paternalisme des professions médicales,
dans le domaine de la recherche autant que dans celui de I’activité clinique.

De fagon tres subtile, il montre qu’une telle extension n’est pas évidente,
en insistant sur ce qui distingue les principes d’éthique minimale de ceux qui, a
premiere vue, pourraient en sembler proches dans le domaine biomédical : les
principes d’autonomie, de non-malfaisance, de bienfaisance et de justice mis
en avant par Beauchamp et Childress "%

12 T. L. BEaucHamp et J. F. CHILDRESS, «La non-malfaisance», dans Les principes de
['éthique biomédicale, trad. de 1’angl., Paris, Les Belles Lettres, 2008, p. 167-238.



272 RUWEN OGIEN

Il estime que les principes de Beauchamp et Childress sont, en dépit de leurs
imperfections, plus pertinents que ceux de 1’éthique minimale, car ils semblent
étre en mesure de tenir compte des effets collectifs ou sociaux négatifs d’actes
qui, pris individuellement, ne semblent causer aucun tort a des tiers.

Dans cet esprit, Alberto Bondolfi insiste sur le fait que le respect du principe
de justice doit «assumer et interpréter le contexte social dans lequel tout geste
médical se manifeste et s’accomplit».

En prenant I’exemple de la reproduction médicalement assistée, il souligne
a quel point il serait réducteur de I’envisager comme une sorte de relation entre
deux individus consentants {(le couple) exclusivement, cette prestation médicale
mobilisant aussi, outre le médecin, le donneur de sperme ou la donneuse
d’ovule, la mére porteuse éventuellement et le bébé a naitre.

Je suis, bien siir, entierement d’accord avec ces observations. Qui pourrait
nier que cette prestation médicale implique tous ces acteurs ?

Mais je dois dire que je me sens moins en harmonie avec la conclusion.
Alberto Bondolfi demande en effet: «Comment peut-on dans un tel contexte
s’abstenir de toute forme de paternalisme ou maternalisme ? L’entreprise me
parait vraiment impossible». Je n’en suis pas convaincu.

Du fait que de nombreux acteurs soient impliqués, il ne suit pas qu’il
soit impossible de s’abstenir de toute forme de paternalisme ou de materna-
lisme. C’est seulement plus difficile. Pour éviter le paternalisme, il faut tenir
compte de I’opinion du couple bien sir, mais aussi de celles des médecins, des
donneurs de sperme ou d’ovule, des meres porteuses €ventuellement. C’est
peut-étre long, pénible, mais ce n’est pas impossible. En tout cas, c’est ce qui
pourrait étre exigé dans toutes les procédures médicales des pays démocra-
tiques aujourd’hui, selon les principes formulés dans le code de Nuremberg.

En ce qui concerne le bébé a naitre ou une fois né, on ne voit pas trés bien,
en effet, comment on pourrait iui demander directement son opinion, mais c’est
une autre histoire. Car le paternalisme n’est une option clairement incohérente
que lorsque ses victimes sont par ailleurs des adultes dont on requiert des
devoirs (de payer des impots, de «défendre la patrie», etc.) et a qui on accorde
toutes sortes de droits (dont celui d’influencer la vie de tous par un vote, la
liberté de conscience, de s’associer, de circuler etc.), ce qui n’est pas encore le
cas des bébés.

Je reconnais toutefois que les questions de vie et de mort, de procréation et
de fin de vie posent des problémes redoutables aux minimalistes.

On se demande bien comment le principe de non-nuisance aux autres,
pris dans un sens restrictif qui exclut tout tort qui serait causé a des personnes
concrétes, peut justifier ’intuition si largement partagée qu’il faut respecter les
morts pour eux-mémes et pas seulement pour ne pas blesser les proches encore
vivants. On peut aussi se demander comment ce principe peut nous aider a
régler les problémes qui concernent des €tres qui ne sont pas encore nés et dont
le statut comme «autre» est précisément ce qui fait débat.



COMMENTAIRES SUR LES ESSAIS 273

Ce sont des questions que j’aborderai dans un prochain livre La vie, la mort
et la neutralité éthique de I’Etat. Les réflexions de Samia Hurst, d’Alberto
Bondolfi et des autres participants a ces journées m’auront aidé a les poser.

Pour terminer sur une note encore plus consensuelle, je voudrais ajouter
que je suis entierement d’accord avec Alberto Bondolfi lorsqu’il écrit qu’il faut
essayer de dépasser toute forme de réflexion éthique qui ne reposerait que «sur
un seul argument pour légitimer ou condamner un comportement précis». C’est
un point de vue méthodologique que je partage entiérement et auquel je donne
une valeur trés générale. Ainsi, dans mon examen des devoirs moraux envers
soi-méme, par exemple, j’ai tenu a préciser qu’on n’avait, pour contester leur
existence, qu’une conjonction d’arguments plus ou moins plausibles mais pas
d’argument qui serait décisif a lui seul.

Je passe, pour conclure ce chapitre bioéthique, a I’essai de Nicola Stricker.
Apreés I’avoir lu, on ne peut qu’abandonner toute vue simplificatrice sur les
positions dites «religieuses» relatives au statut de I’embryon, et plus généra-
lement sur I’assistance médicale a la procréation.

Mais ce qu’on peut apprécier de fagcon plus générale, c’est sa fagon si claire
et percutante de présenter les contradictions des lois édictées en France, en
particulier celle qui «accorde un droit a I’enfant aux couples hétérosexuels
prétendument stables, tout en jouant la carte du droit de [’enfant contre les
autres modes de vie familiale».

Pour Nicola Stricker, I’intérét de I’éthique minimale ne réside pas dans ses
principes trop squelettiques mais dans la contribution qu’elle peut apporter a la
mise en €évidence de ce genre de contradiction.

Je ne crois pas, toutefois, qu’on ait besoin d’étre minimaliste pour les
percevoir. Méme un maximaliste devrait étre capable de s’apercevoir que la
législation actuelle n’est pas vraiment cohérente !

Par ailleurs, I’engagement envers ’éthique minimale peut étre lui-méme
une source d’incohérences. Ainsi, le principe de non-nuisance a autrui, central
dans I’é¢thique minimale, peut servir a justifier la liberté d’expression artistique
la plus étendue (I’art ne nuit jamais concrétement), mais il peut étre exploité
aussi pour placer des limites a cette liberté (elle peut offenser, ce qui est une
sorte de «nuisance»). Il peut servir a justifier les recherches sur I’embryon (qui
ne serait pas un autrui au sens strict) mais aussi a les exclure (s’il est considéré
comme un autrui significatif). Il peut légitimer la libéralisation des criteres de
I’aide médicale a la procréation (car il n’y a aucune raison de penser que des
parents non hétérosexuels pourraient nuire a leurs enfants), mais il peut aussi
justifier leur état présent (si I’on considére qu’il y a des raisons de penser que
des parents non hétérosexuels pourraient nuire a leurs enfants).

Tout dépend de ce qu’on entend par «nuisance», «tort», «autrui». L’adhésion
au principe de non-nuisance a autrui, sans autres spécifications, n’est ni néces-
saire pour repérer les contradictions dans nos normes, ni suffisante pour éviter
certaines incohérences. Et c’est pourquoi j’accorde une telle importance au



274 RUWEN OGIEN

travail de spécification de ce principe, dans le but, en effet, de le rendre moins
«squelettique» .

Liberte, autonomie

Je vais essayer de profiter des commentaires de Francois Dermange, qui
mettent en relation de fagon remarquable un ensemble de questions complexes
liées aux notions de liberté, de consentement et d’autonomie et a leurs places
respectives dans la politique, le droit et I’éthique, pour revenir sur la difficile
question de la liberté.

On me reproche souvent de proposer une vision trop pauvre ou trop
«modeste» de la liberté, qui ne permettrait méme pas de justifier la distinction
de «bon sens» entre la vraie liberté et la simple licence. Le bon sens semble
dire, en effet, que la vraie liberté n’est pas celle de faire n’importe quoi du
moment qu’on ne cause aucun dommage aux autres, comme je le suggérerais,
mais d’agir de facon réfléchie, apres avoir évalué et ordonné ses désirs, ses
passions, ses préférences.

Il existe plusieurs versions philosophiques de cette distinction de «bon
sens» entre vraie liberté et simple licence. La plus sophistiquée est celle de
Kant, mais rares sont les philosophes qui ne I’ont pas respectée. Méme John
Stuart Mill, dont je me réclame a plusieurs endroits, proposerait en réalité
une conception de la liberté qui respecte 1’opposition et serait de ce fait tres
¢loignée de la mienne.

Mais, en dépit du fait qu’elle est tres largement acceptée, cette conception
«riche» de la liberté n’est pas a I’abri de toute objection. La plus ancienne (et la
plus résistante) est celle qu’Aristote avait mise en avant dans ses remarques sur
le paradoxe socratique «Nul n’est méchant volontairement».

Si une action ne peut étre dite «libre» ou «volontaire» que si elle est bonne
ou morale, toute action immorale devra étre jugée «contrainte» ou «involon-
taire».

Mais si I’action immorale est contrainte ou involontaire, son auteur doit
étre exonéré de toute responsabilité et il serait cruel ou injuste de le blamer.

Par conséquent, il n’existe aucune raison morale de condamner celui
qui agit de fagon immorale, méme s’il peut exister des raisons juridiques ou
sociales de le faire.

Il semble qu’Aristote essaie d’éviter cette conclusion lorsqu’il affirme que
le paradoxe socratique «Nul n’est méchant volontairement» est partiellement
vrai et partiellement faux, car s’il est vrai que «personne n’est bienheureux
a contre-cceur, par contre la perversité est bien volontaire» '*. Ce qu’Aristote

13 Dans La liberté d offenser. Le sexe, I'art et la morale, Paris, La Musardine, 2007,
entre autres. )
4 ARISTOTE, Ethique a Nicomaque, 1113b15-20, trad. J. Tricot, Paris, Vrin, 1959.



COMMENTAIRES SUR LES ESSAIS 213

semble critiquer, c’est I'idée que nous serions toujours libres lorsque nous
faisons le bien et toujours esclaves lorsque nous faisons le mal .

A premiére vue, la conception de Kant pourrait étre exposée a la méme
objection, comme de nombreux exégétes 1’ont fait remarquer . Mais ils sont
nombreux, aussi, 8 montrer comment Kant a réussi a y échapper'’. Pour Kant,
I’action immorale ne peut pas €tre motivée par la raison bien siir et, en ce sens,
elle n’est pas libre. Mais si elle était seulement motivée par des inclinations
naturelles prises comme des «causes», ce ne serait plus une action humaine a
proprement parler. Pour qu’une action soit humaine, ces inclinations naturelles
doivent étre vues comme des «raisons». En d’autres mots, les actions immorales
doivent étre comprises non pas comme [’effet des inclinations prises comme
des causes naturelles mais comme €tant motivées par le choix libre de suivre
ces inclinations. C’est en ce sens que les actions immorales sont aussi de notre
responsabilité et ouvertes au blame.

Mais pourquoi un agent rationnel ferait-il le choix réfléchi de poser I’immo-
ralité en principe d’action ? Ne serait-ce pas un choix arbitraire, irrationnel,
dont le caractere libre pourrait étre, de ce fait, contesté ?

On aimerait, a cet endroit, avoir une explication philosophique cohérente,
que, semble-t-il, Kant ne parvient pas a donner ou préfere ne pas chercher a
donner ',

Je me suis permis cette longue digression pour justifier mes réserves a
I’égard de ce que j’aurais pu appeler une conception trop «exigeante» de la
liberté. Elles se résument au soupgon qu’une telle conception nous conduit, par
un chemin ou I’autre, aux pieges du paradoxe socratique.

Je conteste aussi les conceptions trop exigeantes ou «hyper-exigeantes» du
consentement en raison de leurs implications : elles aboutissent paradoxalement
a justifier les formes de paternalisme les plus excessives. Comment ?

Selon ces conceptions «hyper-exigeantes», pour que le consentement soit
jugé libre et éclairé, la personne qui I’exprime devrait étre parfaitement ration-
nelle, parfaitement informée, entierement libre de toute pression matérielle ou
émotionnelle, et capable d’envisager absolument toutes les conséquences de
ses décisions et de ses actions. Mais cela revient a dire qu’aucun consentement
humain concret ne sera jamais vraiment libre et éclairé, et qu’il n’y a donc
aucune raison d’en tenir compte.

Dans cet esprit, on peut parfaitement justifier le paternalisme, non pas
en niant la valeur du consentement mais en prétendant qu’il n’est jamais

authentique, conclusion paradoxale que certains philosophes n’hésitent pas a
défendre.

¥ C’est du moins ce que j’ai essayé de défendre dans La faiblesse de la volonté,
Paris, P.U.F., 1993, p. 275-281.

'® R. R. SuLrivan, Immanuel Kants Moral Theory, Cambridge, Cambridge
University Press, 1989, p. 284-286.

7 Ibid., p.284.

8 Ibid,, p. 286.



276 RUWEN OGIEN

Je peux passer maintenant a I’objection que fait Frangois Dermange a mon
projet d’étendre a 1’éthique certains principes politiques libéraux comme celui
de non-nuisance aux autres.

D’apres lui, cette extension est dans la «logique du libéralisme». Elle peut
avoir I’effet pervers d’aboutir non pas a plus de liberté¢ mais & moins, car elle
laisse I’individu seul face 4 I’Etat, dans un état de fragilité permanente, du fait
qu’il est dépouillé de ses soutiens sociaux (communautés, familles, Eglises,
etc.).

Cette objection m’embarrasse beaucoup évidemment. Elle repose cependant
sur une conception de la «logique du libéralisme» qu’on peut contester.

Pour John Rawls, le libéralisme politique impose a I’Etat des contraintes
dans la justification de ses actions : il ne doit faire appel ni a des notions morales
ni a des notions religieuses. Il doit rester «neutre» a I’égard des conceptions du
bien, comme il I’est a I’égard des convictions religieuses °.

Mais neutralité de I’Etat 4 1’égard des conceptions du bien ne signifie pas
parti pris en faveur des conceptions purement individualistes du bien !

Siune conception du bien implique de forts attachements aux communautés
d’appartenance, le principe de neutralité éthique de I’Etat nous demandera de
la respecter elle aussi.

Une telle conception pluraliste de la neutralité de I’Etat pourrait-elle
représenter une menace pour les libertés si elle était étendue a 1’éthique ? Une
telle éthique laisserait les personnes vivre selon leurs conceptions du bien,
du moment qu’elles ne visent pas a causer de torts aux autres. Certaines de
ces conceptions pourraient étre purement individualistes, mais d’autres ne le
seraient pas et devraient étre respectées également. Il ne me semble pas qu’une
telle attitude contiendrait une menace pour nos libertés.

Je dois reconnaitre toutefois une certaine ambiguité dans mes formula-
tions, dont I’essai de Frangois Dermange et quelques autres m’ont fait prendre
conscience.

Mon texte pourrait donner I'impression que, pour moi, la seule éthique
acceptable dans une société démocratique, laique et pluraliste, est une éthique
minimaliste qui exclut les devoirs envers soi-méme.

Mais I’idée que je cherche a défendre, en réalité, c’est que, dans une société
démocratique, laique et pluraliste, les conceptions des minimalistes, qui ne
voient rien d’immoral dans la gestation pour autrui par exemple, devraient étre
respectées au méme titre que les conceptions des maximalistes, ce qui est loin
d’étre le cas.

Pour Rawls, les conceptions morales a I’égard desquelles I’Etat doit rester
neutre sont celles qui sont «raisonnables» ou celles qui peuvent faire ’objet
d’un «désaccord raisonnable». Dans la littérature d’exégese, il y a plusieurs
fagons de comprendre ces mots. A cette étape de mes recherches, il me semble
qu’il existe un critere du «raisonnable» que personne ne devrait avoir de raisons

' J. Rawts, Libéralisme politique (1993), trad. de I’angl., Paris, P.U.F., 1995.



COMMENTAIRES SUR LES ESSAIS 277

de rejeter: est «raisonnable» toute conception morale qui admet, au moins, le
principe de non-nuisance aux autres.

Certaines conceptions morales s’en tiennent a ce principe: on peut les
appeler «minimalistes». D’autres donnent une extension beaucoup plus large
au domaine de I’éthique: outre ce principe de non-nuisance aux autres, elles
défendent le principe de ne pas se nuire a soi-méme, le souci de perfection
personnelle, la maitrise de ses pensées et de ses émotions, I’effort pour rendre
les autres heureux, le respect de certaines entités abstraites comme la nature et
ainsi de suite. Les plus riches peuvent étre dites «maximalistes».

Il n’est pas impossible d’admettre des formes de coexistence entre ces
conceptions, puisqu’elles sont toutes «raisonnables» selon le critere de non-
nuisance aux autres au moins, méme si le débat d’idées qui vise a démontrer la
supériorité intellectuelle de I’une ou de I’autre continue.

Je dois dire que la lecture des différents essais de ce volume m’a beaucoup
aidé a reformuler ma position dans ce sens plus clairement pluraliste, ce qui
représente, pour moi, un progrés dans mes réflexions.

Je ne peux donc qu’insister sur ma gratitude a I’égard de tous les auteurs qui
m’auront aidé, par leurs critiques, a faire ce petit pas en avant, si c’en est un.

Les aléas de la réflexion morale

Olivier Abel se propose de confronter 1’éthique de Ricceur, telle qu’elle
est exposée dans les études 7, 8 et 9 de Soi-méme comme un autre, a la morale
minimale®’. Ce n’est évidemment pas pour contester mon interprétation de
I’ceuvre de Ricceur, puisque je n’y fais aucune référence directe. Ce n’est pas,
non plus, pour me reprocher de ne pas y avoir fait référence, ce qui témoigne
d’une compréhension généreuse de mon projet, qui n’est pas de faire un €tat
des lieux de la philosophie morale, mais d’apporter une contribution person-
nelle, aussi limitée soit-elle, a notre compréhension de 1’éthique, en me servant
de tout ce qui me parait utile a cette fin.

Olivier Abel renvoie les deux conceptions a leurs difficultés internes, en
montrant, tout au long de son essai, une sensibilité aux aléas de la réflexion
morale avec laquelle je me sens en profonde harmonie.

Si j’ai bien compris la présentation d’Olivier Abel, il semble que, pour Paul
Ricceur, toute morale a besoin d’une sorte de fondement téléologique. Elle doit
étre enracinée dans le «désir de vivre bien avec et pour les autres dans des
institutions justes». C’est le socle a défaut duquel aucune morale ne peut €étre
édifiée.

On pourrait ajouter que, pour Ricceur, le défaut principal des conceptions
déontologiques, de Kant a Rawls, serait [’oubli de cette nécessité téléolo-
gique.

0 P. RICEUR, Soi-méme comme un autre, Paris, Seuil, 1990.



278 RUWEN OGIEN

Le plus grand coupable a cet égard serait John Rawls, qui «porte a son
comble I’ambition d’affranchir le point de vue déontologique de la morale de
la perspective téléologique de 1’éthique» 2.

Dans les mots d’Olivier Abel, ce que Ricceur nous montre finalement, c’est
que toute morale doit partir d’un «crédit non normatif fait aux orientations
de I’agir humain». Selon Olivier Abel, ce serait une faiblesse de la morale
minimale de ne pas en tenir compte.

Je vais essayer de répondre aux deux objections en méme temps, celle de
Ricceur a la déontologie de Rawls et celle d’Olivier Abel a I’éthique minimale.

Pour Rawls, en tant que personnes raisonnables, nous voulons un mende
social dans lequel nous pourrons coopérer avec les autres dans des termes que
tous peuvent accepter. En tant que personnes rationnelles, nous cherchons a
réaliser des fins ou des intéréts particuliers en mettant a leur service les moyens
appropriés, I’ensemble étant congu a I’intérieur d’un «plan de vie».

Bref, en tant que personnes raisonnables, nous nous intéressons au juste, a
la possibilité de trouver un accord et a la volonté de justifier publiquement nos
actions ; en tant que personnes rationnelles, nous sommes plutot concernés par
le bien, par I’élaboration des fins qu’il convient de promouvoir.

Ces deux fagons de voir sont complémentaires en ce sens que «des agents
purement raisonnables n’auraient pas de fins qui leur seraient propres et qu’ils
voudraient réaliser grace a une coopération €quitable; des agents purement
rationnels seraient dépourvus d’un sens de la justice et incapables de recon-
naitre la validité indépendante que possedent les revendications des autres» 2.

Si Rawls exprime bien sa conception dans cette citation, je ne vois pas trés
bien pourquoi Ricceur estime qu’il veut affranchir son point de vue déontolo-
gique de la perspective téléologique de 1’éthique. Il semble plutdt considérer
que ces deux perspectives sont complémentaires.

Je vais me permettre d’ajouter que si je m’éloigne de Rawls, c’est préci-
sément parce j’estime que [’aspect téléologique de nos vies n’a pas d’autre
signification que prudentielle ou esthétique. Elle n’a rien de plus qui pourrait
étre vu comme une perspective morale complémentaire de celle qui nous porte
a tenir compte des revendications des autres et a ne pas leur causer de tort.

Je peux a présent essayer de répondre a Olivier Abel dans ses termes. Je
ne suis pas persuadé que le point de départ oblige de toute conception morale,
c’est cette visée téléologique vers le bien. Il se peut que, si nous n’avions pas
une telle visée, nous ne serions jamais motivés a agir moralement. Mais cela ne
veut pas dire que nous n’aurions aucune idée de ce qui peut étre jugé bien ou
mal, moral ou immoral.

En reconstruisant le parcours de Ricceur, qui I’amene de la téléologie a la
déontologie, d’ Aristote a Kant, Olivier Abel souligne ce qui pourrait m’éloigner
de son éthique a cette seconde étape aussi.

' Ibid, p. 276.
2 J. RawLs, Libéralisme politique, op. cit., p. 80.

2
2



COMMENTAIRES SUR LES ESSAIS 279

Il fait observer que ce qui caractérise les positions de Ricceur a 1’étape
déontologique de son parcours, c’est qu’il voit le sujet moral comme «capable
de se traiter soi-méme comme n’importe quel autre»: c’est son engagement
résolu envers la symétrie morale, a ’opposé du mien envers |’asymétrie
morale.

C’est, en effet, un sujet de désaccord avec les déontologies morales
existantes quelles que soient leurs formes (celle de Ricceur y compris) et Olivier
Abel le met en avant tres justement. Des formes de déontologie qui admettent
I’asymétrie morale ne sont certainement pas inconcevables. Mais ce n’est pas
le cas des plus reconnues et c’est pourquoi j’ai tendance a les contester.

Pour finir, je dirais qu’en dépit de ses réserves a 1I’égard de I’éthique
minimale, ou plutot: a cause du type de réserves qu’il exprime, je ne me sens
pas du tout éloigné du point de vue d’Olivier Abel.

Le minimalisme moral n’est pas qu’une conception normative en compé-
tition avec d’autres conceptions normatives. C’est aussi une certaine fagon
de nous tenir a distance de nous-mémes, d’observer nos incohérences avec
une certaine ironie et de réfléchir a I’éthique ou a la morale de fagon essen-
tiellement critique, en essayant, autant que possible, d’éviter la pompe et la
grandiloquence. C’est un ensemble d’attitudes que j’ai retrouvé dans 1’essal
d’Olivier Abel, et c’est pourquoi ils m’ont paru si proches.






	Commentaires sur les essais

