Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 58 (2008)

Heft: 2-3: I'éthique minimale : dialogues philosophiques avec Ruwen Ogien

Artikel: Quelgues remarques au sujet des rapports entre éthique minimale et
bioéthique : une réaction aux propos de Ruwen Ogien

Autor: Bondolfi, Alberto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381769

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 140 (2008), P. 247-254

QUELQUES REMARQUES AU SUJET DES RAPPORTS
ENTRE ETHIQUE MINIMALE ET BIOETHIQUE:
UNE REACTION AUX PROPOS DE RUWEN OGIEN

ALBERTO BONDOLFI

Résumeé

Dans cet article, on essaie de montrer que les théses défendues par R. Ogien
dans son livre L’ éthique aujourd’hui sont difficilement applicables aux conflits
moraux et juridiques qui affectent la sphere de la recherche et de la pratique
biomédicales. En effet, sans un minimum de confiance réciproque, aucune
pratique médicale ne peut avoir lieu. Tout en reconnaissant que le plaidoyer
anti-paternaliste de Ogien est pertinent en principe, il faut éviter toute forme
de monisme argumentatif en éthique appliquée.

Ruwen Ogien essaie depuis quelques années de proposer une éthique stric-
tement individualiste qui soit libre de toute forme de paternalisme et qui devrait
pouvoir trouver son application dans différents domaines de la vie en société,
autant pour légitimer des comportements individuels que des réglementations
publiques par le biais du droit .

Dans ce texte, j’aimerais pouvoir répondre a la question de savoir si
cette approche de 'univers moral peut étre appliquée aussi aux dilemmes
et problémes qui se posent dans le domaine de la recherche biomédicale, de
I’activité clinique et des soins. Vu que ces domaines de la réflexion morale,
qui se sont organisés sous le nom de «bioéthigue»?, sont discutés et mis a
I’épreuve selon différentes méthodes et approches de philosophie morale, il
est normal qu’on prenne en compte aussi I’approche de Ruwen Ogien. Je n’ai
nullement 1’intention d’évaluer I’effort de ce dernier dans son ensemble, mais
de me limiter a quelques remarques fragmentaires qui me sont venues a I’esprit
en lisant les pages d’Ogien a partir de la sensibilité typique d’un chercheur dans
le domaine de la bioéthique.

' Parmi ses publications les plus représentatives, je me limiterai a évoquer les
suivantes: R. OGIEN, L’éthique aujourd’hui. Maximalistes et minimalistes, Paris,
Gallimard, 2007; Ib., La liberté d'offenser. Le sexe, !'art et la morale, Paris, La
Musardine, 2007 ; Ib., La morale a-t-elle un avenir ? Nantes, Pleins Feux, 2006.

> Pour une premieére initiation a cette sous-discipline, ¢f. G. DURAND, Introduction
genérale a la bioéthique. Histoire, concepts et outils, Montréal/Paris, Fides/Cerf, 1999.



248 ALBERTO BONDOLFI

1. Quelles sont les theéses d’Ogien qui donnent a penser dans ce domaine ?

Les théses d’Ogien qui provoquent presque spontanément une réaction
du bioéthicien sont celles qui touchent aux «devoirs envers soi-méme». Notre
auteur tend a radicaliser la thése «libérale» selon laquelle I’Etat ne doit pas
intervenir, par le biais du droit, afin de limiter la liberté des citoyen(ne)s si
’exercice de cette liberté ne nuit pas gravement a des tiers, en affirmant que
la méme attitude vaut aussi pour les rapports privés entre personnes et non
seulement pour la sphere publique réglementée par les lois.

Cette attitude de fond déja me parait faire difficulté relativement a la
bioéthique, dans la mesure ou cette derniere essaie d’évaluer différentes
pratiques biomédicales dans un horizon qui est aussi lié a une compréhension
adéquate de I’exercice de la médecine. Un tel exercice ne peut étre attribué a la
seule sphere privée ni a la seule sphere publique, mais il se place sur un territoire
qui participe des deux domaines. En outre, ce méme exercice est structurellement
interactif et fait appel a plusieurs acteurs a la fois, ce qui rend une application
stricte d’une attitude «minimaliste» particulierement difficile. La pluralité des
acteurs en jeu est double, autant de la part de ceux et celles qui dispensent des
soins que de la part des personnes qui entourent la patiente ou le patient.

Se demander si une action entreprise par un médecin ou par un soignant peut
étre nuisible a un patient ou pas reste une question constante dans I’exercice
de la médecine. Par le biais de la catégorie d’indication, la médecine classifie
les interventions sensées selon sa propre logique et pense, a mon avis a juste
titre, que ce qui est «indiqué» médicalement est aussi moralement acceptable et
méme quelquefois obligatoire. On ne voit pas comment on pourrait envisager,
dans ce domaine de i’activité¢ humaine qu’est celur de la médecine, des compor-
tements purement individualistes qui ne touchent nullement aux interactions
sociales et a des intéréts interindividuels.

2. Bioéthique et éthique minimaliste

Certes, dans notre société, on trouve aussi des conduites qui peuvent
indirectement étre ramenées a la sphére biomédicale, méme si I’on ne peut
pas parler dans ces cas d’exercice de la médecine: ainsi, on pourrait citer les
comportements d’auto-dopage, la prise de médicaments pour des buts non
directement liés au traitement d’une maladie etc. Ici, on pourrait sans autre
s’inspirer de I’ éthique minimaliste pour légitimer des conduites qui ne nuisent
pas directement a des tiers. Mais on peut aussi se demander si une telle classi-
fication n’est pas un peu simpliste dans la mesure ou elle ne semble pas vouloir
distinguer ultérieurement entre des nuisances factuelles et des nuisances
«idéales» dans toute mise en ceuvre d’une conduite particuliére.



RAPPORTS ENTRE ETHIQUE MINIMALE ET BIOETHIQUE 249

L’intention anti-paternaliste d’Ogien est, a mon avis et au moins comme
attitude de départ et de principe, comprehensible et justifiée. Mais si I’on pose
un regard un peu plus diftérencié sur les pratiques de la médecine, on pourra
noter que cette attitude ne peut pas étre appliquée de facon constante et systé-
matique sans tomber dans des contradictions touchant a la conception méme de
I’exercice de 1’art médical. En effet, cet exercice se meut constamment a deux
niveaux : il s’agit pour tout médecin de traiter les pathologies d’un individu et en
méme temps d’intervenir sur un contexte familial et social, au nom d’un idéal de
santé publique. Ces deux niveaux d’intervention ne doivent pas étre vus comme
participant avec une intensité différente a la sphére de la médecine: tous les deux
constituent de la «vraie médecine», méme si ['urgence des devoirs li€s respecti-
vement a I’une ou |’autre sphére peut varier selon les acteurs et les circonstances.
Ainsi le médecin traitant mettra en priorité le bien de 1’individu tandis que le
médecin fonctionnaire d’un ministere de santé publique donnera la priorité au
regard «public health», et les deux auront une double fidélité lorsqu’ils seront
appelés a intervenir dans un cas de maladie transmissible a des tiers.

3. Quelques paralléles et différences

I s’agit donc d’analyser les postulats d’Ogien en tenant compte du caractére
pluridimensionnel de I’exercice de la médecine et en se référant également aux
critéres normatifs invoqués par la bioéthique contemporaine. Je me référe ici
aux critéres qui sont souvent appelés ironiquement le «mantra de Georgetown»,
c’est-a-dire les quatre principes €thiques formulés et discutés par Beauchamp
et Childress, dans leur ouvrage devenu classique concernant les principes de
toute éthique biomédicale?, non pas parce que je les tiendrais pour parfaitement
pertinents et non critiquables !, mais simplement parce qu’ils sont actuellement
les plus connus dans les débats bioéthiques et qu’ils peuvent en méme temps
servir a évaluer la validité des propositions méthodologiques d’Ogien pour le
domaine spécifique de la bioéthique.

La premiere impression qu’on peut tirer d’une comparaison entre les deux
postures, c’est que le programme d’une €thique minimaliste veut répondre a
d’autres défis normatifs et a d’autres enjeux qu’a ceux qui ont fait naitre la
discipline bioéthique. Le paternalisme peut sans autre étre considéré comme
Vadversaire commun qu’il s’agit de démasquer. Mais le paternalisme médical

3 L’édition en langue frangaise vient de paraitre ; ¢f. T. L. BEaucHamp, J. F. CHILDRESS,
Les principes de l'éthique biomédicale, Paris, Les Belles Lettres, 2008. Les quatre
principes sont: I’autonomie, la non-malfaisance, la bienfaisance et la justice.

* Autour de I’ceuvre de Beauchamp et Childress s’est développée une littérature
critique tres riche et variée. Cf. entre autres H. Doucer, Au pays de la bioéthique.
L éthique biomédicale aux Etats-Unis, Genéve, Labor et Fides, 1996; K. D. CLOUSER
et B. Gert, «A Critique of Principlism», Journal of Medicine and Philosophy, 15,1990,
p.219-236; M. QuanTe et A. VieTH, «Detending Principlism Well Understood», Journal
of Medicine and Philosophy, 27, 2002, p. 621-649. -



250 ALBERTO BONDOLFI

et celui qui préside aux interventions étatiques critiquées par Ogien ne sont
pas nécessairement du méme type. Dans le premier cas, nous avons affaire a
un paternalisme qui touche un rapport interpersonnel entre deux acteurs qui ne
sont pas structurellement sur pied d’égalité: le médecin et le malade. Ogien au
contraire se penche sur des formes de paternalisme d’Etat ou d’une commu-
nauté religieuse qui veulent contrdler ou empécher des conduites individuelles
qui n’impliquent pas des tiers précis ou alors des tiers pleinement consentants ;
les exemples qui reviennent sont constamment liés a ces caractéristiques. Ainsi,
chez Ogien, il est question de masturbation, de consommation de matériaux
pornographiques, d’exercice libre de la prostitution.

Cette premiere impression qui met en évidence la différence entre les deux
programmes philosophiques peut étre corrigée par une deuxieme impression
visant a relever des analogies et des voisinages entre les deux discours. Ainsi, le
point de départ de laréflexion morale n’est pas si différent qu’on pourrait le croire
a premiére vue. En effet, on peut observer a I’ceuvre chez les auteurs classiques
qui sont & I'origine de la bioéthique (a coté de Beauchamp et Childress, on
peut compter aussi Veatch, Callahan et bien d’autres) une tentative commune,
au-dela d’options méthodologiques différentes, de contrecarrer les dérives du
paternalisme médical autant dans le domaine de la recherche que dans celui de
I’activité clinique. Aussi bien les scandales du Troisieme Reich que ceux qui ont
eu lieu pendant les années de 1’apreés-guerre aux Etats-Unis ont été condamnés
par différentes instances judiciaires comme expression du pouvoir illégitime de
quelques médecins sur des patientes et patients qui ne pouvaient exprimer aucun
consentement aux recherches entreprises sur leurs corps.

Quels sont les paralléles et différences que I’on peut déceler entre les initia-
teurs de la bioéthique, d’une part, et la philosophie morale d’Ogien, d’autre part ?
Je me limiterai ici a évoquer quelques moments de ce voisinage-différence en les
mettant en relation avec les principes pronés par Beauchamp et Childress.

La notion d’autonomie, telle qu’elle a €té proposée ct détendue par les
deux auteurs américains cités, est une catégorie apte a caractériser les attitudes
autant d’un patient que d’un sujet de recherche biomédicale. Mais cette double
application s’est mise en place dans la discussion bioéthique dans un second
temps seulement. A 1’origine de la formulation des deux principes, il y a eu
I’expérience commune aux deux philosophes de travailler pour la Commission
Belmont qui s’occupait essentiellement de juger et de régler des situations liées
a la recherche”. L’application de ces mémes principes a 1’activité clinique s’est
également révélée comme particuliérement complexe et soumise a débat a celles
et ceux qui pronaient cette approche des problémes éthiques de la médecine.

La réception critique de la tentative de Beauchamp et Childress a mis en
lumieére les racines historico-philosophiques auxquelles se sont rattachés, de
facon plus consciente, nos deux auteurs américains. L’autonomie dont il est

3 (f. pour une reconstruction historique et doctrinale: J. F. CHiLDRESS et al. (éds),
Belmont revisited :ethical principles for research with human subjects, Washington
D.C., Georgetown University Press, 2005.



RAPPORTS ENTRE ETHIQUE MINIMALE ET BIOETHIQUE 251

question ici remonte principalement a la philosophie politique de J. Locke. Le
contexte dans lequel 1’idéal a été proposé est clairement celui qui touche aux
rapports entre le citoyen et I’Etat. Selon J. Locke, chaque citoyen est autonome
dans ce sens que I’Etat ne peut pas lui imposer des appartenances ou des
conduites qui soient contraires a ses convictions. Le principe d’autonomie
défendu par Beauchamp et Childress s’inspire davantage des positions de Locke
que de 1’idéal kantien d’autonomie de la volonté®. La bioéthique contemporaine
fait aussi appel a la compréhension de la liberté humaine chez John Stuart Mill,
compréhension déja plus voisine des positions d’Ogien. Chaque étre humain est
a considérer comme un sujet autonome dans la mesure ou il ne doit pas étre
empéché de réaliser ses projets de vie avec tous les choix que cela peut comporter,
a I’exception des actions qui nuisent objectivement aux autres étres humains.

Une telle vision de I"autonomie de I’étre humain, si elle est appliquée aux
dilemmes qui se présentent dans I’exercice de la médecine et dans les rapports
entre soignantes ou soignants et malades, implique le fait qu’on ait un droit a ne
pas étre objet d’interventions qui contredisent directement notre volonté, mais
pas nécessairement qu’on puisse prétendre recevoir tous les traitements qu’on
désire. En d’autres mots, le principe d’autonomie, tel qu’il est compris par
les deux philosophes cités auparavant, est compris comme un «droit-défense»
et non pas comme un «droit-prétention»’, au moins lorsqu’il s’agit d’inter-
ventions non garanties par des dispositions concretes de droit positif. Cette
compréhension du principe d’autonomie me parait assez différente du programme
proné par R. Ogien, car ce dernier se réfere a des actes et a des préférences qui
ne concernent que I’acteur méme et qui n’affectent pas des interactions ou des
comportements collectifs touchant I’exercice public de la médecine.

On peut se demander s’il est possible d’exercer I’art médical sans interac-
tions non seulement entre personnes mais aussi sans |’intermédiaire de
structures, de machines et de ressources matérielles. Les exemples qu’Ogien
propose pour légitimer son propos d’éthique minimale sont intéressants, mais
ne sont pas typiques de I’exercice classique de la médecine. Certes, ses propos
critiquant un paternalisme au nom de la «dignité humaine» donnent a penser,
car ils signalent avec force le fait que des médecins peuvent accomplir des
actes qui sont demandés par des patientes ou patients pour des motifs non
médicaux et pas nécessairement pour garantir ou promouvoir la santé de ces
mémes personnes: une demande d’aide au suicide ou de moyens pour se
doper, ainsi que d’éventuelles mutilations «volontaires» peuvent constituer un
objet de demande au médecin. Est-ce qu'un Etat qui empécherait le médecin

¢ Pour une compréhension adéquate du concept kantien d’autonomie, ¢f. R. DWORKIN,
The Theory and Practice of Autonomy, Cambridge, Cambridge University Press, 1988;
O. HOFFE, Introduction a la philosophie pratique de Kant, Fribourg, Castella, 1985.

7 Sur cette distinction, exprimée en allemand par les termes techniques 4bwehr-
rechte et Anspruchsrechte, c¢f. R. DWORKIN, Prendre les droits au sérieux, Paris, P.U.F.,
1995; J. FEINBERG,Rights, Justice and the Bounds of Liberty, Princeton, Princeton
University Press, 1980.



252 ALBERTO BONDOLFI

d’accomplir de tels actes comme «contraires a I’art médical» serait pour autant
un Etat injustement «paternaliste» ?

Si le rappel du critere de la «dignité humaine» peut cacher des formes
idéologiques de paternalisme (et dans cette mesure, je pourrais étre d’accord
avec Ogien) je pense que les nuisances provoquées par de telles interventions
ne doivent pas simplement €tre réduites a des options privées de la part des
personnes qui les demandent librement (& des médecins également libres d’y
répondre ou non), mais doivent étre considérées comme des nuisances au corps
social que I’Etat ne peut pas regarder d’un ceil indifférent, car elles affectent la
vie en société. En effet, une intervention sur un corps humain comporte toujours
aussi une conséquence sur tous les acteurs impliqués et, dans un second temps,
sur I’ensemble du «corps social» (le terme est présent dans le langage quotidien,
et cela n’est pas di au hasard). En d’autres termes, on peut envisager un paterna-
lisme «minimal» qui interviendrait Iégitimement dans 1’exercice de la médecine
non tant pour protéger les citoyennes et citoyens d’eux-mémes, mais au nom des
conséquences factuelles et idéales des pratiques individuelles envisagées.

Sil’on voue son attention au troisieme ou quatrieme principe de Beauchamp
et Childress (troisieme si I’on identifie bienfaisance et non-malfaisance,
quatriéme si on les distingue), c’est-a-dire au principe de justice, on pourrait
dans un premier temps penser que sa formulation, au moins chez ces auteurs,
est tout a fait compatible avec les postulats d’Ogien. Il s’agit en effet pour les
initiateurs de la bioéthique de respecter un principe qui exige que 1’on ne fasse
pas de tort aux patientes et patients par le biais de ’exercice de la médecine.
En regle générale, le respect du principe de justice ne porte pas de préjudice
a des tiers, et il n’est donc pas a considérer comme porteur d un paternalisme
antilibéral. Mais il peut y avoir des situations dans lesquelles le principe de
justice exige qu’on ne fasse pas de tort a des tiers plus ou moins touchés par
I’exercice de la médecine sur des individus. Ainsi un médecin qui conseillerait
a une femme enceinte d’éviter des comportements qui causent clairement
une nuisance au foetus, n’agirait pas nécessairement de fagon paternaliste, en
limitant de fagon moralement illicite la liberté de cette femme.

En médecine, il y a certainement des gestes qui ne concernent que 1’individu-
patient et ne portent pas de préjudice a d’autres individus. Mais ces mémes gestes,
s’ils sont répétés avec une certaine régularité, pourraient porter un préjudice a toute
une «classe d’individus». Ainsi en Suisse la participation d’un médecin a I’aide
au suicide volontaire ne nuit pas directement a d’autres individus non touchés
par ces gestes, mais pourrait indirectement affecter toute une série d’individus.
Cela explique par exemple pourquoi dans ce pays les psychiatres qui s’ occupent
de prévention du suicide regardent avec préoccupation le phénomene de 1’aide au
suicide, acte d’ailleurs tout a fait 1égal si la personne qui veut se donner la mort
est capable de consentement et si [’on exclut toute intention de vouloir s’enrichir
de la part des personnes qui 1’aident & accomplir I’acte®.

¥ Pour de plus amples informations a cet égard, je renvoie a A. BonpoLFI1, Suisse —
L’accompagnement a la mort, in: L’euthanasie. Perspectives nationales et européennes,
Strasbourg, Ed. du Conseil de I’Europe, 2004, vol. 2, p. 89-98.



RAPPORTS ENTRE ETHIQUE MINIMALE ET BIOETHIQUE 253

En tout cas ce qu’il me parait important de souligner dans ce contexte,
c’est le fait que le respect du principe de justice ne peut pas se limiter a une
pure considération du tort causé a un individu, mais doit aussi assumer et inter-
préter le contexte social dans lequel tout geste, médical ou non, se manifeste
et s’accomplit.

4. Ethique et droit chez Ogien

En lisant L éthique aujourd’hui de Ruwen Ogien, on a I'impression que
pour 1’auteur, le droit a pour principale fonction d’interdire ou de permettre
des actions précises. Or si ’on observe le droit a I’ceuvre dans des législa-
tions précises, on pourra constater que ce dernier assume une multiplicité de
fonctions et significations qu’on ne peut pas nécessairement réduire au couple
«permis-interdit».

En effet, parfois, le droit «encourage» des conduites ou il se limite a les
«tolérer», selon des choix qui appartiennent de fagon souveraine au légis-
lateur légitime en place dans un Etat démocratique. Ces encouragements ou
ces cas de tolérance créent avec le temps des «zones grises» qui se situent
entre la simple permission et I’interdiction. Ainsi par exemple, en droit suisse,
I’exercice de la prostitution est libre, tandis que son encouragement est puni,
ou 1’aide au suicide non égoiste est tolérée mais pas pour autant pronée ou
encouragée. Ogien connait bien sir |’existence de ces «zones grises», mais il
évite, me semble-t-il, de les analyser dans le but de mieux mettre en lumiére la
lutte contre le paternalisme, lequel se cache aussi dans les systémes juridiques
libéraux.

Certes, j’admets que parfois les législations sanctionnent des conduites
voisines de fagon assez différente et sans trop réfléchir a la pertinence des
distinctions introduites dans le droit positif, mais cela ne devrait pas dispenser
le philosophe de la recherche d’une pertinence plus fine. Je me permets de
'illustrer a partir de la législation pénale suisse. Dans le code actuel, on ne
prévoit pas de sanction pénale pour les personnes qui auraient aidé un individu
a se suicider, si cela se fait sans profit financier (art. 115 CPS), mais on prévoit
une peine de prison pour les personnes qui auraient tué un individu sur sa
demande répétée, et notamment pour des motifs de compassion (Art. 114).
Les deux gestes peuvent étre tout a fait semblables, mais la simple distinction
de I’acteur ultime (dans le premier cas le suicidaire, dans le deuxiéme celui
ou celle qui veut aider) parait étre le fondement de la différente réaction du
droit. Je comprends que le philosophe ne soit théoriquement pas satisfait d’un
passage aussi subit entre la tolérance et la sanction, mais il ne peut pas non plus
se dispenser de I’approfondir ultérieurement sans affirmer facilement (comme
c’est le cas de quelques philosophes «libéraux») la these de [’équivalence des
deux gestes.



254 ALBERTO BONDOLFI

5. Quelques conclusions fragmentaires

Apres avoir lu les propos d’Ogien dans une perspective bioéthique, je ne
peux pas ne pas observer que les situations décrites ou prévues par notre philo-
sophe ne se présentent presque jamais dans I’exercice de la médecine. Son
approche est tout a fait intéressante pour critiquer les restes de paternalisme
présents dans différentes législations et touchant a des conduites vraiment
individuelles ou interindividuelles entre personnes consentantes (comme c’est le
cas de beaucoup de conduites sexuelles), mais elle se révele assez stérile lorsqu’il
s’agit d’analyser et d’apprécier de nouvelles pratiques de la biomédecine.

Pensons simplement a la médecine de reproduction médicalement assistée : son
exercice n’est pas simplement une prestation en faveur de deux individus consen-
tants (le couple), mais touche a d’autres acteurs et actrices externes, le donneur
de sperme ou la donneuse d’ovule, éventuellement la mére porteuse, et enfin, si
le geste est efficace, un «tiers» qui sera la, le bébe, sans qu’il y ait un préjudice
pour lui. Comment peut-on, dans un tel contexte, s’abstenir de toute forme de
paternalisme ou de maternalisme ? L’entreprise me parait vraiment impossible.

Le plaidoyer anti-paternaliste d’Ogien, méme s’il devait étre tout a fait
pertinent, ne reste quand méme qu’un argument pour ou contre un comportement
précis. Un doute persistant se maintient a cet égard: peut-on €tre «moniste»
en ethique, c’est-a-dire construire une légitimation morale a partir d’un seul
argument ? Les exemples qui nous viennent de I’histoire de la philosophie et de
la théologie morales sont souvent a caractere paternaliste, mais la faiblesse que
I’on retrouve dans ces exemples est due en grande partie au monisme argumen-
tatif plus qu’au paternalisme qui les accompagne. Pensons par exemple aux
arguments contre 1’avortement qui se réclament exclusivement d’un prétendu
«droit a la vie» du nasciturus. Cet argument a certainement sa pertinence, mais
a lui seul, il ne parvient pas a conduire a un jugement pondére sur les pratiques
d’avortement.

Il nous faut donc essayer de dépasser toute forme de réflexion éthique qui se
réclamerait d’un seul argument pour légitimer ou condamner un comportement
précis. Pour ce faire il nous faut aussi nous référer a une anthropologie moins
«minime» que celle qui se cache derriere les propos de R. Ogien. Les étres
humains, en effet, ne sont pas simplement des individus-monades, mais essentiel-
lement des étres sociaux, et les torts qu’ils peuvent causer a autrui ne sont jamais
seulement des torts interindividuels, mais aussi des torts qui nous affectent toutes
et tous plus ou moins indirectement comme groupe et comme SOCIEte.

Se rendre compte d’une telle socialité¢ fondamentale de I’existence humaine
ne signifie pas nécessairement vouloir une éthique «maximaliste», mais peut-
étre porter un regard moins détaché sur les paternalismes qui nous entourent.



	Quelques remarques au sujet des rapports entre éthique minimale et bioéthique : une réaction aux propos de Ruwen Ogien

