
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 58 (2008)

Heft: 2-3: l'éthique minimale : dialogues philosophiques avec Ruwen Ogien

Artikel: Exigences et ébauches d'une éthique minimaliste dans la pratique
clinique

Autor: Hurst, Samia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381768

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 140 (2008), R 233-245

EXIGENCES ET EBAUCHES
D'UNE ÉTHIQUE MINIMALISTE
DANS LA PRATIQUE CLINIQUE

Samia Hurst '

Résumé

L'éthique clinique semble être une parfaite candidate pour une version de

l'éthique maximaliste, du moins selon l'usage courant du terme. Cet article
a pour but d'éclairer les implications, et parfois surtout l'absence d'implications,

de l'éthique «minimaliste» de Ruwen Ogien si elle devait être appliquée
aia difficultés éthiques survenant dans la pratique clinique. Les craintes que
pourrait susciter à première vue une telle application sont infondées. De plus,

par certains aspects, l'application de l'éthique de Ruwen Ogien représenterait
une exigence forte — tout sauf minimaliste au sens courant du terme. Si ces

aspects sont minoritaires c 'est que L'éthique aujourd'hui n 'aborde simplement

pas, ou alors sous forme d'ébauches uniquement, les nœuds des difficultés
éthiques rencontrées dans la pratique clinique.

Introduction

Une demi-boutade voudrait que tout ce qui est admirable mais facultatif
dans la vie ordinaire - du domaine du surérogatoire2 - devienne obligatoire
en éthique médicale, et qu'en éthique des affaires, tout ce qui est obligatoire
dans la vie ordinaire cesse de l'être pour devenir facultatif. L'éthique clinique,
le domaine où la réflexion morale s'applique aux questions survenant dans la

pratique de la médecine et des professions soignantes, semble être une parfaite
candidate pour une version de l'éthique maximaliste, du moins selon l'usage
courant du terme. On doit donc s'attendre à ce que la défense d'une position
éthique décrite comme «minimaliste»3 suscite des inquiétudes quant à son

application à l'éthique clinique. Issue d'une pratique aux exigences nécessai-

1 Institut d'éthique biomédicale, Faculté de médecine, Genève; Conseil d'éthique
clinique, Hôpitaux Universitaires de Genève.

2 Cf. i. Urmson, «Saints and Heroes», in: A. Merlden (éd.), Essays in Moral
Philosophy, Seattle, University of Washington Press, 1958.

3 R. Ogien, L'éthique aujourd'hui. Maximalistes et minimalistes, Paris. Gallimard,
2007.



234 SAMIA HURST

rement élevées en raison de la profonde vulnérabilité des êtres confiés aux
soignants, la pratique clinique est par excellence un des champs où l'éthique
demande beaucoup.

Cet article a pour but d'éclairer les implications, et parfois surtout l'absence

d'implications, de l'éthique «minimaliste»4 de Ruwen Ogien si elle devait être

appliquée aux difficultés éthiques survenant dans la pratique clinique, ou servir
de base de réflexion aux services de soutien éthique, consultations et comités,
qui visent à aider les soignants à faire face à ces difficultés5. Ma position est que
les craintes que pourrait susciter l'idée d'appliquer l'éthique «minimaliste» de

Ruwen Ogien à la clinique - à savoir qu'elle ne doive nous conduire à renoncer
à la protection des malades contre eux-mêmes, au maximalisme de l'excellence
professionnelle, ou à l'idée de vertu dans la pratique de la médecine - ne sont pas
fondées; qu'au contraire, par certains aspects, elle représenterait une exigence
forte - tout sauf minimaliste au sens courant du terme; mais que ces aspects
sont minoritaires car la position défendue dans L'éthique aujourd'hui n'aborde

simplement pas, ou alors sous forme d'ébauches uniquement, ce qui constitue
les nœuds des difficultés éthiques soulevées par la pratique clinique6.

L'éthique «minimaliste» de Ruwen Ogien

L'éthique «minimaliste» proposée par Ogien se déploie sur deux axes.

D'abord, elle est minimale quant aux personnes. Ne relève du domaine
moral que le rapport à autrui, et non le rapport à soi-même : c'est le «principe
d'indifférence morale du rapport à soi-même» (op. cit., p. 155). Elle est

également minimale quant aux types d'actes considérés, selon un «principe
de non-nuisance» (p. 156), et un principe de «considération égale de la voix
et des revendications de chacun dans la mesure où elles possèdent une valeur
impersonnelle» (p. 155). À première vue, c'est un modèle clair et argumenté

- donc par là même bienvenu. De plus, il a le mérite d'éviter d'en appeler à des

concepts flous tels que celui de «dignité humaine», qui relèvent en effet trop
souvent de la rhétorique plutôt que de l'argumentation éthique^.

4 L'usage des guillemets vise à identifier l'usage des termes «minimalisme» et
«maximalisme» au sens que leur donne Ruwen Ogien en les appliquant aux approches
de l'éthique.

5 S. Hurst, «La consultation d'éthique: à quoi ça sert et comment s'en servir?»,
Revue Médicale Suisse, 80, 2006, p. 2195-2199; ASBH Task Force on Standards for
Bioethics Consultation, «Core Competencies for Health Care Ethics Consultation», in :

ASBH, Glenview, 1998; V Fournier et M. Pousset, [Cochin Hospital Clinical Ethics
Center: the first two years]. Presse Med, 35 (6 Pt 1), 2006, p. 960-966.

6 Partant d'un domaine dont les exemples sont trop souvent simplifiés, je me baserai

sur quelques situations cliniques concrètes. Les noms y sont bien sûr fictifs et les cas ont
tous été modifiés pour empêcher que l'identité des patients ne soit reconnaissable.

7 R. Macklin, «Dignity is a useless concept», Bmj, 327 (7429), 2003, p. 1419-
1420.



UNE ETHIQUE MINIMALISTE DANS LA PRATIQUE CLINIQUE 235

Il convient de préciser que le but est ici d'étudier les implications de

l'éthique d'Ogien appliquée telle quelle à la pratique clinique. D'une part, ce

champ dépasse en grande partie les exemples employés jusqu'ici par Ogien:
on ne saurait par conséquent lui prêter l'intention de ces implications. Par

ailleurs, les limites de cette étude ne me permettront pas d'explorer comment
on pourrait, dans cette application, développer ou adapter certaines argumentations

qui ne sont qu'ébauchées dans L'éthique aujourd'hui.

Application à la pratique clinique: quelques malentendus potentiels

À première vue, on peut comprendre que l'idée d'appliquer une éthique
minimaliste à la médecine puisse choquer. Ne pourrait-on pas s'imaginer qu'on
devrait alors renoncer à protéger contre eux-mêmes les malades, même peut-
être les malades psychiatriques? Renoncer au maximalisme de l'excellence
professionnelle Exclure l'idée de vertu d'une activité humaine qui doit rester
altruiste, et demeurera difficile à réguler de l'extérieur? Ces implications
devraient à juste titre nous inquiéter, mais Ogien ne prône rien de tout cela.

1. Protéger les malades contre eux-mêmes

Ce souci ne s'applique pas de manière égale à toutes les situations cliniques.
Notre premier cas doit servir à illustrer une situation où il est présent.

Angele a 21 ans. Elle vient d'arriver à l'hôpital où je suis l'interniste qui l'accueille.
Elle va, me dit-elle, très bien. Elle sourit. Elle est habillée avec soin, ses cheveux
sont lisses et ramenés en arrière par une barrette rose, elle s'assied comme pour me
faire la conversation sur le bord du lit. Elle pèse 35kg pour lm70. En face d'elle,
le lavabo est enfermé dans une armoire sous clef pour éviter qu'elle ne puisse se
faire vomir en cachette. Quand je l'aurai examinée, une psychiatre me suivra dans
la pièce.

Dans un cas comme celui d'Angèle, où l'on va traiter l'anorexie par une

prise en charge intégrant une part de contrainte, il peut y avoir deux raisons
distinctes de vouloir la protéger en refusant sa décision de ne pas s'alimenter.
On peut d'abord souhaiter la protéger, avec plus ou moins de force, contre des

décisions que l'on juge mauvaises pour elle. On peut aussi vouloir la protéger,
à nouveau avec plus ou moins de force, contre des décisions qui ne sont pas
véritablement les siennes.

Seul le premier type de motifs semble clairement contraire au respect des

principes d'Ogien, le refus le plus clair visant la situation où l'on estimerait ces

décisions mauvaises pour elle pour des raisons morales. S'agissant de décisions

simplement imprudentes, Ogien pourrait sembler les admettre. Mais il les

rejette en rejetant le paternalisme, estimant que «des considérations égalita-
ristes, anti-élitistes ou hostiles à toute forme de condescendance, d'humiliation



236 SAMIA HURST

ou de domination» (p. 143) peuvent justifier ce refus. Pour Ogien, les médecins

ne sont donc pas non plus «autorisés à décider de ce qui est bien» (p. 142)

pour leurs patients. Notons que s'abstenir d'une telle attitude est souvent

une exigence élevée, comme le montre la persistance tant du paternalisme en

médecine que de la controverse autour de sa justification8. C'est d'ailleurs
également une exigence élevée dans l'éthique de la recherche clinique, qui
fit récemment l'objet de cette controverse avec la publication de Facing up
to paternalism in research ethics de Miller et Wertheimer9. Notons également

que la critique du paternalisme par Ogien n'est pas vraiment nouvelle. Il existe

- heureusement - une tradition relativement longue de critique du paternalisme
à la fois de l'intérieur et de l'extérieur de la médecine10.

Ogien pounait par contre pleinement admettre le fait d'écarter les patients
de décisions qui ne sont pas véritablement les leurs. Et justement, c'est là

l'argument employé pour justifier la contrainte dans des situations comme
celle d'Angèle. On protège la possibilité de poursuivre des buts exprimés par
la personne elle-même, ou présumés être les siens en dehors d'une altération
de son jugement par une maladie (comme le but de survivre par exemple), en

l'empêchant de mener à bien un choix immédiat dont elle ne voit effectivement

pas la contradiction avec son propre but ultime.
Deux difficultés subsistent pourtant. Premièrement, identifier les situations

où le choix exprimé par le patient n'est pas véritablement le sien est délicat:

Ogien l'admet, mais dans la pratique se contenter de l'admettre est insuffisant.

Puisque ne rien faire est également un choix, on doit trancher d'une manière ou
d'une autre, fut-elle imparfaite. C'est là l'évaluation du consentement, un point
sur lequel nous reviendrons. Le type de choix exprimé résout rarement cette

difficulté. On ne peut par exemple décider de l'authenticité du choix d'Angèle
sur la simple base que tout refus d'alimentation nous semblerait irrationnel. Il

ne s'agit donc pas ià d'une impossibilité a priori d'admettre que l'on puisse

prendre des décisions bizarres ou ne conespondant pas aux buts de la majorité.
Angele n'est, par exemple, manifestement pas dans la même circonstance

qu'un gréviste de la faim qui exprimerait par là son opposition politique.
Deuxièmement, doser la contrainte est un problème. On se trouve ici face à

la difficulté qu'il peut y avoir à définir la «non-nuisance» dans un cas comme
celui d'Angèle. Élucider ces difficultés dépasse cependant le projet d'Ogien.

8 A. Buchanan, «Privatization and just healthcare», Bioethics, 9 (3-4). 1995. p. 220-
239; R. Hanson, «Making sense of medical paternalism», Med Hypotheses, 70 (5),
2008, p. 910-913; E. H. Loewy, «In defense of paternalism», Theor Med Bioeth. 26 (6),
2005, p. 445-468.

9 F. G. Miller et A. Wertheimer, «Facing up to paternalism in research ethics»,
Hastings Center Report. 37 (3), 2007. p. 24-34.

10 R. Gillon, «Ethics needs principles - four can encompass the rest - and respect
for autonomy should be «first among equals», Journal ofMedical Ethics, 29 (5). 2003,

p. 307-312.



UNE ETHIQUE MINIMALISTE DANS LA PRATIQUE CLINIQUE 237

2. Exiger l'excellence

Les deux craintes suivantes n'ont pas besoin d'être illustrées par des cas

particuliers. Tout d'abord, la médecine semble impliquer une idée inéducti-
blement maximaliste en l'image du «bon médecin». Selon cette image, être

un bon médecin c'est viser l'excellence sans se limiter à «ne pas nuire». C'est
également avoir des buts moraux partiellement tournés vers soi ; se reconnaître

un devoir d'être un certain type d'être humain. Vouloir se conformer à cette

image semble donc «maximaliste» sur les deux axes évoqués plus haut.

Mais c'est une apparence. Dans les faits, prescrire de faire le mieux que
l'on peut ne donne encore aucune indication sur le contenu de ce but. Et dans

ce sens, l'éthique «minimaliste» d'Ogien s'avère au contraire très exigeante.
Demander que le bien du patient ait la priorité sur d'autres considérations,
comme le fait traditionnellement l'éthique médicale, est beaucoup demander.
Demander que l'avis du patient prenne priorité sur celui du médecin exige,
en plus, de mettre en retrait sa propre opinion - sans toutefois l'effacer
entièrement -, de doser cet équilibre, et d'identifier les situations où le choix est

véritablement celui de son patient, ou non : voilà qui est tout sauf minimaliste
dans le sens courant du terme. Comme n'est pas minimaliste l'exigence, plus
traditionnellement défendue en médecine mais tout aussi fortement soulignée

par l'éthique clinique ", d'une égale considération véritable: traiter ses patients
avec impartialité, sans distinction basée sur l'estime, le statut socio-économique,
l'origine ethnique, le sexe, la religion12, ou même l'affect qu'ils génèrent chez
le médecin13.

3. Compter sur l'idée de vertu

11 pourrait être inquiétant d'écarter la notion de vertu de l'éthique médicale

pour deux raisons. Premièrement, on associe l'excellence en médecine non
seulement à l'altruisme mais aussi au développement de traits de caractère,
tels que l'égalité d'humeur par exemple. La médecine est de surcroît difficile à

réguler de l'extérieur : en d'autres termes, on compte sur les «vertus médicales»

pour contribuer à une fonction d'autorégulation bien précise.

11 S. Hurst, «Just Care ; should doctors give priority to patients of low socioeconomic
status?», Journal ofMedical Ethics, 35(1), 2009, p. 7-11.

12 World Medical Association, «Declaration ofGeneva; Physician's Oath», Genève,
World Medical Association, 1948.

13 S. Hurst, «Equity in Bedside Allocation: the Impossible Prescription?», Boston,
Harvard University Program in Ethics and Public Health, 2007.



238 SAMIA HURST

Cette crainte aussi est cependant infondée, car une grande partie de l'idée de

«vertu médicale» a un contenu précis, qui ne fait pas partie de la cible d'Ogien.
Ce que l'on attend du médecin sous ce chapitre est une série d'attitudes dont
la justification est l'utilité pour ses patients. Si ce qui est moral dans ce qui est

tourné vers soi, c'est ce qui affecte les autres, la plus grande partie de ce que
l'on souhaite ici préserver le sera.

La plus grande seulement L'idée hippocratique d'une obligation d'exercer
son art «dans la pureté» suggère qu'il pourrait subsister une controverse autour
du souhait de faire du médecin non seulement un praticien altruiste, mais une
sorte de modèle d'excellence humaine dans une vision «maximaliste» du bien

qui serait pleinement assumée. Après tout, on admet comme socle aux règles
de l'éthique médicale la nécessité pratique de protéger contre le risque d'abus
de pouvoir une relation asymétrique entre un individu diminué par la maladie
et ceux auxquels il confie sa vulnérabilité. On pourrait donc imaginer justifier
une demande faite aux médecins d'apporter par leur comportement général
une preuve tangible qu'ils sont dignes de cette confiance. Cet argument, qui
réimporterait une véritable version «maximaliste» de la vertu, n'en préciserait
cependant pas le contenu, et surtout n'apporterait pas d'argument convaincant

quant à l'efficacité de la démarche - qui demeurerait malgré tout sa seule
justification. C'est une proposition qui n'a pas les moyens de convaincre.

Même si l'on s'abstient de demander aux médecins d'incarner une version
«maximaliste» du bien, on préservera pourtant l'essentiel de ce que l'on
souhaite préserver dans la «vertu médicale». En d'autres tennes, demander la

«pureté» est superflu. Tant que l'on ne s'offusque pas de voir un médecin jouer
au casino, par exemple, appliquer l'approche d'Ogien préserve la possibilité
de lui demander beaucoup de «vertu», dans la mesure où ce terme est mis en

relation avec autrui, à savoir ses patients. Là aussi, cette approche est tout sauf
minimaliste au sens usuel du terme.

Nos trois craintes initiales - de devoir renoncer à la protection des malades

contre eux-mêmes, au maximalisme de l'excellence professionnelle, et à l'idée
de vertu dans la pratique de la médecine - sont donc infondées. Demeure une
critique - pour autant qu'elle en soit vraiment une. Les véritables difficultés
rencontrées en éthique clinique ne sont pas approfondies par les propositions
d'Ogien : lorsque ses lignes argumentatives pounaient s'y appliquer, les points
posant concrètement problème en clinique ne sont qu'ébauchés.

Application à la pratique clinique: quelques zones en friche

1. Considérer suffisamment d'actes

Certaines questions morales concernent des actes qui semblent exclus par
Ogien du champ moral. Illustrons ce point par notre deuxième cas clinique.

Pierre a 25 ans. Il y a 5 ans, il a malheureusement été victime d'un accident: moto
contre camion. Il a survécu - par miracle comme on dit - mais le miracle est devenu



UNE ETHIQUE MINIMALISTE DANS LA PRATIQUE CLINIQUE 239

amer quand il ne s'est pas réveillé, et ii est actuellement en état végétatif persistant.
Dans cet état, il est entièrement inconscient. Ses yeux sont ouverts et errent sans

se fixer, il grimace parfois, et peut sembler avoir mal sans que l'on sache s'il a une

expérience réelle de la douleur. Ses chances de retour à un état de veille, même un
tant soit peu meilleur, sont désormais très faibles14. On ne sait pas ce qu'il aurait
voulu dans la situation qui est devenue la sienne. Sa famille demande que l'on arrête

l'alimentation artificielle qui le maintient en vie. L'équipe soignante est divisée.

Dans cet exemple, Pierre n'a rien demandé. Tous sont d'accord de ne

pas lui nuire. C'est bien lui que l'on considère. Cela étant, que faire Deux

possibilités s'offrent. On pourrait considérer que Pierre n'a plus de véritables

intérêts, ni de revendications légitimes. C'est alors aux autres qu'il s'agit de

ne pas nuire, et dont il faut prendre en compte les revendications. Le but serait

de faire le moins de mal possible, et de donner la plus grande considération

aux revendications légitimes des autres personnes impliquées. Pierre, lui, serait

hors du champ moral. Peut-être n'est-il plus véritablement une personne, même

si cela n'impliquerait pas qu'on ne peut pas se soucier de lui. Il est important de

souligner qu'il ne s'agit ici pour personne déjuger Piene, mais plutôt de décider

quelle action est moralement la moins mauvaise pour l'équipe et la famille, qui

vont de toute manière agir sur Piene d'une manière ou d'une autre. Mais dès

lors que la question est celle-là, il est insatisfaisant de définir Pierre comme
étant hors du champ moral. L'approche d'Ogien semble même le proscrire,
étant donné que le souci de tous est ici de ne pas lui faire de mal. Doit-on donc

considérer ce souci comme enoné On pounait également, en l'absence de

revendication préalable de la part de Pierre, viser la stricte non-nuisance en

estimant qu'il lui reste encore cet intérêt limité: qu'on ne lui nuise au moins

pas. Jusque là aucun problème, il est donc bien dans notre champ moral. Mais

quelle serait alors notre conclusion De le laisser poursuivre ainsi, ou de le

laisser mourir En l'absence de son avis sur ce qui lui ferait le plus de mal,

on est réduit devant cette question soit à l'aporie, soit à importer- ne serait-ce

que dans ce champ très limité - une idée de la bonne vie. Et l'on ne pourra

pas la baser sur «une valeur impersonnelle» ou sur ce que tous souhaiteraient
dans ce cas; les risques encourus si l'on poursuit ou arrête les soins sont de

nature si différente qu'il faudrait s'attendre à une variabilité importante dans

les conclusions des personnes15.

2. Un maximalisme prescriptif

Ce dernier exemple révèle moins un problème profond qu'une sorte

d'illusion d'optique. Ogien semble en effet se concentrer surtout sur des

exemples ayant la structure suivante :

14 B. Jennett, «Thirty years of the vegetative state: clinical, ethical and legal
problems», Prog Brain Res, 150, 2005, p. 537-543.

15 J. Stone, «Pascal's Wager and the persistent vegetative state», Bioethics, 21 (2),
2007, p. 84-89.



240 SAMIA HURST

- L'acte A est jugé interdit par certaines personnes

- Ces personnes jugent que A est interdit pour des raisons morales

- Ces raisons morales ne survivent pas à l'examen

- Donc A ne devrait pas être interdit pour ces raisons

- En conséquence, soit A devrait être permis, soit son interdiction doit
être justifiée par d'autres raisons.

Mais ce schéma est limité. En se concentrant sur les raisons morales

d'interdire, il se tait - assez explicitement d'ailleurs - sur les raisons morales

d'admirer. Qui plus est, il obtient ce résultat en excluant tout bonnement du

champ moral tout ce qui n'est ni obligatoire ni interdit. Même les considérations

sur les «bons et mauvais samaritains» {op. cit., p. 100 sq.) cherchent à

fonder l'obligatoire et à en définir les limites. On pounait argumenter que ce

qui est permis est affaire de libre jugement, et donc non moral, et que ce qui
est admirable est strictement esthétique, donc à nouveau non moral. Mais il
n'y a rien de strictement esthétique dans un don d'organe, qui peut cependant
être un acte moralement admirable. Qui plus est, est-ce une bonne stratégie

que de concéder sans discussion aux «maximalistes» une troisième dimension

par laquelle l'éthique peut être minimale ou maximale, à savoir la force de la

contrainte En d'autre termes, de leur accorder que les considérations morales

ne concernent que l'interdit et l'obligatoire, ses dimensions les plus pesantes
Dans les cas comme celui de Piene, cette position revient à renoncer

à proposer une analyse éthique de la difficulté vécue par les proches et les

soignants. Doit-on poursuivre ou anêter l'alimentation En Suisse, tout du

moins, ni l'un ni l'autre n'est interdit ni obligatoire '6. Et pourtant le simple fait
de reconnaître chez Pierre la persistance d'un intérêt à ce que l'on ne lui nuise

pas devrait inclure ce problème dans le champ moral. Si ce champ ne consiste

réellement qu'en un ensemble d'obligations et d'interdits, la coexistence de

deux options qui ne sont ni l'un ni l'autre génère effectivement une dissonance.

Il faut que la morale ne consiste pas seulement en impératifs pour que l'on
puisse discuter du poids moral relatif d'une option et de l'autre et choisir celle

qui semble la meilleure.

Application à la consultation d'éthique clinique

Une grande partie de l'activité de la consultation d'éthique clinique consiste
à 1) discuter du poids moral d'actions ni interdites ni obligatoires, 2) clarifier
les enjeux, et 3) identifier les cas où le patient devrait avoir davantage de poids
dans la décision. On pounait donc facilement conclure que l'approche d'Ogien

16 Académie Suisse des Sciences Médicales, «Directives médico-éthiques pour le

traitement et la prise en charge des patients souffrant d'atteintes cérébrales extrêmes de

longue durée», 2003.



UNE ETHIQUE MINIMALISTE DANS LA PRATIQUE CLINIQUE 241

n'a aucune implication pour la consultation d'éthique clinique. Ses praticiens
soit partagent largement ses positions, soit situent leur questionnement dans

des problématiques dont il ne traite pas.
Mais pour pousser la question un peu plus loin, examinons des enjeux

concrets.

1. Est-il légitime de vérifier le consentement

Cette question sera illustrée par notre troisième cas :

Alexandra a 50 ans lorsqu'elle découvre que son neveu est victime d'une cirrhose
biliaire primitive. Elle est d'accord de lui donner un lobe de son foie. Cinq autres
membres de la famille sont également compatibles.

Alexandra est adulte. Elle n'est pas une esclave. Elle s'est déclarée d'accord
de donner un lobe hépatique à son neveu. À Genève, elle devrait rencontrer
deux membres du Conseil d'éthique clinique avec lesquels on lui impose une
entrevue à l'issue de laquelle ils auront le droit de dire si, oui ou non, elle

pourra être donneuse. Cette précaution, même si elle a suscité des critiques17,
est très répandue. S'agit-il de juger de la moralité de l'acte d'Alexandra En

aucun cas. Même lié à la notion d'autonomie, le consentement ne sert pas à

rendre une action moralement bonne. Il sert à signaler que la personne exerce
effectivement sa liberté. Mais là est précisément la difficulté. S'agissant d'un
risque qu'Alexandra va prendre pour autrui, et dans l'accomplissement duquel
nous serons ses auxiliaires, il nous importe d'être convaincus qu'// s'agit bel
et bien de son choix. Ne pas le faire reviendrait à accepter le risque que le

receveur, par exemple, la traite en mineure en ne lui laissant pas l'occasion de

dire non. Se méfier de la simple expression de son consentement est d'autant
plus justifié, que le risque qu'elle va encourir est important et que les risques
de pression le sont également18. Les critères employés ne sont pas
autodestructeurs au sens où l'entend Ogien: ils ne rendent pas un consentement jugé
valable impossible. Preuve pragmatique en est que la plupart des candidats

au don deviennent donneurs. Mais pas tous : cet espace de parole est parfois

pour eux l'occasion de changer d'avis, devant une information qui avait été

jusque là mal comprise, par exemple. Ce type de cas illustre également qu'il
est simpliste de considérer la personne qui consent comme n'ayant face à elle

qu'un seul interlocuteur susceptible d'exercer sur elle une domination ou de

la traiter avec arbitraire. On ne se trouve pas dans une relation binaire entre

une personne susceptible d'être dominée, et une autre susceptible d'exercer

17 V Fournier, E. Beetlestone, F. Plainguet, S. Branchereau, E. Jacquemtn,
O. Scatton, O. Soubrane, «Le consentement dans le don vivant d'organe: un alibi
éthique ?», Bioethica Forum, 1 (2), 2008, p. 115-120.

18 A. E. Buchanan, D. W. Brock, Deciding for Others: The Ethics of Surrogate
Decision Making, Cambridge, Cambridge University Press, 1990.



242 SAMIA HURST

une domination. Il y a un troisième acteur, lui aussi susceptible d'exercer une
pression qui nierait l'égale considération des revendications d'Alexandra. Le
reconnaître ne représente ni une condamnation de sa décision, ni une raison de

l'empêcher de la mettre en pratique. La vérification du consentement sert ici
non pas d'instrument de paternalisme, mais de contrepoids à des sources de

pression extérieures contre lesquelles la personne concernée peut avoir besoin

d'appui.

2. Un exemple à large spectre : l'assistance au suicide
en milieu hospitalier

La question du statut moral de l'assistance au suicide a bien des enjeux,
et soulève souvent beaucoup d'émotion. 11 importe donc particulièrement
de garder en tête la réalité, et la diversité, des situations singulières. Notre
quatrième cas clinique, réaliste, ne prétend cependant pas plus que les précédents

représenter entièrement la question qu'il illustre.

Simone a 72 ans. Elle est atteinte d'un cancer digestif qui s'étend à son foie, ses os
et son cerveau. Elle a mal, mais sa douleur est assez bien contrôlée par une combinaison

de médicaments qu'elle supporte sans effets secondaires importants. Elle est
hospitalisée en soins palliatifs, et leur efficacité lui est utile. Elle supporte mal, par
contre, d'être dépendante des autres. Elle dit perdre le fil de sa vie et ne pas vouloir
continuer dans ces conditions. Elle demande une assistance au suicide.

Il est important de souligner que l'éthique «minimaliste» d'Ogien laisse

ouverte la question de la légalisation de l'assistance au suicide, en se contentant
d'argumenter qu'il ne devrait pas être interdit pour des raisons morales.
Or, même si l'assistance au suicide ne saurait être interdite pour pour des

raisons morales, un des arguments phares que ses opposants font valoir est de

nature différente. Ils avancent que cet acte n'est jamais raisonnable, car issu

systématiquement d'une maladie mentale ou d'un contrôle insuffisant de la

souffrance19. Ces deux situations, en effet majoritaires dans le cas du suicide
«tout court», n'admettent aucune alternative dans cette argumentation, ce qui
est une conclusion empirique enonée car contraire aux faits20. Mais l'important
est que ces arguments ne condamnent pas le suicide pour des raisons morales.
Une partie des enjeux se situent donc dans des problématiques dont Ogien ne
traite qu'incomplètement.

Doit-on accepter la demande de Simone Accepter que l'assistance au
suicide ne doive pas être interdite en raison d'une condamnation morale de la

" S. Hurst, A. Mauron, «The ethics of palliative care and euthanasia: exploring
common values», Palliât Med, 20 (2), 2006, p. 107-112.

20 J.V. Lavery, J. Boyle, B. M. Dickens, H. Maclean, P. A. Singer, «Origins of the
desire for euthanasia and assisted suicide in people with HIV-1 or AIDS : a qualitative
study», Lancet, 358 (9279), 2001, p. 362-367.



UNE ÉTHIQUE MINIMALISTE DANS LA PRATIQUE CLINIQUE 243

personne qui la demande, ne permet de loin pas de répondre à cette question.
Considérer cette demande comme issue d'une maladie mentale nécessiterait
de considérer Simone comme malade du seul fait qu'elle l'exprime. Juger que
cette demande est due à un contrôle insuffisant de sa souffrance nécessiterait de

considérer tout contrôle comme insuffisant tant qu'il n'aboutit pas à renoncer
à une demande d'assistance au suicide. L'un et l'autre reposeraient sur une

argumentation circulaire, et évacueraient la question plutôt que de l'aborder.
Alors que faire Il s'agit ici d'enjeux spécifiques soulevés par les applications
concrètes d'une telle assistance. Aborder ces questions librement peut nécessiter

d'admettre - même hypothétiquement - que l'assistance au suicide puisse
être acceptable dans certains cas. On ne peut donc guère reprocher à Ogien
de prendre les enjeux dans l'ordre où ils se présentent conceptuellement, et

d'argumenter sur le principe avant de s'aventurer dans l'examen de cas plus
concrets. En Suisse, nous avons par ailleurs, du moins ce plan conceptuel, une

longueur d'avance puisque l'assistance au suicide est légale dans la mesure où

la personne qui la demande est capable de discernement, et où le motif de celle

qui fournit l'assistance au suicide est altruiste21.

En France, défendre l'assistance au suicide dans une consultation d'éthique
clinique - et je le répète, je ne pense pas que ce soit une conséquence de

l'éthique d'Ogien - mettrait les équipes dans une situation inextricable. Si

l'application de l'égale considération donnait lieu à une obligation (et non à

une permission) d'assistance au suicide dans le cas où un patient exprimerait
par là un choix véritablement sien, les soignants auraient l'obligation de fournir
cette assistance, donc de transgresser la loi et de risquer la prison. Au nom
d'une éthique minimale, même si elle peut impliquer des exigences élevées

pour les soignants, ce serait absurde. Les principes de l'éthique minimale

permettent d'éviter cette situation, pour autant que l'on ne perde pas de vue

que l'assistance ne peut pas davantage être imposée que le suicide lui-même.
Mais le détail de l'argumentation qui mène à cette conclusion n'est pas si clair.
Il pourrait à première vue sembler plausible d'argumenter que les médecins

ne peuvent être contraints d'assister un suicide, car prendre au sérieux leurs

revendications exigerait ce respect. Mais cette revendication aurait-elle une

valeur impersonnelle On peut en douter, et par là douter de la validité de cette

première ligne argumentative. On pourrait également avancer que contraindre
ainsi les médecins serait leur nuire, et que c'est là la raison pour laquelle on
doit s'abstenir. Mais s'agirait-il de la sorte de dommage qu'Ogien reconnaît

comme moralement pertinente S'agissant d'un dommage psychologique, il
est permis là aussi d'en douter; évoquer un dommage à l'intégrité morale serait

trop s'approcher de l'idée de vertu pour attribuer facilement cette interprétation
à Ogien. On se heurte ici à la nécessité d'un travail argumentatif plus approfondi

sur le contenu de notions comme «revendication», «non-nuisance» ou

21 Code pénal suisse, art. 115. Cf. à ce sujet: S. Hurst, A. Mauron, «Assisted
suicide and euthanasia in Switzerland: allowing a role for non-physicians», Bmj, 7383,
2003, p. 271-3.



244 SAMIA HURST

«dommage» telles qu'elles sont employées par Ogien. Si l'on accepte l'idée
que l'assistance au suicide ne peut être obligatoire, une idée que semble malgré
tout défendre Ogien, on n'aurait pourtant pas d'implication non plus dans ce

cas de figure. On doit tout simplement s'attendre à voir les médecins français,
qui risqueraient la prison, refuser plus souvent d'assister au suicide que les

médecins suisses pour lesquels cet acte est légal dès lors qu'ils respectent
certaines conditions.

Le milieu hospitalier ajoute un degré de complexité à la question de l'assistance

au suicide, car cette situation est à nouveau de celles où la domination

peut avoir plusieurs sources. L'hôpital est une structure très hiérarchisée où la

délégation d'actes même difficiles fait partie du quotidien. Si l'on y autorise
l'assistance au suicide, comment garantir qu'il ne sera pratiqué que par des

personnes qui sont vraiment d'accord Le Conseil d'éthique clinique de

Genève a recommandé en 2006 que l'on accepte, dans certaines conditions
définies, l'intervention de personnes extérieures pour «assister le suicide» de

patients hospitalisés qui l'auraient demandé. Cependant, face au risque que
l'assistance soit imposée aux soignants par leur hiérarchie, ou simplement par
le truchement du planning des présences, le Conseil a préféré recommander
d'interdire tout bonnement la participation des employés de l'hôpital à l'assistance

au suicide. S'agit-il de paternalisme Sans doute certains voient-ils ici
une limite arbitraire à leur liberté de pratiquer un acte qu'ils jugent justifié.
Mais on évite ainsi des situations où l'on nuirait à des collègues, et l'interdit ne

concerne que la pratique intra-hospitalière.
S'il est peut être licite d'interdire un acte pour éviter qu'il ne soit imposé,

pounait-on conclure de manière similaire que, pour prendre un exemple
cher à Ogien, la prostitution devrait être interdite afin d'éviter le risque de

la contrainte La comparaison de ces deux exemples, même si elle peut
surprendre, illustre justement les limites qu'il y a à généraliser les conclusions,
tirées ailleurs par Ogien, au domaine médical. Premièrement, dans le cas du

suicide assisté, il ne s'agit pas d'en interdire entièrement la possibilité. L'acte
reste possible dans l'hôpital pour autant que la personne qui «assiste le suicide»

ne soit pas employée par l'hôpital, et hors de l'hôpital pour tout citoyen
motivé par l'altruisme, selon la loi suisse. La protection contre la contrainte ne

concerne donc que les personnes inscrites dans une hiérarchie qui a la possibilité
d'exercer une domination. On pounait rétorquer à ce stade que cela n'est pas le

cas de toutes les prostituées non plus. La deuxième différence, cependant, est

qu'un hôpital est une institution où la capacité à exercer une domination reste

justifiée dans certains cas - on ne délibère pas démocratiquement autour d'une
réanimation cardiaque - et non dans d'autres - peut-être devrait-on délibérer
plus démocratiquement sur les conditions dans lesquelles on pratique une
réanimation cardiaque, mais hors de l'urgence. Les réseaux de proxénètes et de

«traites des femmes», les institutions ayant capacité à exercer une domination
sur les prostituées, n'existent qu'à cette fin, et sont dépourvues de toute justification

pouvant moralement les légitimer par ailleurs. La domination n'est pas



UNE ETHIQUE MINIMALISTE DANS LA PRATIQUE CLINIQUE 245

ici un effet secondaire, mais la raison d'être de l'institution. C'est donc ici à

cette domination, et non à l'acte de la prostitution, qu'il s'agit de s'attaquer.
Une conclusion dans laquelle Ogien se reconnaîtrait. Même s'il peut exister
des situations où une institution hospitalière exerce une domination abusive,
cependant, vouloir abolir l'hôpital serait une mauvaise idée. Dans une telle
institution, la capacité d'exercer une domination est un effet secondaire de

mécanismes par ailleurs souhaitables. Le but d'une personne qui souhaiterait
diminuer la capacité de domination d'une telle hiérarchie devrait être de

provoquer l'évolution de caractéristiques spécifiques à des situations concrètes

au sein d'une institution par ailleurs justifiée. On peut bien sûr souhaiter que
des mesures prenant acte d'un risque de contrainte moralement problématique
sur des soignants, telles que la recommandation du Conseil d'éthique clinique,
ne soient que temporairement nécessaires. Elles demeurent cependant une
solution clairement préférable à l'interdiction de la structure hiérarchique
qu'elles visent à contrebalancer.

Conclusion

Les craintes que l'éthique «minimaliste» d'Ogien puisse mener dans la

pratique clinique à abandonner la protection des patients contre eux-mêmes,
la notion d'excellence ou l'idée de vertu en médecine sont infondées. De

fait, les implications de cette approche pour la pratique clinique et la consultation

d'éthique clinique sont beaucoup plus exigeantes que ne pourrait le

laisser penser le terme de «minimaliste». Elles sont également nettement plus
restreintes dans leur champ d'application que l'on ne pounait le prévoir. Dans
certains cas, la raison en est un alignement avec des principes que l'on tente

déjà d'appliquer. Mais il s'agit en fait surtout d'une différence dans le champ
d'intérêt. Dans le passage du plus vieux métier du monde au métier de médecin,
certains aspects ne se généralisent pas sans autres. L'application d'approches
«minimalistes» de l'éthique, telles que celle d'Ogien, à la pratique clinique
demeure un chantier ouvert.




	Exigences et ébauches d'une éthique minimaliste dans la pratique clinique

