Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 58 (2008)

Heft: 2-3: I'éthique minimale : dialogues philosophiques avec Ruwen Ogien

Artikel: Regards protestants sur I'assistance médicale a la procréation : entre la
"panique morale" et le tragique éthique

Autor: Stricker, Nicola

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381767

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 140 (2008), P. 219-232

REGARDS PROTESTANTS
SUR L’ASSISTANCE MEDICALE A LA PROCREATION:
ENTRE LA «PANIQUE MORALE» '
ET LE TRAGIQUE ETHIQUE

NicoLA STRICKER

Résumé

Afin de réévaluer les implications éthiques et théologiques de I'assistance
meédicale alaprocréation, I article part de la pluralité des positions protestantes
en éthique biomédicale et examine dans quelle mesure elles prétent le flanc a
la critiqgue de Ruwen Ogien. La réflexion tourne autour de trois problémes
Jfondamentaux : quel est le statut de I’embryon ? Que faut-il faire des embryons
surnuméraires issus de I’assistance médicale a la procréation ? Quelle entité
sociale accueille |'enfant ainsi con¢u ? L'argumentation éthique et théologique
de 'auteur plaide pour une législation qui défendrait le droit de ['enfant projeté
et réglerait de maniere plus liberale la question du droit a [ 'enfant.

Introduction

Dans le domaine de la bioéthique, on crie souvent au scandale au nom
du Dieu créateur et/ou de I’humanité. L’ Assistance Médicale a la Procréation
(abrégée dans la suite par le sigle AMP) est un domaine particuliérement
controversé parce qu’elle touche a I’étre humain comme étre relationnel.
En plus de la relation entre créateur et créature, mise en exergue dans une
perspective religieuse, I’AMP implique la relation a soi et la relation a autrui
a plusieurs niveaux : entre les futurs parents, avec le médecin, avec I’éventuel
donneur et — suivant |’interprétation théologique, morale et juridique — le(s)
futur(s) enfant(s), mais aussi ceux qui ne naitront pas.

Parmi les nombreuses méthodes de I’AMP, nous nous intéresserons ici
avant tout aux enjeux éthiques et théologiques d’une fécondation in vitro (FIV)
suivie du transfert du zygote ou de I’embryon, respectivement des embryons
(en moyenne deux a trois, et en principe jusqu’a cinq), ainsi que de la congé-

' Nous nous sommes inspirée du titre de R. OcGiEN, La panigue morale, Paris,
Grasset, 2004.



220 NICOLA STRICKER

lation des autres embryons jugés viables (embryons surnuméraires)?. L’ AMP
souléve ainsi trois grands problemes €thico-théologiques:

1) Quel est le statut de ’embryon ?

2) Que faire des embryons surnuméraires issus de ’AMP ?

3) Quelle entité sociale accueille I’enfant ainsi congu ?

L’analyse de ces trois problemes nous permettra d’évaluer les enjeux
derriére les différentes positions protestantes face a I’AMP et d’examiner dans
quelle mesure ces positions s’exposent a la critique de Ruwen Ogien.

Les fondements de la pluralité protestante

La grande diversité des positions protestantes, qui vont — a titre d’exemples

— du refus catégorique de la recherche sur I’embryon surnuméraire issu de

I’AMP a sa vive promotion, n’a en soi rien d’étonnant. Aux origines de cette

pluralité protestante, on trouve différents principes théologiques et éthiques:

1) Aladifférence de I’Eglise catholique, les Eglises protestantes ne connaissent
pas de magistere. Les questions doctrinales et morales suscitent une pluralité
de positions. Dans la mesure ou I’on peut qualifier les mouvements évangé-
liques de conservateurs quant a la morale, parce qu’ils fondent la conception
de la vie et la pratique de la vie sur la Bible dont ils font une lecture littérale,
les membres du camp ultra-conservateur sont plus unis que les courants qui
traversent le protestantisme historique, par exemple chez les réformés, ou
ni la Bible ni la discipline ecclésiastique ne sont plus considérées comme
gardiennes de la morale.

2) Comme I’a rappelé Olivier Abel aux protestants il y a vingt ans, «l’¢thique
n’est pas une doctrine, fit-elle parfaitement fondée sur les Ecritures, mais
une “pratique” [...], un agir responsable»® qui ne s’apprend pas mais qui
s’assume. Il n’est ni nécessaire ni possible de devenir spécialiste avant de
se résoudre a agir dans la vie quotidienne — bien qu’il faille s’ informer afin
d’agir de maniére responsable. On ne peut pas déléguer la responsabilité de
ses actes 4 une autre instance — fiit-ce I’Ecriture. On doit I’assumer.

3) Dés ses débuts, la théologie protestante a mis en valeur le réle de la
conscience. Les protestants se sont réclamés du droit et du devoir de suivre
la conscience dont les droits «sont directement ceux de Dieu méme»*.

> Notre définition vise notamment les méthodes suivantes: ZIFT (transfert intra-
tubaire de zygotes), EIFT/ TET (transfert intratubaire d’embryons), FIVETE (FIV et
transfert d’embryon), ICSI (injection intracytoplasmique de spermatozoides).

> 0. AseL, «Contre la bioéthique», Autres Temps 14, 1987, p. 38.

* P. BavLe, Commentaire philosophique sur ces paroles de Jésus-Christ, contrains-
les d’entrer, in: lp., (Euvres diverses (OD), éd. par E. LaBroussek, 5 tomes, Hildesheim,
Olms, 1964-1982, t. I1, p. 379b. Cette idée n’est pourtant pas une invention protestante :
¢f. THomAs D’ AQuiN, Summa Theologiae, lall*, q. 19, a. 5, cura et studio sac. P.Cara-
MELLO cum textu ex recensione Leonina, tome 1, p. 99-101.



L’ASSISTANCE MEDICALE A LA PROCREATION 221

Bien qu’étant elle-méme un principe maximaliste, la liberté de conscience
combat le paternalisme moral, s’opposant ainsi a cette «panique morale»
qui revient, selon Ogien, a refuser de raisonner jusqu’au bout en matiére de
morale, a attendre le pire de la part des autres, a ne pas vouloir payer le prix
intellectuel de notre attachement a certains droits et a ne pas s’intéresser a
I’avis de ceux dont nous faisons semblant de protéger le bien-étre.

Perspectives protestantes sur [’AMP

L’affirmation théologique selon laquelle 1’étre humain est la créature
de Dieu n’exclut pas le recours a la technique. L’homme ne se crée pas lui-
méme, méme s’il existe des méthodes qui rendent techniquement possible la
procréation, voire le clonage. L'opposé de la technique n’est pas Dieu mais
la nature. Et la nature est affectée par la souffrance, la maladie, la mort. C’est
pourquoi, dans sa majorité, le protestantisme ne condamne pas les méthodes
techniques de reproduction qu’il considere d’abord comme des méthodes
thérapeutiques contre I’infertilité subie. En revanche, ses réserves contre les
méthodes qui peuvent étre utilisées en vue d’une sélection eugénique (comme
le diagnostique préimplantatoire) sont fortes. Ainsi faut-il, selon le théologien
et éthicien Kortner®, contrer tout ce qui encourage une mentalité eugénique
dans la société, susceptible de produire un climat de discrimination vis-a-vis
des handicapés et de leur famille.

Un penchant ecclésial pour la «panique moraley

En général, le recours a I’AMP est accepté pour un couple marié, pour
lequel la procréation naturelle est impossible. Dans un document de 1985,
I’Eglise protestante allemande (EKD) n’insiste que sur ces deux conditions. En
méme temps, elle émet des réserves nombreuses et d’une étonnante diversité,
comme l’ignorance des conséquences somatiques et psychologiques a long
terme, 1'utilisation de ressources financiéres qui pourraient étre plus utiles
ailleurs, la négation du droit a I’enfant, la possibilité d’une vie accomplie sans
enfants, la grande responsabilité¢ des acteurs face au choix des possibilités
techniques®. Il est intéressant de noter que la plupart de ces réserves ne sont
pas religieuses. Si le texte ne formulait que des réserves purement bibliques et
théologiques, il serait moins vulnérable a la critique d’Ogien: «En fait, ce que

> U. H. J. KORTNER, en collab. avec M. BUNKER, Verantwortung fiir das Leben. Eine
evangelische Handreichung zu Fragen der Biomedizin, im Auftrag des Evangelischen
Oberkirchenrats A. und H. B. der Evangelischen Kirche A. und H. B. in Osterreich,
Wien, 2001, p. 12 sg.

¢ KircHenamt DER EKD (€d.), Von der Wiirde werdenden Lebens. Extrakorporale
Befruchtung, Fremdschwangerschaft und genetische Beratung. Fine Handreichung der
Evangelischen Kirche in Deutschland, Hannover, 1985,



222 NICOLA STRICKER

je vise lorsque je parle de “panique morale”, ce ne sont pas les conservateurs
“traditionalistes”, dont j’essaie par ailleurs de souligner les incohérences» mais
«les “libéraux”, les “progressistes” ou les conservateurs “modernistes™ ’. Le
paternalisme flagrant des réserves émises fait que, méme si elles venaient d’
une association laique, politique ou autre, elles préteraient le flanc a la critique
d’Ogien qui dénonce les jugements sur la forme de vie familiale convenable ou
sur le bien-étre des personnes concernées, comme autant d’expressions de ce
qu’il nomme une panique morale.

1. Le statut de ’embryon

La premiere question soulevée par I’AMP est d’ordre ontologique. Est-ce
que I’embryon est un objet ou un étre, un amas de cellules ou un étre vivant,
voire un étre humain ?

La question anthropologique

Si I'on veut savoir si ’embryon est un étre humain, la question se pose
en termes anthropologiques. Qu’est-ce que I’homme?® Quand est-ce qu’on
devient un homme ? Comment devient-on un homme ?

Les réponses scientifiques a ces questions sont des modeles d’anthropo-
logie empirique. Elles se basent sur I’observation et I’évaluation de faits biolo-
giques et sur ’analyse de structures sociologiques et psychologiques. D autres
formes d’anthropologie, comme les réponses philosophiques et théologiques,
transcendent les faits empiriques. Elles posent la question du felos, du but de
’existence humaine. En considérant I’homme, elles ne se posent pas seulement
la question de ce que I’homme est mais de ce qu’il devrait étre ou de ce qu’il
doit devenir. Evidemment, ces anthropologies téléologiques sont per se loin de
I’éthique minimale d’Ogien qui repose sur la déconstruction de tout principe éthique
universel, abstrait ou transcendantal (fiit-ce ’humanité, la liberté ou la personne).

Aspects d’anthropologie protestante

L’anthropologie théologique traite de I"’homme dans son rapport a Dieu qui
est a la fois son fondement (d’ou il vient) et son but (vers quoi il va). L’homme
n’est pas en premier lieu défini par sa rationalité (zoon logon echon) ou par sa
relation aux autres (zoon politikon). Il est défini comme un étre en relation avec
Dieu, un ens coram Deo.

" R. OGIEN , op. cit. (note 1), p. 48 sq.
8 Nous employons ici le mot homme au sens inclusif, comme étre humain (Mensch
en allemand).



L'ASSISTANCE MEDICALE A LA PROCREATION 223

A la différence de la théologie catholique avec sa conception substantialiste
de I'imago Dei, la théologie protestante préfére en général traiter de I’homme
image de Dieu en termes de relation. Elle n’est pourtant pas totalement étrangére
a des conceptions qui sacralisent la vie en tant que telle. Le protestantisme
francais et allemand a été trés influence par la pensée d’Albert Schweitzer et
par son postulat éthico-théologique du respect de la vie®. Cependant, faire du
respect de la vie une notion absolue ne permet pas de faire des distinctions par
rapport a la vie créaturale et ne convient pas a la complexité des situations ou
il est question de mort et de vie. Chez Ogien, cette notion s’apparenterait au
principe de la dignité humaine lorsque celui-ci acquiert un sens paternaliste '°.

L’anthropologie relationnelle affirme que la dignité de ’homme consiste a
étre un étre en relation. Cette relationnalité ne réside pas dans sa nature méme.
La théologie réformatrice souligne que I’homme est destiné a étre a I’image
de Dieu mais que le péché a brisé sa relation, abimant ainsi 1’imago Dei au
point de I’effacer. Désormais, tout homme reste créé a I’image de Dieu mais il
I’est par anticipation de sa réconciliation avec Dieu en Christ. En tant qu’étre
en relation, ’homme est destin€ a vivre en relation. Avec sa thése d’un Dieu
source et modele de toute relationnalité et du couple humain comme reflet de
son vis-a-vis trinitaire ', la pensée de Barth est certainement I’exemple le plus
célébre d’une anthropologie relationnelle.

Le théologien allemand Hartmut Kress déplore la tendance, chez certains
théologiens protestants, a pousser le concept de la relationnalité trop loin, au
point de ne plus considérer I’embryon comme un étre en soi 2. Certes, il serait
réducteur et dangereux de faire dépendre le statut de personne ou de non-
personne de I’embryon du seul jugement que les autres (les parents) portent sur
lui. Ce que je suis ne dépend pas de ce que les autres disent que je suis. Pour le
croyant, il y a une parole qui fonde son existence et qui ne peut étre réduite au
projet parental et a la reconnaissance d’autrui. La relationnalité de I’homme est
d’abord caractérisée par I’existence coram Deo. La relation avec Dieu prime
sur la relation avec autrui, la co-humanité.

® A. SCHWEITZER, Respect de la vie, textes choisis et prés. par B. Kaempf, Paris,
Arfuyen, 1990.

10 Cf. R. OcieN, L’éthique aujourd hui. Maximalistes et minimalistes, Paris, Galli-
mard, 2007, p. 130.

" Cf. K. BarTH, Dogmatique, Genéve, Labor et Fides, I1I/1, 1960, p. 197-199.

12 H. KrEss, «Ethischer Immobilismus oder rationale Abwégungen ? Das Naturrecht
angesichts der Probleme des Lebensbeginns», in: R. Ansem, U. H. J. KOrTNER (€ds),
Streitfall Biomedizin. Urteilsfindung in christlicher Verantwortung, Goéttingen, Vanden-
hoeck & Ruprecht, 2003, p. 124 sq. Sa critique vise notamment deux publications: E.
JunceL et al., «Annahme oder Abtreibung», in: E. WiLkens, § 218, Dokumente und
Meinungen zur Frage des Schwangerschaftsabbruchs, Giitersloh, Glitersloher Verlag,
1973, p. 168-173, ainsi que: KiRcHENAMT DER EKD (éd.), Im Geist der Liebe mit dem
Leben umgehen. Argumentationshilfe fiir aktuelle medizin- und bioethische Fragen,
Hannover, 2002.



224 NICOLA STRICKER

Mais peut-on attribuer a I’embryon le statut d’un étre humain, destinataire
des promesses et de la Parole de Dieu ?

Trois positions protestantes

Au sein du protestantisme, on peut distinguer trois positions fondamentales.

1) Les courants conservateurs et en faveur du droit a la vie considérent
I’embryon comme un homme en devenir, doté de tous les droits de la vie d’un
homme né. On y trouve une double argumentation " : s’appuyant sur Ps 139, 13-
16, le premier argument consiste a affirmer que la vie de I’homme commence
avec la toute premicre cellule. Ici, la définition génétique est a la base de
I’anthropologie théologique, dans la mesure ou elle se fonde sur la continuité
biologique ' entre le zygote et I’individu potentiel. Mais elle n’est pas indispen-
sable: selon le second argument, I’égalité de droit entre I’embryon et ’homme
né viendrait de I’¢élection par Dieu avant la conception, de I’anticipation de la
vie individuelle concreéte par le plan que Dieu a pour celle-ci (cf. Ir 1, 5).

2) Le courant plus libéral emploie un critere purement empirique. Il prend la
nidation ou I’implantation pour le début définitif de I’humanité parce que c’est a
partir de ce moment que I’'embryon bénéficie des conditions biologiques pour se
développer et devenir un homme concret, un étre en relation, a I'image de Dieu.

3) La tendance progressiste définit I’homme a partir de la possibilité
d’avoir une biographie. Sans perspective de biographie, pas d’humanité au sens
propre *. La vie embryonnaire n’est pas encore une vie humaine mais plutot
une préparation a la vie qui commence, elle, apres la naissance.

Le début indécidable de |'humanité

SiI’on ne peut pas dire a partir de quel moment il faut voir dans [’embryon
une créature (2 quel moment Dieu I’a-t-1l créé?), pourrait-on du moins dire que
la fusion des noyaux constitue I'ultime terminus a quo de 1’état de créature? Si
cette solution semble plausible, ne pourrait-on pas procéder de la méme sorte
pour la détermination du début de son humanité ? On pourrait avancer que la
naissance constituerait un ultime terminus a quo, dans la mesure ou elle est un
événement fondateur de relations multiples et une véritable «discontinuité» '

" Cf. Bilan et réflexions sur l'interruption volontaire de grossesse (1994), in:
FEDERATION PROTESTANTE DE FRANCE (éd.), Livre blanc de la Commission d’Ethique. Tous
les textes de 1985 a 1999, Paris, 1999.

¥ Cf. «Starre Fronten iiberwinden. Eine Stellungnahme evangelischer Ethiker zur
Debatte um die Embryonenforschungy, in: R. AnseLm, U. H. J. KormnER (éds), op. cit.
(note 12), p. 199.

5 Ibid., p. 206.

'8 Op. cit. (note 13).



L’ ASSISTANCE MEDICALE A LA PROCREATION 225

dans ’existence, désormais sociale et historique. Mais cette these, fondée sur
un critére empirique, se trouve contredite par 1’assertion théologique selon
laquelle la vie de I’homme est précédée par un appel de Dieu qui veut étre
en relation avec lui. Sa dignité ne se fonde pas sur sa chair mais sur la parole
que Dieu lui adresse et qui est une pure grace. De méme, théologiquement, la
différence philosophico-sociologique entre un «engendrement par la chair» et
un «engendrement par la parole» '” n’est pas recevable. Au sens théologique,
étre voulu, nommé, appelé, admis, venir au monde, ce n’est pas étre conforme
a un projet parental — catégorie déterminante d’un point de vue légal —, c’est
étre conforme a une décision qui transcende la volonté humaine. Dans une
perspective théologique, on est d’abord par la parole, avant d’étre par la chair.

Si la vie humaine est complexe — et elle I’est davantage quand on admet une
relationnalité plurilatérale (avec Dieu, les proches, le prochain, les créatures,
la création) —, il n’y a pas de réponse évidente a la question de savoir quand et
comment I’embryon devient un homme. Le commencement de |’humanité ne
se laisse pas fixer a I’aide de critéres sociologiques, psychologiques ou biolo-
giques, en comptant des étapes d’humanisation (nombre de cellules, nidation
ou implantation, naissance). Concédons donc a Denis Miiller que le débat sur
le statut de I’embryon est «indécidable» '*.

Mais il est difficile de se passer de critéres biologiques en posant la
question du commencement de la vie, puisqu’ils introduisent la plausibilité
dans le processus de décision. Et la décision s’impose pour le législateur et les
acteurs (médecins, parents) qui ne peuvent pas suspendre leur jugement sur le
statut de I’embryon. La décision pour ou contre I’AMP appartient aux acteurs
principaux (notamment aux parents et aux médecins). Ils sont responsables
et doivent rendre compte de leurs décisions non seulement devant la loi, qui
statue sur le respect de I’embryon, mais aussi devant le juge intérieur qu’est la
conscience (qui a son propre juge : Dieu). Qui plus est, la perspective religieuse
engendre une conviction morale qui détermine la décision des parents et du
personnel médical et qui doit étre respectée par la Loi (et, si nécessaire, €tre
protégée contre un éventuel paternalisme laic de la part de I’Etat).

Une «personne humaine potentielle»

La définition adoptée par le Comité national consultatif d’éthique pour les
sciences de la vie et de la santé et proposée comme «compromis»* par la

7 L. Bouranski, La condition foetale. Une sociologie de ['engendrement et de
['avortement, Paris, Gallimard, 2004, p. 69.

' D. MULLER, «La bioéthique au péril de Dieu. Pour une critique théologique de la
maitrise éthique sur le vivant», RThPh 134, 2002, p. 338.

¥ ComiTE CONSULTATIF NATIONAL D’ETHIQUE POUR LES SCIENCES DE LA VIE ET DE LA
SANTE, Avis sur les prélevements de tissus d’embryons et de foetus humains morts, a des
fins thérapeutiques, diagnostiques et scientifigues. Rapport, 1984-05-22.

2 Op. cit. (note 13).



226 NICOLA STRICKER

Commission d’Ethique de la Fédération Protestante, selon laquelle I’embryon
est une «personne humaine potentielle» nous semble la plus heureuse. La
potentialité marque I’embryon comme un étre fragile, un projet prometteur de
relations. Etre une personne potentielle, ¢’est avoir une biographie virtuelle.
C’est étre capable de devenir un étre historique. Dans son ouvrage Mémoire,
histoire, oubli, Ricceur parle de «la condition historique indépassable de notre
étren?!. Cette conception de 1’étre humain comme étre historique est conforme a
la perspective biblique qui envisage ’homme comme un étre qui a une histoire,
avec soi, les autres et Dieu. Le début de cette histoire étant indécidable, on peut
y voIr une raison tutioriste pour juger que I’embryon est digne de protection?,
Le statut incertain de 1’embryon ne doit pas en faire une chose et un pur moyen.
Considérer un embryon comme personne humaine potentielle, ¢’est le respecter
comme un étre qui n’est pas encore né mais qui est destiné a une vie en relation.

2. Le probléme des embryons surnumeéraires

Que faut-il faire des embryons surnuméraires issus de ’AMP ? En quelque
sorte, cette deuxieme question semble supposer la 1égitimité d’embryons surnu-
meéraires produits dans le cadre et aux seules fins de la procréation. Pourtant,
théologiquement et éthiquement, I’existence méme d’embryons surnuméraires
pose probleme. La limitation du nombre des embryons manifeste un certain
malaise devant la multiplication d’étres dont le statut oscille entre le réel
(I’embryon comme réalité¢ de vie) et le possible (I’embryon comme personne
potentielle).

Le tragique éthique de la responsabilité parentale

Le recours a I’AMP demande de prendre ses responsabilités vis-a-vis de la
vie et de la mort. La question de la responsabilité accompagne la discussion, la
permission et la pratique de ses méthodes. L'AMP est en soi une restriction de
la protection inconditionnelle de la vie. Elle comporte le risque d’agir contre le
principe de la non-nuisance a autrui.

Un embryon est incapable de faire I’histoire et encore moins de faire de
’histoire. Il est un étre historique en devenir. Il est important de clarifier ce
qui peut I’empécher de devenir historique. Si c’est la décision bi- ou monopa-
rentale, il ne faut pas y voir une contrainte objective, une sorte de farum auquel
I’embryon serait assujetti. On I'y soumet, et cette soumission peut justement étre

2t P. RIC®UR, Mémoire, histoire, oubli, Paris, Seuil, 2000, p. 374.

22 Cf op. cit. (note 5), p. 21 sq. L’adjectif «tutioriste», repris de Kortner, vient du
latin futior, comparatif de futus, qui signifie «siir», et désigne une position qui, lorsque
les conséquences d’une décision sont incertaines, choisit constamment la solution la
plus stre.



L' ASSISTANCE MEDICALE A LA PROCREATION 227

fondée sur le fait que ’embryon est une personne potentielle. Mais mettre fin
a un passage de la potentialité a ’actualité est un acte de néantisation exigeant
une décision volontaire qui implique une responsabilité. Dans le cas de I’AMP,
c’est la liberté parentale qui décide du sort de I'embryon. L’affirmation mais
aussi I’annulation du projet parental sont des décisions qui concernent la vie
et la mort. L’annulation d’un projet est la mort d’un embryon qui n’advient
pas a I’existence. L’embryon décongelé, détruit, représente la mort d’un projet
parental mais aussi celle d’un projet d’homme qui non seulement aurait pu
étre un étre en relation mais qui I’a été. En tant que projet, il a été en relation
avec ses parents (avant méme |’implantation); en tant que créature, il est en
relation avec Dieu. Admettre I’affinité de la décision contre 1’implantation des
autres embryons avec le projet d’avortement, c’est reconnaitre sa dimension
tragique. Si le sort de I’embryon est tragique en soi, la décision parentale I’est
aussi. A la liberté heureuse du projet parental (contre un trop et un trop peu
d’enfant, contre la tristesse et les contraintes) s’oppose ’inévitabilité de causer
un tort irréversible, de réduire a néant. Il y a dans cette décision un tragique
éthique qui ne se laisse pas évacuer par |’évaluation des conséquences. Il n’y
a pas d’équilibre possible entre la liberté et le fait inévitable de causer du tort
a la personne humaine potentielle. Le conflit demeure entre le réversible, le
réparable (la stérilité non voulue) et Iirréversible, I’irréparable (la néantisation
de la personne potentielle).

Solutions concretes

1) L’adoption des embryons surnuméraires est une possibilité, bien qu’elle
puisse éventuellement poser des problémes d’identité pour le futur enfant®.
Toutefois, ¢’est une solution qui donne une chance a I’embryon-projet, méme
si le projet est profondément modifié (d’autres parents égalant un autre projet).
Il s’agit d’une maniére de respecter I’embryon comme créature et comme vie
humaine.

2) Le méme respect se traduit dans I'implantation de plusieurs embryons.
Mais cette solution est liée au risque d’une grossesse multiple qui peut avoir
de graves conséquences sur le plan physique et social. Ici encore, il faut faire
valoir le respect de la conscience et la responsabilité des acteurs.

3) Une autre possibilité pour le couple est de limiter ses chances d’avoir
un enfant a cause du respect de I’embryon en tant qu’étre en relation. Afin
d’éviter de prendre ou de permettre des mesures létales contre I’embryon, un
seul embryon est produit. Le couple renonce aux chances d’avoir un enfant en
faveur du respect de la conscience.

2 Kortner porte un jugement trop négatif sur cette possibilité qu’il voit surtout liée
a des problémes légaux (op. cit. [note 5], p. 25 sg).



228 NICOLA STRICKER

4) La destruction des embryons €tant une décision désagréable, tant pour
les acteurs que pour le public, la recherche sur les embryons surnuméraires
semble donner un sens a la vie qui est détruite.

Positions protestantes par rapport a la recherche
sur les embryons surnuméraires

La position du protestantisme par rapport a la recherche sur ’embryon est
diverse. Tous s’accordent cependant sur la priorité de trouver d’autres possibi-
lités de recherche (cellules adultes).

1) Pour le courant conservateur, I’humanité de ’embryon est pléniere,
I’existence d’embryons surnumeéraires un scandale.

2) Pour le courant plus libéral, I’embryon surnuméraire ne bénéficie pas
de I’environnement maternel nécessaire a son développement et ne peut pas
prétendre a ’existence humaine . Cette perspective admet — sous beaucoup
de réserves — la recherche aux fins purement thérapeutiques. Ici, la limitation
de la souffrance d’autrui peut constituer un plus grand bien que la protection
de I’embryon avant I’implantation. Cette position correspond au compromis
proposé par les éthiciens germanophones dans leur avis de 2002: admettre la
recherche sur des embryons surnumeéraires ou «orphelins», ¢’est-a-dire ceux qui
ne sont plus implantables a cause de leur capacité limitée de développement .

3) La perspective progressiste consiste a affirmer une recherche sans
barriéres sur ’embryon aux premiers stades de son développement, distin-
guant entre I’homme en tant que personne et I’embryon comme forme de vie
prénatale. La guérison de maladies et la recherche sur elles sont jugées plus
importantes que la protection de I’embryon. Par contre, la production aux fins
de la recherche et I’exploitation industrielle sont refusées.

Pour une recherche responsable

Comme le souligne 1’avis des éthiciens germanophones, le traitement de
maladies dans le but de soutenir et de guérir a toujours été considéré comme
une obligation fondée sur I’exemple de Jésus-Christ lui-méme*. Dans
son rapport pour 1’Eglise autrichienne, I’un des auteurs de I’avis, Kortner,
insiste sur la légitimation que la recherche peut trouver dans une éthique de
la guérison?’. Pourtant, il est clair qu’elle perd cette 1égitimation des qu’elle
se libere des contraintes qui lui sont imposées par le respect des patients et
du matériel vivant dont elle se sert, des qu’elle devient une entreprise fondée

* Cf. art. cit. (note 14), p. 200.
3 Cf. ibid., p. 207.

% Cf ibid., p. 204.

7 Cf. op. cit. (note 5), p. 32.



1’ASSISTANCE MEDICALE A LA PROCREATION 229

sur les seules catégories du techniquement possible ou de I'économiquement
rentable. Dans une perspective chrétienne, le respect de toute créature réclame
une surveillance étroite de la recherche sur I’embryon en particulier mais aussi,
de maniere générale, de tout procédé impliquant des expériences sur des étres
vivants, afin d’éviter le gaspillage de la vie qui est d€ja pratiqué dans un trop
grand nombre de laboratoires. Ce gaspillage est di a un regard réducteur sur
la vie, déclinée en nombre de cellules, de jours de développement, d’utilité
technique. Il faut reconnaitre que la recherche a un prix qui équivaut a la vie,
comme il faut admettre que ses buts ne sont pas toujours réalisés, voire réali-
sables. Ce prix de sang et cette menace d’échec sont souvent occultés dans la
présentation de la recherche médicale dans les médias.

En méme temps, la responsabilité n’incombe pas uniquement a ceux qui
sont favorables a la recherche sur ’embryon qui se donne pour but de trouver
des thérapies pour les maladies graves mais aussi a ceux qui refusent cette
recherche. En éthique, il ne faut pas seulement justifier ce que I’on fait mais
aussi ce que ’on ne fait pas. Chez Ogien, cette considération fondamentale
fonde le rattachement des devoirs d’assistance au principe d’égale considé-
ration de chacun et son refus d’une «éthique “zéro™» .

3. Qui accueille enfant ?

La question de ’entité sociale qui accueille I’enfant renvoie a la question
fondamentale de savoir ce qu’est la famille. Avec I’évolution du concept de
famille, nous assistons depuis longtemps a de nouvelles formes de vie commune
comme le couple marié et non marié avec ou sans enfants, la famille recomposée
— de formes majoritairement hétérosexuelles mais aussi homosexuelles—, et de
plus en plus de vies solitaires (ou disons : sans partenaire fixe). La Loi francaise
renvoie & la nécessité d’un projet parental qui suppose la volonté commune de
deux personnes de sexe opposé, qui forment en quelque sorte le noyau familial.
La limitation de I'’AMP aux couples hétérosexuels mariés, ou vivant en relation
stable, est-elle légitime ?

Faut-il repenser la parentalité et la filiation ?

La conception selon laquelle la parentalité est rattachée a la notion tradi-
tionnelle de la famille est partagée par les Eglises protestantes. La déclaration
commune récente de I’Eglise Réformée de France et de ]’Eg'lise Evangélique
Luthérienne affirme le caractere historique et modifiable des formes de vie
familiale et de «l’exercice de la parentalité» mais appelle en méme temps a
«la compréhension des différences» en statuant que, «quelles que soient les

# R. Ocien, op. cit. (note 10), p. 116.



230 NICOLA STRICKER

formes de vie familiale, certains éléments symboliques sont fondateurs: la
différence des générations et la différence des sexes»*. De cette maniére, la
déclaration préte le flanc a la critique d’Ogien qui ridiculise I’invocation d’un
ordre symbolique fondé, entre autres, sur la différence sexuelle considérée
comme fondement de la société. Qui plus est, Ogien souligne que les études
empiriques montrent la «bénignité» de la famille homosexuelle.

Cependant, pour les Eglises, le couple homosexuel a beau étre une nouvelle
forme de vie familiale, il n’est pas une famille au sens propre. Cette vue exclut
tout projet parental d’un couple homosexuel. Le refus (implicite) des Eglises
ne se fonde ni sur un critére moral ni sur une compétence sociale mais sur un
simple fait biologique (la non-différence sexuelle). Mais est-ce qu’une simple
définition biologique de la famille convient a une théologie qui veut «rappeler
qu’au-dela de la famille biologique, chacun par I’Evangile est invité a découvrir
en Jésus-Christ une autre famille de fréres et de sceurs»*® ? Si I’on admet que
les croyants sont {reres et sceurs, enfants de Dieu, on a recours a un concept qui
fait exploser la notion étroite de famille biologique. Cette filiation est pour ainsi
dire adoptive, comme le confirme Rm 8,14 sg.: «tout ceux qui sont conduits
par I’Esprit de Dieu sont fils de Dieu. [...] vous avez regu un Esprit d’adoption,
par lequel nous crions: Abba, Pére». Reconnaitre Dieu comme pére, c’est
reconnaitre qu’on est précédé par la paternité de Dieu, par son projet d’amour,
pleinement réalisé dans son Fils Jésus-Christ. Aux racines mémes du protes-
tantisme, on retrouve la conception selon laquelle les enfants de Dieu sont
assemblés dans I’Eglise visible, que Calvin considére, a la maniére de Cyprien
dans De unitate, comme mére de tous ceux dont Dieu est le Pére’!. Méme s’il
s’agit d’une définition caduque de I’Eglise, notons que la encore, la théologie
protestante a pensé une filiation qui faisait abstraction de toute généalogie
biologique. La filiation a Dieu et a I’Eglise se fait par I’Esprit Saint, principe
d’unité. En bref: le protestantisme ne peut pas facilement se retrancher derriere
une conception biologique de la famille et de la parentalité. S’il ne faut pas
sacraliser la vie, il ne convient pas non plus de sacraliser la famille — d’autant
plus que pour les protestants, le mariage n’est pas un sacrement.

Droit a l’enfant et droit de ['enfant

Le projet parental exprime une volonté de filiation. Sa suppression met fin
a la filiation, ce qui montre bien que, dans le cadre de I’AMP, elle est d’abord
envisagée comme un processus volontaire (plutét que comme un processus
corporel). Est-ce que ce n’est pas donner raison a Marcella Iacub qui confirme
la nécessité de considérer la filiation comme un processus volontaire et nie

¥ Décision finale sur le theme synodal de la famille. Texte sur la famille voté par les
deux Synodes (réformé et luthérien), Sochaux, 2007,

® Ihid.

). Cawvin, Institutio TV, 1, 4.



L’ ASSISTANCE MEDICALE A LA PROCREATION 231

toute valeur propre a I’embryon en tant que tel?*? Est-ce que cette priorité
donnée a la volonté correspond a un droit a 'enfant qu’il faudrait ouvrir a
d’autres personnes (couples homosexuels, femmes seules) ? Un droit a I’enfant
n’entre-t-il pas en conflit avec le droit de I’enfant ?

L’infertilité subie (couples hétérosexuels) et légalement prescrite (couples
homosexuels, femmes seules) peut étre vécue comme une grande souffrance,
voire comme une tragédie dans la mesure ou les personnes se sentent
condamnées a choisir parmi des options qui leur paraissent toutes terribles:
a) vivre sans enfants, ou b) quitter son partenaire pour quelqu’un de fertile, ou
encore ¢) conclure un mariage ou s’engager dans une relation de complaisance
pour ne pas étre seul ou pour dissimuler son homosexualité. L’exclusion est
toujours vécue comme une punition. Elle ne peut étre fondée que pour protéger
le droit d’un autre. Mais est-ce que le droit de I’enfant, qui est celui du moins
fort, est bien défendu par le réglement de I’AMP tel qu’il existe actuellement ?
Se soucie-t-on assez de sa biographie ? En interdisant les meres porteuses, on
conduit a pousser les futurs parents a réaliser leur désir d’enfant a I’étranger ou
a courir le risque de devenir victime de machinations criminelles. D’ailleurs, le
refus de méres porteuses semble bien contradictoire dans la mesure ou, en France,
on a rendu possible la double maternité par le don d’ovocytes (c’est la raison pour
laquelle le don d’ovocytes n’est pas autorisé en Allemagne). Ogien ridiculise
la pauvreté des arguments contre les meres porteuses: «On commence par leur
reprocher de contribuer a la commercialisation de choses “sacrées” (grossesse,
maternité, etc.). Puis, quand on s’avise qu’elles rendent parfois ce service a des
couples stériles gratuitement, on se casse la téte pour trouver d’autres raisons de
les blamer (le bien de I’enfant, entre autres, évidemment).» 3

Toute la question est de savoir si les intéréts de 1’enfant entrent réellement
en collision avec les intéréts de ceux qui ont un projet parental, et comment
décider en cas de conflit. Il me semble que la législation actuelle subordonne
clairement le droit de I’enfant projeté au projet parental du couple hétérosexuel.
Or, le projet en tant que tel ne présente aucune garantie quant a son aboutis-
sement et aux bonnes conditions de vie de I’enfant & naitre. De maniére paterna-
liste, la Loi accorde un droit a [ 'enfant aux couples hétérosexuels prétendument
stables tout en jouant la carte du droit de [ 'enfant contre les autres modes de vie
familiale. Une législation qui défendrait le droit de I’enfant projeté et prendrait
soin de ses intéréts a advenir a la vie, a bénéficier d’une filiation biologique ou
adoptive, a avoir une histoire, une biographie, et qui veillerait en méme temps
a la bonne vie des enfants nés, se devrait, dans |’intérét de I’enfant, mais aussi
par respect envers 1’indifférence morale de I’orientation sexuelle, de régler de
manicre plus libérale la question du droit & I’enfant. D’autant plus que, selon
Ogien, «un couple de méme sexe est une structure d’accueil et d’éducation

32 Cf. M. lacus, L'empire du ventre. Pour une autre histoire de la maternite, Paris,
Fayard, 2004.
3 R. Ocien, op. cit. (note 10), p. 188.



232 NICOLA STRICKER

assez banale»**. Insistant sur le fait que, pendant des siécles, 1’éducation a eu
lieu dans un milieu non mixte et était assurée et partagée par des personnes du
meéme sexe, il conclut que 1’éducation dans des familles non mixtes n’a rien
de pervers et permet tout de méme le développement d’une identité psycho-
sexuelle stable. De ce fait, la thése de Kortner selon laquelle une parentalité
divisée en parentalité génétique, corporelle et sociale nuit sans doute a I’enfant
et met en question la protection constitutionnelle du mariage et de la famille *
ne peut constituer pour Ogien qu’un double paternalisme moral et légal.

L’apport de I'éthique minimale d’Ogien au débat sur I’AMP

Comme I’éthique minimale n’admet pas les entités abstraites (Dieu,
dignité humaine etc.), toutes les considérations sur I’humanité de 1’embryon
ou son statut de créature ou de personne s’effacent. Il s’agit alors de savoir
si ’embryon fait partie de la catégorie d’autrui ou s’il est en quelque sorte le
produit d’un «projet librement consenti de procréer»* entre deux personnes
qui ne concerne que leur vie privée. Dans ses explications sur le clonage, Ogien
entend réfuter les prétendus torts causés a I’enfant clone, en démontrant, entre
autres, que I’instrumentalisation, par exemple, ne concerne pas que le clone
mais aussi les enfants naturels. Quant a la question de I’AMP, la difficulté du
débat sur le statut de I’embryon lui servirait a souligner que la seule chose qui
mériterait d’étre respectée et protégée contre tout paternalisme légal, moral et
religieux serait la décision personnelle des personnes impliquées dans le projet
de procréation.

L’éthique minimale libeére le soi individuel de toute contrainte (premier
principe: «indiftérence morale du rapport a soi-méme») en dehors de celle
de ne pas nuire aux autres (second principe: «non-nuisance a autrui») et de
prendre leurs voix en considération de manicre égale (troisiéme principe:
«égale considération de chacun»)?’. La seule détermination des «autres», ¢’est
d’étre des individus, «des étres concrets de chair et d’os» *®. Refusant de dire ce
qu’est ’homme**, 1’éthique minimale affiche une conception individualiste de
I’homme, une sorte d’anthropologie trop minimaliste. De ce fait, le point fort
de I’éthique minimale d’Ogien ne semble pas résider dans ses trois principes
quelque peu squelettiques, mais dans une déconstruction des systémes moraux
assez comparable a celle de Bayle et dans une détection des présupposés et des
préjugés moraux et religieux jusque dans la morale laique méme.

3 R. OGIEN, op. cit. (note 1), p. 117 sq.

3 Op. cit. (note 5), p. 25.

% R. OGIEN, op. cit. (note 1), p. 97.

7 R. OGIEN, op. cit. (note 10), p. 196.

3% Ibid., p. 84.

3 Ce refus est trés net dans la critique de 1’éthique des vertus (ibid., p. 69 5q).



	Regards protestants sur l'assistance médicale à la procréation : entre la "panique morale" et le tragique éthique

