Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 58 (2008)

Heft: 2-3: I'éthique minimale : dialogues philosophiques avec Ruwen Ogien
Artikel: Ethique minimale, ou éthique plurielle?

Autor: Abel, Olivier

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381762

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381762
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 140 (2008), P. 161-170

ETHIQUE MINIMALE, OU ETHIQUE PLURIELLE ?

OLIVIER ABEL

Résume

L'auteur se propose de passer ['éthique de Riceceur au crible du rasoir
d’Ogien, afin d’examiner si la pluralité des points de vue éthiques auxquels
Ricaeur ne cesse d’emprunter ne viserait pas a rendre compte des limites de
toute éthique. Les points de convergence possibles entre les deux auteurs
n’occultent nullement ceux de leur divergence: pour Ricceur, si le sujet moral
n’est jamais fixe, ce n'est pas au prix d'une morale éclectique, mais parce
que la sagesse n'est jamais accessible hors d’une faiblesse constitutive du
sujet, sans cesse expose aux effets pervers de ses propres choix. Le pluralisme
éthique s’en trouve ainsi legitimé.

Mon propos sera ici de confronter 1’éthique de Ricceur a la morale minimale,
de la passer au crible du rasoir d’Ogien. Ce sera I’occasion d’en faire ressortir
quelques paradoxes, comme si Ricceur, déployant pour chaque éthique ses
possibles effets pervers en méme temps que ses vertus, ne parvenait pas a se
fixer. Il emprunte aux traditions les plus diverses, Aristote, Kant, les tragiques
grecs et la sagesse biblique, et il est probable qu’il connaissait, par exemple,
de trop pres les effets pervers de la morale calviniste pour ne pas chercher a la
corriger par d’autres. On trouve ainsi des points ol Ricceur serait proche d’Ogien
et d’autres non, ce qui donne le sentiment que Ricceur ne cesse de se déplacer,
tandis qu’Ogien garde une position assez fixe, mais qu’il ne cesse d’améliorer
et de perfectionner. Je m’appuierai ici sur les études 7, 8 et 9 de Soi-méme
comme un autre', en faisant seulement quelques incursions vers d’autres textes
de Ricceur, et proposerai un commentaire assez libre de la «petite éthique» que
constituent ensemble ces trois études 7-9, dans le seul but de signaler au passage
les proximités et distances avec le profil de la morale d’Ogien.

Le sujet éthique et ses variations

A la clé du débat, il faut placer une réflexion sur le sujet éthique, qui
commence dans les études antérieures en réponse a la question: qui parle, qui

! Paris, Seuil, 1990 (cité dans la suite avec 1’abréviation S4).



162 OLIVIER ABEL

agit et se raconte, qui est capable de promettre et de dire me voici ? A cet
¢gard, le plan de Soi-méme comme un autre est instructif, comme si les strates
proprement éthiques de la responsabilité supposaient déja une strate narrative,
une capacité a raconter et promettre, a se rapporter au soi pass¢ et futur. Illn’y a
de sujet responsable qui ne soit déja un sujet narratif, capable de «faire le lien»
entre agir et subir, entre raconter et €tre raconte.

Or cela ne se peut qu’en compliquant les rapports du soi et de I’autre. D’une
part, comme le notait le philosophe britannique Derek Parfit?, «identity is not
what matters», et Ricceur accordait volontiers qu’il ne fallait pas faire plus
de différence entre soi et autrui qu’entre soi et soi-méme a un autre moment
de sa vie, moins s’attacher a 1’identité personnelle, aux fronticres entre les
vies, et partager davantage les expériences humaines (54, p. 165-166). Mais
si I’on doit se traiter soi-méme comme un autre, cela complique terriblement
le schéme du consentement. Le soi ne surgit et ne se manifeste pas d’un coup
unique, ni entiérement, ni méme comme entiérement acteur — ['autre étant
entiérement passif. Si ’on partait d’un tel postulat, la vie morale deviendrait
incompréhensible. Le sujet est a la fois acteur et patient, capable et vulnérable.
Dans son agir, il y a toujours une face de passivité. «L’identité narrative devient
ainsi le titre d 'un probléme, au moins autant que celui d’une solution.»?

C’est ce qui rend difficile ’autonomie : elle n’est jamais pure coincidence
de soi a soi. Elle doit tenir compte de 1’altération. Et c’est cela qui rend difficile
aussi, mais si importante, la faculté de promettre et donc de s’engager: ce
n’est pas un engagement de moi seul, car d’une part, I’autre compte sur moi,
et d’autre part, «qui suis-je, moi si versatile» pour engager un moi que je ne
suis pas encore (S4 196-198) ? La conception que Ruwen Ogien propose du
consentement semble alors beaucoup plus catégorique, au sens kantien: d’un
coup, et d’un seul, I’engagement est entier, et I’on ne doit pas entrer dans la
considération des vicissitudes de la vie.

Et puis 'autre aussi peut changer, il n’est pas méme que lui-méme (54,
p. 410), et le consentement d’autrui est lui-méme fragile, inséré dans une
narration qui I’intrigue et le complique. A ce sujet a la fois passible et capable
de narration, de promesse et de pardon, correspond donc un sujet responsable
dont la structure est non moins variable selon les temps, les circonstances et
les évolutions intérieures du point de vue du sujet. Ricceur met en scéne trois
moments différents, la visée éthique, la norme morale et la sagesse pratique:
bref, on a des stades, ou plutdt des postures morales différentes, incompatibles
entre elles dans leurs orientations et leurs refus. Bachelard parlait du «profil
épistémologique» d’un concept: on pourrait parler ici de «profils éthiques». Et
ces profils éthiques constituent une variation eidétique ou imaginative sur ce
qu’est le sujet éthique.

2 Reasons and Persons, Oxford, Oxford University Press (1984), 1986, p. 255 et
passim; ¢f. la discussion serrée qu’en livre Ricceur dans S4, p. 156-166.
3 Temps et vécit, t. 111: Le temps raconté, Paris, Seuil, 1985, p. 358.



ETHIQUE MINIMALE, OU ETHIQUE PLURIELLE? 163

Le paradoxe éthique

On pourrait méme parler de paradoxe éthique, dans un sens assez voisin du
«paradoxe politique» dont Ricceur faisait €tat par ailleurs. Ricceur n’emploie
pas lui-méme ’expression de paradoxe éthique, mais il me semble que 1’ana-
logie est valable et utile. On remarque d’abord que 1’éthique boite entre deux
traditions, ['une plus optimiste et plus confiante dans les capacités éthiques
des humains, la seconde plus pessimiste et plus méfiante, plus inquiete de
leur effrayante capacité au mal. Ricceur cherche a penser ensemble ces deux
traditions, et c’est ici le lieu du paradoxe. C’est justement parce qu’il y a des
formes de rationalité éthique cohérentes qu’il y a des irrationalités proprement
éthiques, des maux qui ne viennent pas d’autre chose mais qui sont en quelque
sorte les bévues propres a la morale, a chaque morale, selon 1’adage évangélique
que 1’on voit bien la paille qui est dans 1’ceil du prochain, mais non la poutre
qui est dans le sien (Mt 7, 1-5). Ainsi, chaque rationalité éthique développe sa
propre irrationalité.

Cette remarque me semble assez importante pour fonder une éthique
critique : 1l ne suffit pas de pointer les incohérences intérieures a une doctrine
morale — peut-étre d’ailleurs les morales ne vivent-elles que de tensions internes.
Iy ales contradictions pragmatiques entre ce que I’on dit et ce que 1’on fait, les
gcarts entre la morale explicite (aujourd’hui c’est souvent la prétention a ne pas
faire de morale qui tient lieu de morale affichée, et indiscutable) et la morale
implicitement véhiculée et pratiquée (parfois d’autant plus férocement).

Et dans ce que I’on fair en mettant une morale en pratique, on pourrait
poursuivre ce programme de recherche en cherchant les liens entre ce que 1’on
fait subir et ce que I’on fait faire a autrui. Et encore faudrait-il distinguer d’une
autre fagon. D’une part, du coté des conséquences, nous aurions ’analyse des
effets pervers — remarquons qu’ils ne sont non voulus qu’au début: si I’on ne
corrige pas le tir, c’est que 1’on préfére occulter ces dommages collatéraux
plutdt que renoncer a la morale affichée. D autre part, et du c6té des buts, nous
trouverions 1’analyse des justifications perverses — je pense a ces regles que
I’on se donne comme apres coup, pour théoriser et justifier ce que I’on fait,
réintégrer les effets & une intentionnalité secondaire. Nous ne sommes plus tres
loin de I"analyse que proposait Kant du «mal radical».

Ricceur ne parle pas de tout cela, mais c’est bien le genre de souci qu’il a
en téte quand il déploie son programme de recherche, parlant de la primauté
de I’éthique, de la nécessité pour I’éthique de passer par le crible de la norme,
et enfin du besoin ou la régle se trouve souvent de recourir a la visée, pour
débloquer les situations d’aporie, de conflit des normes (SA4, p. 200-201).



164 OLIVIER ABEL

La visée éthique

Commengons donc par la visée éthique, qu’il définit comme «viser a la vie
bonne avec et pour autrui dans des institutions justes» (S4, p. 202) — Ricceur
adopte une succession je-tu-il, qui sera bien celle de la premiere partie, laquelle
commence par I’orientation a la premiére personne.

«Viser a la vie bonne» : sur ce point, Ricceur est tres €loigné des positions
de Ruwen Ogien, et ne cherche pas du tout a neutraliser les visées du bien. Au
contraire on commence par 13, et c’est la premiere entrée dans la vie éthique:
la vie bonne, la vie heureuse et accomplie. Pour Aristote toute action tend vers
un bien. Il n’y a rien la de normatif, mais ce n’est pas non plus une simple
observation clinique: c’est une approbation, le crédit fait aux orientations de
’agir humain vers le bon, le crédit fait au désir. Il y aurait donc de I’éthique
non normative, et c’est un point qui n’est peut-étre pas assez considéré par
la morale d’Ogien. Si I’on élimine de 1’éthique ce premier plan, primordial,
de I’approbation, on perd le socle sur lequel la morale elle-méme pourra étre
édifiée. On devrait méme pouvoir faire la généalogie de chaque morale dans ses
«veeux», dans son «je veux». Dans Histoire et vérité, traitant du désir sexuel,
Ricceur écrivait en 1964 : «Nous pressentons que le plaisir lui-méme n’a pas
son sens en lui-méme: qu’il est figuratif[...] que la vie est unique, universelle,
toute en tous et que c’est a ce mysteére que la joie sexuelle fait participer [...]
Mais cette conscience vive est aussi conscience obscure, car nous savons bien
que cet univers a quoi la joie sexuelle participe s’est effondré en nous: que
la sexualité est I’épave d’une Atlantide submergée. De 1a son énigme.»* On
rapprochera enfin cette premiere figure de I’éthique de Spinoza, de cette affir-
mation premiere : tout étre tend a persévérer dans |’étre.

Cette visée éthique s’effectue «avec et pour autrui». En rencontrant autrui,
parce que nous ne sommes pas seuls avec nos désirs mais que nous désirons
les partager, nous découvrons la sollicitude, ’attention bienveillante portée aux
désirs et besoins d’autrui. Nous n’avons pas ici affaire a un sujet-individu, bardé
de droits (S4, p. 213), mais a un étre qui cherche a rencontrer son semblable
dans I’amiti¢, dans la mutualité. L’autre aussi est un «je», comme moi, et je
partage avec lui cette orientation vers le bon par laquelle le «je» accompagne
son agir, son dire, son imaginer. Ce n’est pas par obligation mais par souhait
de partager la vie bonne que nous recevons et donnons 1'un a I’autre, I'un
Iautre. En ce sens la visée éthique comporte une sortie du solipsisme: nous
avons besoin d’amis (SA4, p. 225). Nul ne peut entierement prendre soin de
soi. Le souci de soi doit se retourner vers 1’autre. Nous ne pouvons nous faire

* «Sexualité, la merveille, I’errance, 1’énigme» (1960), repris dans la troisiéme

¢dition augmentée d’Histoire et vérité, Paris, Seuil, 1964, p. 198-209 ; la citation est a
lap. 208.



ETHIQUE MINIMALE, OU ETHIQUE PLURIELLE? 165

entiérement plaisir tout seuls et avons du plaisir a nous faire plaisir les uns
aux autres. Nous cherchons pour nos amis les joies les plus amples, les plus
communicatives.

Cette visée éthique s’accomplit enfin «dans des institutions justes». La
figure de la visée bonne devient ici celle d’un vouloir vivre ensemble, qui se
manifeste non d’abord par des régles mais par un ethos commun, des mceurs
communes (5S4, p. 227), ou la pluralité de I’agir ensemble et la durabilité de ce
vouloir commun ne s’éprouvent que sous la forme d’irruptions discontinues et
prophétiques, comme un oublié fondateur (S4, p. 230). Toute distribution des
biens et des charges rappelle alors le mutuel endettement initial (S4, p. 236).
Ricceur dérive une forme de lien social & partir d’une grammaire €thique de
base. On est ici au plus proche de la communauté instituante, qui n’apparait que
par une sorte de précompréhension, on pourrait presque dire: un imaginaire,
une poétique, implicites. C’est un premier point de rapprochement possible
avec Ogien, avec I’idée qu’il y aurait un consentement premier, une appro-
bation premiére, constitutrice de la socialité. Mais cette idée est-elle radicale,
ou bien n’est-elle pas justement I’ethos particulier des sociétés libérales ? 11 y
en aurait d’autres alors, et pour Ricceur le «vouloir vivre ensemble» n’apparait
que pluralisé dans des cultures, des meceurs, des langages différents, ou il plonge
ses racines. On ne peut séparer |’éthique de la pluralité de ses formes narratives
et interprétatives, et il est sans doute naif de batir une morale pure, enticrement
détachée de ces codes, dont la valeur est sans doute différentielle.

J'ajouterai encore un commentaire: l’intention, la visée éthique peut
retomber sous forme de conséquences lointaines plus ou moins in-intention-
nelles. Il n’est pas rare que les plus grandes espérances préparent les figures du
mal le plus totalitaire, que le plus grand amour se retourne dans le plus grand
dépit. Mais I’exemple le plus parlant aujourd’hui devrait étre la responsabilité
des effets écologiques de nos éthiques, de nos visées de vie bonne et accomplie,
Il est important que toute morale aujourd’hui se confronte a ce genre de critique
— et c’est I'une des questions que nous pose la morale d’Ogien, qui donne son
meilleur pour la régulation des rapports entre individus contemporains ayant
prise les uns sur les autres, mais qui n’est peut-étre pas assez sensible aux
rapports d’extréme dissymétrie et éloignés dans 'espace et le temps ? Déja
cependant nous basculons dans la seconde figure.

La norme morale

Il ne s’agit plus ici de viser le bien, mais d’éviter ou du moins de limiter le
mal. Car en voulant le bien, on peut faire le mal. En voulant faire a autrui ce
qu’on voudrait qu’il nous fasse, on peut lui faire ce qu’il ne veut pas du tout !
C’est que I'intention ne s’exerce qu’au travers de capacités, de pouvoir-faire,
de pouvoirs. Et si ces capacités sont foncierement heureuses (que serait un sujet
absolument impuissant ?), elles sont aussi une occasion du malheur, du faire mal



166 OLIVIER ABEL

a d’autres. On s’apercoit alors qu’il n’est pas si facile que cela de sortir du solip-
sisme. On glisse ici du bon au juste. Il s’agit donc de faire passer la visée éthique
par le crible de la régle morale. Chaque régle, chaque «devoir» moral, trouve
ainsi sa genese dans une souffrance, un conflit, un tort, que I’on tentera d’éviter.

Le point fort de cette morale apparait dans le rapport a autrui, sous la figure
du respect, qui tient justement non plus a la mutualité, a la similitude de I’amitié,
mais a la dissimilitude, a ’asymétrie des rapports avec autrui. La forme prono-
minale de base me semble ici le «tu» — de la méme fagon que celle de la visée
¢thique était le «je» (ou le «nous»), et la série aurait pu suivre 1’ordre tu-je-il.

On est ici dans I’obligation de mettre entre parentheses le contenu du désir,
de neutraliser les intentions, justement par respect. On s’en tiendra a des régles
tres simples et presque purement formelles, qui font place a autrui, a I’irréduc-
tible écart entre autrui et nous-méme, et qui repartent d’autrui, mais a vide en
quelque sorte, sans croire savoir ce qu’il désire. Ce sont des regles d’une morale
portative, justement, et la morale d’Ogien en serait un bel exemple, dans la
série des regles d’or ou des impératifs catégoriques qui varient sur ce théme
unique. Bien des formules bibliques en sont des variations (par exemple Mt 7,
12; Lc 6, 31). «Ne fais pas a autrui ce que tu ne voudrais pas qu’il te fasse»
en présente une figure — encore trop substantielle, car autrui pourrait vouloir
pour lui ce que je ne voudrais pas pour moi. Les impératifs kantiens en donnent
des formules classiques, plus formelles et universalisables encore. Ricceur en
donne quelques exemples (5S4, p. 255-256), et en propose une formule assez
minimale pour jouer sur des registres trés divers: «N’exerce pas ton pouvoir
sur autrui de fagon a le laisser sans contre-pouvoir sur toi.»*

On peut de la revenir vers soi, pour considérer quel est le sujet moral
capable d’exercer ce genre de responsabilité. C’est un sujet qui a compris qu’il
pouvait faire du mal aux autres, méme sans le vouloir, et méme sans rien faire,
par pure non-assistance a autrui. C’est un sujet qui a compris la dissymétrie
entre la responsabilité et la vulnérabilité, entre la force et la faiblesse. C’est
donc un sujet adulte, majeur et vacciné, capable d’'un minimum d’autonomie,
d’auto-législation, selon le veeu de Kant, de sortie de la minorité et de sortie
du paternalisme: «un gouvernement qui serait fondé sur le principe de la
bienveillance envers le peuple, tel celui d’un pere envers ses enfants, [...] ol
par conséquent les sujets, tels des enfants mineurs incapables de décider [...]
la fagon dont ils doivent étre heureux [...], est le plus grand despotisme que
I’on puisse concevoir.»® C’est un sujet capable de mettre entre parenthéses
ses orientations, ses visées, ses souhaits, pour faire place a autrui, mais aussi
pour faire place a soi-méme comme un autre — et se traiter soi-méme comme
n’importe quel autre. C’est sur ce point qu’a nouveau 1’on s’¢loigne peut-étre
de la morale d’Ogien.

* L’auteur se souvient avoir lu ou entendu cette formulation de la part de Paul
Ricceur, mais elle ne se trouve pas comme telle dans la petite éthique (NdE).
¢ E. KanT, Théorie et pratique, trad. fr., Paris, Vrin, 1967, p. 31.



ETHIQUE MINIMALE, OU ETHIQUE PLURIELLE? 167

Le sujet doit étre moralement capable de se tenir en quelque sorte a
distance de lui-méme, distance qui 1’oblige a un respect de ce qu’il ne sait
pas de lui-méme, lui permet d’avoir des devoirs envers lui-méme comme il
en aurait envers n’importe qui, et lui confére dans le méme temps une faculté
de mise entre parenthéses, de suspension, de neutralisation. Ce n’est pas une
neutralité dans laquelle le sujet aurait une sorte d’extra-territorialité morale,
chacun pouvant vivre a sa guise en paix — ce qui ferait penser a ce professeur
de morale dont Nietzsche fait le portrait dans son Zarathoustra et qui enseigne
au fond a se préparer a bien dormir, selon I’expression du «sommeil du juste» !
La neutralité des points de vue introduite par les régles et la loi suppose une
certaine interchangeabilité des sujets, qui permet la formalisation des contrats
et la procéduralisation du juste’. Ici encore, on voit combien Ricceur est attaché
a la possible dérivation des formes du lien social et politique a partir d’une
grammaire morale.

Une remarque pour achever cette partie: Ricceur fait boiter le juste entre
le bon et le 1égal, et il fait boiter 1’éthique entiére entre I’amour et la justice.
On serait tenté de répartir les premiers termes du coté de la visée €thique et les
seconds du coté de la norme morale, mais justement Ricceur aime a brouiller
les termes, de facon a laisser un «bougé». Il y a bien autant d’amour dans la
morale du respect et dans la sagesse de la pitié que dans I’éthique de ’amitié :
I’amour lui-méme n’est pas un. On peut d’ailleurs détacher I’amour de 1’orien-
tation vers le bon et le rapprocher de I'impératif de justice. Ricceur est aussi
un lecteur de la Torah, de ce rapport a I'impératif de la loi qu’il caractérise
comme une «obé€issance aimante». Et si I'impératif était le mode verbal de
’amour ? Et si I'impératif catégorique de Kant, bien loin d’étre réductible & un
quelconque moralisme, était encore une formule de I’agape, qui ne cherche pas
a calculer les conséquences mais se situe dans I’immédiateté inconditionnelle
d’un éternel ou tout est présent, et ou les «moi» s’effacent ?

La sagesse pratique

Selon Ricceur, le tragique ne provient pas tant d’un conflit des visées du
bien que d’un conflit des devoirs, comme chez Antigone et Créon. Si, en dépit
de ce que Kant croyait, il peut y avoir un conflit de devoirs aussi universels les
uns que les autres, c’est parce qu’il n’y a pas toujours d’accord sur ce qu’est
le mal: les humains ne voient pas les torts au méme endroit, et leur sensi-
bilit¢ méme a certaines souffrances ou a certains torts les rend insensibles a
d’autres. Or la prétention a faire taire ce différend, a avoir raison tout seul,
fait du tort en plus. On ne peut pas sortir du tragique en le dépassant, mais en
acceptant le caractere étroit de nos points de vue, avec le sentiment d’une sorte
d’ «ordinarité» du tragique.

7 Cf. aussi Le Juste, Paris, Esprit, 1995, p. 90.



168 OLIVIER ABEL

I1 faut alors repartir de I’institution méme du conflit, qui fait le cceur de
toute institution, et par excellence du politique — Riceeur inverse d’ailleurs
’ordre pronominal de ce chapitre, qui fait a lui seul plus du double des deux
autres, et se présente sous la série il-tu-je. Il s’agit justement de ne pas se borner
a une conception étroitement ou mécaniquement morale de la politique. Pour
sortir cette derniere de I’abime du conflit tragique, il faut la replacer dans la
dynamique de la mémoire des malheurs, mais aussi dans la dynamique de la
mémoire des bonheurs et des promesses de bonheur. «Il n’y a rien de mieux a
offrir, pour répondre a la crise de légitimation, que la réminiscence et ’entre-
croisement dans I’espace public d’apparition des traditions qui font une place a
la tolérance et au pluralisme, non par concession a des pressions externes mais
par conviction interne, celle-ci fiit-elle tardive.» (S4, p. 304) Et tenir compte
a la fois de I'inertie des expériences passées et de la possibilité de rouvrir
I’horizon d’attentes, de fagon a «rendre nos attentes plus déterminées et notre
expérience plus indéterminée» ®. Le lien social dérive ici d’une grammaire de
la sagesse, du sage usage de la mémoire et de la promesse.

Revenant de ces lointains vers les proches, dont Ricceur dit que ce sont
ceux dont nous nous rapprochons (dans une sorte d’inversion du visage®), la
sagesse prend la figure du soin, du souci de I’autre qui, d’une part, se penche
avec sollicitude sur les personnes dont il ménage la vulnérabilité, en acceptant
I’asymétrie du lien, mais qui, d’autre part, cherche sans cesse a remettre de la
symeétrie et a amener les plus faibles a la capacité d’étre a leur tour responsables.
Ce travail d’ajustement permet de «donner la priorité au respect des personnes,
au nom méme de la sollicitude qui s’adresse aux personnes dans leur singu-
larité irremplagable» (SA4, p. 305). Ricceur écrit: «La sagesse pratique consiste
a inventer les conduites qui satisferont le plus a I’exception que demande la
sollicitude en trahissant le moins possible la régle» (5S4, p. 312).

Le conflit enfin peut étre retrouvé jusqu’au sein du sujet lui-méme, dont
I’autonomie elle-méme ne saurait éire pensée selon la logique simpliste de
la non-contradiction, mais contient au contraire des contradictions vives. Ce
sont ces tensions qui obligent le sujet & une sorte d’improvisation, d’invention,
d’arrangement ou d’ajustement qui fait de sa cohérence quelque chose de vivant,
«un conflit entre des convictions raisonnables» qui interdit a la cohérence morale
de se réduire a celle «d’un systéme juridique» (SA4, p. 322-323). On doit alors
porter au plus haut point a la fois ’exigence d’universalité et les objections
tirées du caractére contextuel de tout conflit (S4, p. 329). La sagesse suppose
d’avoir ’humour de pointer les contradictions morales mais sans prétendre les
résorber entiérement, dans ce que j’appellerais une poétique du compromis,
entendu comme un enchevétrement a chaque fois inédit de solutions congues
jusque-la comme incompatibles. On accepte aussi le caractere hétéroclite
des arguments, leur juxtaposition raisonnable. Ricceur, pourtant si attaché au

¥ Du texte a I'action, Paris, Seuil, 1986, p. 390 (cité dans la suite avec 1’abréviation
TA).

® «Le socius et le prochain», in: Histoire et vérité, Paris, Seuil, 1964, p. 113-127.



ETHIQUE MINIMALE, OU ETHIQUE PLURIELLE? 169

niveau proprement argumentatif du raisonnement moral, observe que «[d]ans
les discussions réelles, 1’argumentation sous forme codifiée, stylisée, voire
institutionnalisée, n’est qu'un segment abstrait dans un proces langagier qui
met en ceuvre un grand nombre de jeux de langage ayant eux aussi un rapport
au choix éthique dans des cas de perplexité» (S4, p. 334).

Nous sommes ici sur un registre ou I’universalité des formules de la sagesse
(la littérature sapientiale, mais aussi les arts ou le cinéma en sont remplis) n’est
ni visée comme un souverain bien commun, ni formulée comme une regle
transcendantale a toutes les situations, un devoir catégorique, mais comme une
incertaine communicativité. Certes la sagesse a quelque chose d’universel, mais
justement au travers des petites choses, des choses singulieres. Elle s’accepte
«en contexte», résistible, comme si elle ne pouvait qu’étre réinventée a chaque
fois un peu autrement.

Une derniére remarque : cette sagesse comporte parfois un grain de folie,
sans lequel justement elle ne serait pas sage. C’est tantdt 1’utopie, qui «maintient
I’écart entre I’espérance et la tradition» (74, p. 380-391). Ricceur en dit qu’elle
est parfois pathologique dans sa mani¢re de contourner le principe de réalité,
mais «qui sait méme si un certain degré de pathologie individuelle n’est pas la
condition du changement social, dans la mesure ou cette pathologie porte au
jour la sclérose des institutions mortes ?» (74, p. 235) C’est tantot I’amour qui
empéche la morale de se pervertir en méthode pour garantir nos propres interéts:
«sans le correctif du commandement d’amour, la Régle d’Or serait sans cesse
tirée dans le sens d’une maxime utilitaire [...] Je dirai méme que |’incorporation
tenace, pas a pas, d’un degré supplémentaire de compassion et de générosité
dans tous nos codes — code pénal et code de justice sociale — constitue une tache
parfaitement raisonnable, bien que difficile et interminable.» '°

Le pluralisme éthique

En guise de conclusion, je noterais d’abord que 1’on pourrait, rapportant
la morale d’Ogien au profil éthique déployé par Ricceur, signaler le ou les
«moments Ogien» dans ce parcours. I y a en effet des points de recoupement, de
convergence au moins. Il en est d’autres ou I’éloignement et la divergence sont
importants, et ils sont apparus au fur et a mesure. Mais ce n’est pas au niveau des
figures morales parcourues que je voudrais pointer les forces (ou les faiblesses)
de I’éthique de Ricceur. C’est au niveau des présupposés de la démarche entiere,
car c’est la que la proximité ou la distance me semblent les plus fécondes.

Tout d’abord, le pluralisme cohérent de I’éthique de Ricceur est corrélatif
d’une conception pluraliste du «sujet éthique», qui n’est pas toujours méme que
lui-méme — et qui pourtant doit assumer une responsabilité dans cette variation
ou cet écart. L’état du sujet change selon le temps, le lieu, la forme que prend

10 Liebe und Gerechtigkeit/Amour et Justice, Tiibingen, Mohr, 1990 (repris dans
Amour et justice, Paris, Seuil, 2008), p. 56-58 et 66.



170 OLIVIER ABEL

altérité, etc. C’est pourquoi Ricceur introduit cette métamorphose du sujet,
ces jeux de bascule entre des postures, des modalités ou des régimes différents.
Il en propose une mise en ordre sans doute discutable (visée €thique, norme
morale, sagesse pratique, mais aussi sujet parlant et agissant, sujet se souvenant
et sujet promettant, sujet narratif, etc.), mais sous une sorte de sur-dialectique "
interne qui conduit ces transformations et montre a chaque fois combien la
posture éthique adoptée est «compréhensible» sinon légitime, en fonction du
type de désir, de question ou d’appel auquel elle répond. Ricceur démantele
ainsi les présupposés de 1’anthropologie du sujet moderne, et les replace parmi
d’autres dans une ample variation des conditions morales.

Ensuite, on peut remarquer qu’aucune des grandes attitudes morales
proposées n’est «parfaite». Telle morale sera bien enracinée dans les mceurs et
le vouloir-vivre d’une société, qui sera mal universalisable (sauf a faire passer
pour une anthropologie «naturelle» des habitudes et des préférences tout a fait
culturelles); telle autre sera trés universalisable, qui négligera son inscription
dans la finitude des contextes concrets (ou I’échange des arguments ne parvient
jamais a tout expliciter); telle autre (nourrie de charité, par exemple) pourra
illuminer la singularité des situations, qui ne parviendra pas a entrainer un
consensus stable pour une communautg.

Est-ce a dire que la morale de Ricceur serait €clectique ? Le caractere
hétérogene des morales qu’il compose me semble a tout prendre préférable
a la recherche d’une morale réduite a des principes uniques et indiscutables.
L’éclectisme, d’ailleurs, serait de prétendre garder le meilleur de chaque morale
sans en avoir les mauvais c6tés. Mais la démarche de Ricceur est inverse: c’est
de montrer que I’on ne peut bénéficier des vertus d’une morale, si je puis
dire, sans prendre en charge ses effets pervers. Et le cceur de cette critique est
I’analyse du mal radical par Kant, quand il montre, dans La religion dans les
limites de la simple raison, que la racine du mal tient a I’inversion des motifs
par laquelle la morale elle-méme n’est plus pratiquée qu’en vue d’autre chose,
comme un simple moyen pour obtenir un bénéfice.

Toute morale a sa forme d’immoralité, et ’immoralité d’une morale
consiste, par excellence, a dénier ses propres faiblesses, a se prétendre valable
toujours et partout. C’est pourquoi il faut mettre autant de soin a déployer la
rationalité propre a chaque morale que ses irrationnels, ses bévues. Il y aurait
ainsi quand méme une sorte de morale des morales, et ¢’est sans doute [’exercice
de la sagesse qui n’est pas une synthése mais un mode d’emploi des morales
elles-mémes: c’est de les corriger les unes par les autres. Une société vivante
a besoin du débat entre plusieurs éthiques. Elle ne peut pas se contenter d’une
réponse, méme bonne, a chaque probléme, ni a tous. Les morales aussi ont des
limites. Sur ce point sans doute, et sans doute par des chemins autres, Ricceur
et Ogien peuvent se rejoindre.

"' Au sens d’une dialectique de dépassement, ne se refermant jamais sur une totali-
sation de type hégelien.



	Éthique minimale, ou éthique plurielle?

