
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 58 (2008)

Heft: 2-3: l'éthique minimale : dialogues philosophiques avec Ruwen Ogien

Artikel: L'Éthique minimale de Ruwen Ogien : de l'éthique à l'esthétique?

Autor: Pisteur, Christophe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381761

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381761
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 140 (2008), P. 145-160

L'ETHIQUE MINIMALE DE RUWEN OGIEN :

DE L'ÉTHIQUE À L'ESTHÉTIQUE

Christophe Pisteur

Résumé

L'éthique aujourd'hui de Ruwen Ogien se présente comme une invitation
à penser la morale autrement, dans la perspective de l'opposition entre un
maximalisme et un minimalisme moraux. Le présent article tente de montrer

que le remède fondamental au maximalisme moral n 'est pas seulement un
minimalisme moral, mais, en quelque sorte, une «sortie» de la morale. Les

trois principes moraux de Ruwen Ogien semblent en effet être au service d'une
intuitionfondamentaleplus proche d'un niveau esthétique que moral, à savoir:
nous sommes uniques, incomparables - comme les œuvres d'art - et c 'est cette

singularité qu 'il s'agit de préserver. Ce faisant, Ruwen Ogien modifie
profondément le sens du discours moral, ainsi que les prétentions de la raison, y
compris dans son usage pratique.

Introduction

La lecture de L'éthique aujourd'hui de Ruwen Ogien1 a été la source
d'un plaisir que je ne dissimulerai pas, tant le style philosophique des lectures

auxquelles je m'astreins d'habitude (qu'il s'agisse de Kant ou de Ricœur-que
ces auteurs me pardonnent diffère de celui de Ruwen Ogien: ce dernier, en

effet, n'hésite pas à recourir à l'humour, au sarcasme, à la provocation, à la

parodie, quand il n'use pas d'une mauvaise foi à peine dissimulée...
Si j'évoque le plaisir que j'ai eu à lire ce livre, c'est avant tout parce que

cette approche m'a semblé révéler quelque chose d'essentiel du «geste
philosophique» de l'auteur: l'humour, le jeu, la parodie, éventuellement la poésie
ne seraient-ils pas les remèdes les plus sûrs à ce que Ruwen Ogien appelle le

maximalisme moral - autrement dit cette «camisole de force» que peut, en

effet, représenter la morale des moralistes
Ce n'est pas bien sûr pas cette tonalité spécifique du livre de Ruwen Ogien

qui m'autorise une telle hypothèse de lecture. Plus fondamentalement, ce

qui m'est apparu, c'est qu'en formulant ses trois principes moraux, l'auteur

1 R. Ogien, L'éthique aujourd'hui. Maximalistes et minimalistes, Paris, Gallimard,
2007.



146 CHRISTOPHE PISTEUR

redessine les contours du discours moral, en particulier dans son rapport avec

un niveau de discours qu'il appelle, selon les cas, esthétique ou prudentiel.
Ce faisant, Ruwen Ogien m'a semblé déplacer le centre de gravité du

discours moral vers un niveau que je propose d'appeler «esthétique» - je
m'expliquerai plus loin sur le choix de ce terme. Si les trois principes de son

éthique minimale demeurent effectivement internes au discours moral, leur
«fondement» ou, mieux, leur sens, leur signification, me semblent être ailleurs

que dans le registre moral lui-même. C'est du moins cette hypothèse de lecture

que je vais tenter de défendre. Je montrerai également ce qui, à mon sens, est

particulièrement fécond dans une telle approche. Ces deux objectifs montrent
assez que ma lecture du texte de Ruwen Ogien est l'occasion d'une réflexion
plus personnelle sur le sens du discours moral. À ce titre, ma lecture ne relève

pas à strictement parler de l'exégèse littérale. Il reste à espérer que mon
interprétation soit fidèle, si ce n'est à la lettre, du moins à l'esprit de l'ouvrage

Je procéderai en deux temps. Je commencerai par montrer une certaine

suspicion de l'auteur envers les pouvoirs de la raison, y compris dans son usage
pratique: en un certain sens, la raison serait «contraire à la liberté». Dans un
second temps, je montrerai en quoi le minimalisme moral peut être lu comme
une «sortie» de la morale, dans la mesure où il est référé à un ordre que j'ai
proposé d'appeler «esthétique».

1. Raison et liberté

Ruwen Ogien présente son livre comme une «invitation à penser la morale
autrement»2, dans la perspective d'une opposition entre le maximalisme et le

minimalisme. Qu'entend Ruwen Ogien par «maximalisme moral» Il s'agit
de conceptions morales (dont celles de Kant et d'Aristote) selon lesquelles
«la liberté de faire ce qu'on veut de sa propre vie du moment qu'on ne nuit

pas à autrui (y) est toujours fortement contestée, tantôt au nom de la 'dignité
humaine' tantôt au nom de la 'nature humaine'»3. Cette distinction entre un
maximalisme et un minimalisme moraux engage, je crois, une conception de

la raison dans son usage pratique, où les «concepts moraux», utilisés par les

morales maximalistes, apparaissent «contraires à la liberté».
D'une certaine façon, qu'il reste à montrer, raison et liberté semblent

s'opposer. Il y a plusieurs portes d'entrée pour montrer ce point. Je me limiterai
au débat qu'engage Ruwen Ogien avec Kant sur la question des devoirs envers
soi-même.

Dans son deuxième chapitre, intitulé «Qu'est-ce qui ne va pas dans l'idée
de devoir envers soi-même ?», Ruwen Ogien énumère plusieurs arguments
récusant l'idée de devoirs envers soi-même, des arguments dont il reconnaît

2 Ibid., p. 12.
3 Ibid., p. 196.



L'ETHIQUE MINIMALE DE RUWEN OGIEN 147

«qu'aucun n'est vraiment décisif», mais «dont la conjonction donne une
certaine plausibilité»4 (notons la méthode: l'argumentation repose plus sur
une juxtaposition que sur une chaîne logique «entièrement verrouillée» - nous
reviendrons sur cet usage-là de la raison). Voici l'un de ces arguments: les

prétendus devoirs envers soi-même sont, en réalité, des devoirs envers des

entités abstraites, comme la nature ou l'espèce humaine5.
Pour rendre sa thèse plausible, Ruwen Ogien analyse les arguments que

Kant développe dans la Métaphysique des mœurs concernant les devoirs envers
soi-même. Parmi les exemples évoqués par Kant, celui qui fera l'objet d'une
analyse détaillée est la masturbation - ce que Kant appelle pudiquement «la
souillure charnelle de soi». Ruwen Ogien reconnaît qu'il se facilite la tâche

en prenant cet exemple, puisque, dit-il, «plus personne ne tient aujourd'hui [la
masturbation] pour une faute morale»6. Que cet exemple dérange la réflexion
paisible et feutrée des philosophes y est certainement aussi pour quelque
chose...

Suivons donc sa critique de l'argument kantien. Selon Ruwen Ogien,
l'analyse kantienne de «la souillure charnelle de soi» contient deux

problèmes :

1. Le premier problème serait une faute logique interne au raisonnement de

Kant, qui consisterait en ce que celui-ci passe d'une justification des devoirs

envers sol-même à une justification des devoirs envers une entité abstraite
(la nature ou l'espèce humaine)7.

2. Le second problème serait externe au raisonnement de Kant et consis¬

terait à savoir si, «en général, ces entité abstraites que sont la nature ou
l'espèce humaine font partie de la classe des entités (choses ou personnes)
auxquelles il serait 'immoral' de porter préjudice ou si seuls les individus
concrets appartiennent à cette classe»8.

Notons que le fait de voir ici deux problèmes distincts est révélateur de la
lecture que Ruwen Ogien fait de Kant et, partant, de sa propre conception de

la raison.

Détaillons les étapes de son raisonnement. C'est un raisonnement qui
s'appuie, pour l'essentiel, sur une critique de la seconde formule de l'impératif
catégorique dont s'inspire Kant pour récuser la «souillure charnelle de soi».
Cette formule est bien connue: «Agis de façon telle que tu traites l'humanité
aussi bien dans ta personne que dans la personne de tout autre toujours en
même temps comme une fin, jamais simplement comme un moyen»9.

4 Ibid., p. 34.
5 Ibid., p. 41.
6 Ibid., p. 4L
7 Ibid., p. 47, note 33.
8 Ibid.
9 Ibid., p. 42 ; on trouvera la formule kantienne en de nombreux endroits de son

œuvre, notamment : E. Kant, Fondements de la métaphysique des mœurs. Paris, Vrin,
2004, p. 143.



148 CHRISTOPHE PISTEUR

1.1 La clause «aussi bien dans ta personne que dans la personne
de tout autre» conduit-elle à des implications absurdes

Le premier argument de Ruwen Ogien est que la deuxième formule de

l'impératif catégorique contient une équivalence morale entre soi et l'autre

que soi, et que cette équivalence morale conduit à des implications absurdes.

Selon Ruwen Ogien, en effet, parce qu'elle introduit la clause «aussi bien
dans ta personne que dans la personne de tout autre», la formule kantienne

impliquerait, à y réfléchir de plus près, «qu'il n'y a aucune différence morale

significative entre une masturbation brutale et un viol»10.

Bien sûr, la formule est provocatrice à souhait. S'il fallait parler
d'équivalence morale dans le cas de la masturbation brutale, il faudrait l'interpréter
certainement différemment, par exemple en se demandant si «user d'une
certaine violence pour procurer du plaisir à soi-même» équivaut à «user d'une
certaine violence pour procurer du plaisir à autrui». De toute évidence, il faut

comparer la même action - avec toutes les difficultés que cela implique en

termes d'analyse d'action - avant de se demander si cette action possède la

même valeur morale lorsqu'elle est appliquée à soi ou à autrui. Un meilleur
exemple, mais d'asymétrie morale cette fois - et évoqué par Ruwen Ogien
lui-même -, consisterait à dire que «si Van Gogh avait arraché gratuitement
l'oreille d'un passant au lieu de se couper la sienne, il y aurait eu une certaine

différence morale» ".
Cela dit, par delà la provocation, la seconde formule kantienne implique-t-

elle réellement une équivalence morale La question est profonde et Ruwen

Ogien a raison de la poser. Cela se voit dans le cas du suicide, qui est, dans

bien des conceptions morales, autant condamnable que le meurtre. Qu'en est-il
chez Kant

Quelles que soient les implications concrètes que Kant aura tirées de son

principe moral12, Kant n'affirme pas une équivalence morale au niveau de

l'action. En effet, la seconde formule de l'impératif catégorique - puisque
c'est d'elle qu'il est question ici, mais la remarque vaut tout autant pour les

autres formules - ne déclare pas morale une action si on peut universaliser
l'action elle-même, mais si on peut en universaliser la maxime, autrement dit

10 R. Ogien, op. cit., p. 43.
" Ibid., p. 25.
12 Je reviendrai plus loin sur la distinction entre le moment critique, où Kant élabore

son principe moral, et le moment métaphysique, où Kant produit une morale concrète à

partir de son principe moral.



L'ÉTHIQUE MINIMALE DE RUWEN OGIEN 149

la règle à laquelle obéit l'action13. Par comparaison avec les sciences de la

nature : une simple régularité devient une loi de la nature si elle explique, de

façon nécessaire et universelle, un ensemble de faits, eux-mêmes différents à

de nombreux points de vue. Aussi la loi de la gravitation est-elle vraie quelle

que soit la couleur de la pomme qui nous tombe sur la tête...

Or la question de l'application à soi ou à autrui est un paramètre non
négligeable chez Kant: ainsi, c'est au nom d'une unique loi morale, valable pour
tout être rationnel, qu'il faut néanmoins viser, pour soi, la perfection mais pour
autrui, le bonheur !14 Car la question morale significative pour Kant ne porte
pas sur les actions et leurs conséquences, mais sur la justification de l'action,
et c'est pourquoi la réflexion morale porte sur la maxime d'action et non sur
l'action proprement dite.

Cela dit, on voit bien l'importance que revêt la critique de l'équivalence
morale dans l'économie d'ensemble du livre de Ruwen Ogien - une critique
qu'il mène avec de nombreux interlocuteurs. Le point essentiel et transversal
à ces discussions me semble être le suivant: pour pouvoir affirmer simultanément,

d'une part, l'existence d'une exigence morale à l'égard d'autrui- bien

que cette exigence soit minimale'5 - et affirmer, d'autre part, l'absence d'exigence

morale à l'égard de soi'6, Ruwen Ogien doit disjoindre tout élément

moral commun entre soi et l'autre que soi.

Or, quel meilleur candidat qu'un concept, c'est-à-dire un produit de la

raison, pour rassembler la pluralité sous un même «chapeau» Aussi, l'enjeu
sous-jacent de cette méfiance envers la thèse de l'équivalence morale est-il,
à mon sens, une méfiance envers l'unification (violente que produisent les

concepts, quels qu'ils soient.

Cette première étape indique ainsi le lieu du problème: c'est, je crois, sur
le statut de la raison, dont la vertu et le mal spécifiques sont sa capacité à

unifier, à rassembler une diversité sous un même concept (en l'occurrence,
sous une même loi morale). C'est pourquoi Ruwen Ogien souligne si fortement
l'absurdité de l'équivalence morale: cela signifie, si je le lis bien, que les

concepts moraux vont à l'encontre de la liberté de l'individu, à l'encontre de ce

qu 'il est en propre. Ce point apparaîtra encore plus clairement avec la question
de F instrumentalisation de soi.

13 «L'éthique ne donne pas des lois pour les actions (car c'est ce que fait la doctrine
du droit) mais seulement pour les maximes des actions», E. Kant, Métaphysique des

mœurs, Partie II, Doctrine de la vertu, Introduction, § VI, dans : E. Kant, Œuvres
philosophiques, vol. III, Les derniers écrits, sous la direction de Ferdinand Alquié, Paris,
Gallimard («Bibliothèque de la Pléiade»), 1986. p. 669.

14 «Que sont les fins qui sont en même temps des devoirs Ce sont: ma perfection
propre - le bonheur d'autrui», E. Kant, Métaphysique des mœurs, Partie II, Doctrine de

la vertu, Introduction, § IV, dans: op. cit., p. 664.
15 À savoir : le principe de non-nuisance à autrui (principe n° 2) et le principe d'égale

considération de chacun (principe n° 3).
16 C'est le principe de l'indifférence morale du rapport à soi-même (principe n° 1).



150 CHRISTOPHE PISTEUR

1.2 Que signifie se traiter «toujours comme une fin,
jamais simplement comme un moyen»

Ruwen Ogien se demande ensuite en quoi la fameuse «souillure charnelle
de soi» revient à se traiter soi-même uniquement comme un moyen et pas
également comme une fin. L'argument de Ruwen Ogien ne peut que déconcerter

un kantien :

Est-il si évident, demande Ruwen Ogien, qu'en se masturbant, on se traite
simplement comme un moyen et pas en même temps comme une fin puisque c'est,
en principe, pour son propre plaisir qu'on se masturbe [...] et surtout, c'est, par
définition, volontairement qu'on le fait17.

La divergence entre Ruwen Ogien et Kant est manifeste : les concepts de

volonté, de «fin en soi» ou de moyen, et par conséquent les concepts de liberté et
de raison sont entendus tout différemment chez chacun des deux auteurs. Pour
Ruwen Ogien, l'individu accède à son véritable moi, à ce qu'il a «en propre»
s'il agit volontairement (autrement dit intentionnellement et consciemment18)
et pour son propre plaisir.

Mais cela n'a rien à voir avec la volonté telle que Kant - à tort ou à raison

- la définit: selon ce dernier, pour qu'une volonté puisse prétendre au titre de

volonté, autrement dit pour qu'elle s'appartienne «en propre» (et qu'elle ne
soit pas instrumentalisée), la volonté doit être autonome, c'est-à-dire, comme
on sait : «qu'elle soit à elle-même sa propre loi» ou, ce qui revient au même, dit
Kant, «qu'elle soit soumise à la loi morale»l9.

Dès lors, il est évident que Kant et Ruwen Ogien ne peuvent s'entendre sur le

sens de l'instrumentalisation de l'individu dans «la souillure charnelle de soi» :

si la volonté est proprement elle-même lorsqu'elle acquiesce consciemment au
plaisir qui la détermine, l'individu ne saurait bien entendu être instrumentalise :

l'individu réalise là ce qu'il a en propre, il est, à proprement parler, libre. Si,
au contraire, la volonté est proprement elle-même lorsqu'elle est déterminée

par la raison, c'est-à-dire par une loi universelle, la liberté réalise sa véritable
destination, elle devient autonome, lorsqu'elle obéit à la loi morale ; à l'inverse,
suivre le premier plaisir qui nous passe par l'esprit ne serait rien d'autre qu'un
cas d'hétéronomie, de non-liberté.

17 R. Ogien, op. cit., p. 43.
18 Cf. les analyses de R. Ogien sur le consentement, chapitre 10 : «Éthique minimale

et libertés», en particulier les pages 180-182. Dans ces pages, l'auteur défend une
conception «minimaliste» du consentement selon laquelle on peut parler d'un réel
consentement si celui-ci n'est pas autodestructeur (c'est-à-dire tellement exigeant qu'il
anéantit la possibilité de consentir), contradictoire et arbitraire.

19 E. Kant, Fondements de la métaphysique des mœurs, op. cit., respectivement
p. 162 et p. 172.



L'ETHIQUE MINIMALE DE RUWEN OGIEN 151

Car chez Kant, il y a une reconnaissance mutuelle entre, d'une part, le

singulier, déterminé par un mélange de passion et de raison, et, d'autre part, un
principe moral, qui est le point de vue d'un être entièrement déterminé par la

raison et, par conséquent, entièrement libre. Le singulier trouve sa destination
dans la raison, dans l'universel; et l'universel trouve sa «condition historique»
dans le singulier. Ce rapport circulaire, Kant l'a formulé ainsi : la liberté est
la ratio essendi de la loi morale, et la loi morale est la ratio cognoscendi de

la liberté20. L'articulation de ces deux ordres est la marque spécifique de la
démarche transcendantale.

Reste un problème, chez Kant: celui de trouver un contenu à l'idée,
purement formelle et «vide», d'autonomie. C'est ici que Kant fait intervenir le

concept d'humanité, que Ruwen Ogien appelle une «entité abstraite», ou une
«idée générale».

1.3 Le concept d'((humanité» est-il une entité abstraite envers
laquelle on peut commettre unefaute morale

J'en reviens à Kant: qu'est-ce qu'une volonté autonome, c'est-à-dire une
volonté déterminée par la raison, ou encore : déterminée par une loi universelle

Le problème de Kant est de trouver un contenu à l'idée un peu vide
d'autonomie morale. C'est ici que Kant introduit le concept d'humanité dans

sa seconde formule de l'impératif catégorique.
Alors que, pour Ruwen Ogien, le terme d'humanité n'est qu'une entité

abstraite, un simple mot, dans lequel le «moi» ne saurait se reconnaître, chez

Kant, le concept d'humanité de la seconde formule de l'impératif catégorique
est à rapprocher d'un concept-symbole (une image si l'on veut). Son but est
de fournir un contenu à l'idée - au sens d'un idéal régulateur - d'autonomie
dans laquelle le moi se reconnaît véritablement. Je cite ici Alexis Philonenko,
commentant la seconde formule de l'impératif catégorique :

Parmi les êtres doués de raison, l'homme peut être proposé comme concept-symbole.
[...] Même si l'humanité peut paraître empirique et peu propre à représenter la loi
morale, il faut bien apercevoir que ce qui est visé par Kant est la structure formelle
juridique, qui, idéalement, correspond à la notion d'une loi de la nature. Dans les
deux cas nous touchons à un formalisme qui n'est pas pour autant synonyme de
vide21.

Il est clair que si l'on récuse tout lien essentiel entre des idées (en l'occurrence

le principe d'autonomie), des concepts-symboles (ici l'humanité), et

/ 'individu singulier, on ne peut considérer la morale kantienne (ainsi que toutes

20 E. Kant, Critique de la raison pratique, Préface, dans : E. Kant, Critique de la
raison pratique, Paris, Flammarion, 2003, p. 90 (note).

21 A. Philonenko, Introduction aux Fondements de la métaphysique des mœurs,
Paris, Vrin, 2007, p. 42-43.



152 CHRISTOPHE PISTEUR

celles qui se réfèrent à des idées ou à des concepts) que comme des tentatives

pour subordonner l'individu - c'est-à-dire sa volonté, son plaisir, bref tout ce

qui serait propre à lui seul - à des idées générales. Celles-ci ne seraient que de

simples mots, sans réalité propre - comme dans le nominalisme -, ou plutôt:
dépourvues de toute signification pour l'individu singulier22.

Ainsi, en réduisant l'idée d'autonomie, comprise par Kant comme une

exigence de la raison présente en chacun de nous, réduisant donc cette idée

à un simple mot, sans signification pour l'individu, un mot utilisé par certains
moralistes bien-pensants pour asseoir des devoirs autant absurdes qu'étrangers
au «moi» véritable et singulier des individus, Ruwen Ogien conclut fort
logiquement :

Il semble bien que [...] Kant glisse [...] du devoir moral envers soi-même comme
personne ou individu, au devoir envers ces entités générales et abstraites que sont
la nature ou l'espèce humaine. Contre son principe général [l'autonomie], [Kant]
instrumentalise, en quelque sorte, les personnes particulières, dont les actions
deviennent de simples «moyens» au service de la conservation des espèces.23

Si les individus, d'un côté, les concepts moraux, de l'autre, sont deux choses

distinctes au point que les uns ne puissent se reconnaître dans les autres, alors,

en effet, on ne peut comprendre ni la pertinence d'une instrumentalisation de

soi, ni la pertinence d'une certaine continuité morale entre les préceptes qui
s'adressent à soi et ceux qui s'adressent à l'autre que soi (sans nécessairement
aller jusqu'à l'équivalence morale). L'alternative entre Kant et Ruwen Ogien

repose, me semble-t-il, tout entière sur la reconnaissance ou la non-reconnaissance

d'un lien entre le particulier, d'un côté, l'universel, de l'autre; ou plus
précisément : entre les individus, d'un côté, et les concepts (moraux), de l'autre.
En somme, c'est le statut de la raison, dans son usage pratique en l'occurrence,
qui est enjeu et c'est sur ce point que je termine mon analyse du débat entre
Ruwen Ogien et Kant.

1.4 La raison est-elle contraire à la liberté

La morale kantienne, telle qu'elle est mise en œuvre dans la Métaphysique
des mœurs, peut sans doute paraître dépassée à bien des égards. Car, en effet,
ce sont toujours des maximes singulières, datées si l'on veut, que l'on tente de

faire passer au crible de l'universel, c'est-à-dire au critère d'une loi valable pour
tous. Mais l'universel n'est guère qu'un idéal régulateur, un idéal que certains

philosophes contemporains qui s'inspirent de Kant tentent de construire dans

une discussion publique infinie, plutôt que dans un monologue intérieur, même

lorsque c'est celui excellemment conduit du philosophe de Königsberg. C'est

22 II s'agit bien d'un problème de signification plutôt que d'ontologie : Kant, comme
on sait, ne tient pas les idées pour des êtres, mais pour les transcendantaux de nos
expériences (morales ou cognitives).

23 R. Ogien, op. cit., p. 47.



L'ÉTHIQUE MINIMALE DE RUWEN OGIEN 153

pourquoi «être kantien» implique d'abord et avant tout la mise en œuvre d'une
démarche, la démarche critique, plutôt que l'adoption de la métaphysique qui
peut en découler.

Kant et les kantiens ont peut-être tort d'estimer qu'une volonté libre est

une volonté autonome, autrement dit: qu'une volonté est libre si elle suit

une procédure formelle, celle de se soumettre à une règle qui ne puisse se

contredire elle-même. Mais si l'on veut convaincre un kantien (et cela fait
partie des objectifs de Ruwen Ogien, même s'il ne se fait guère d'illusion sur
ses chances de réussite24), si l'on veut invalider la morale kantienne, il faut
aller la solliciter en son point de départ, dans ce qui en constitue le principe : la
liberté se découvre-t-elle dans l'autonomie morale Ou, pour le dire autrement :

devient-on proprement soi-même dans et par l'appel de la raison, laquelle est à

la fois supérieure et intérieure à nous
À ce stade, on se trouve à un carrefour: raison et liberté sont-elles

réciproques Pour Kant, cela ne fait pas de doute, et c'est même pour lui un
«fait de raison» : la conscience de la loi morale, en moi et au-dessus de moi,
révèle ma destination véritable et personnelle

Or il me semble que, pour Ruwen Ogien, notre véritable liberté ne peut pas
se reconnaître dans l'appel de la raison ; la liberté serait plutôt appréhendée sur
le modèle d'une œuvre d'art : saisir ce qu'est une œuvre d'art, ce n'est pas saisir
des concepts, mais appréhender ce qui la rend unique, singulière, incomparable.
C'est pourquoi je propose de parler d'un déplacement «esthétique» de la morale
de Ruwen Ogien.

2. Morale et esthétique

Dans cette seconde partie, je montrerai d'abord l'association récurrente,
chez Ruwen Ogien, entre moralité, rationalité et idéologie; j'expliciterai enfin

ce que j'ai appelé le déplacement «esthétique» de la morale de Ruwen Ogien.

2.1 Morale, raison et idéologie

L'analyse de la discussion entre Ruwen Ogien et Kant sur le statut de la
raison vaut, je crois, tout autant pour la morale aristotélicienne - et dans une
large mesure pour l'utilitarisme25. À chaque fois, la conclusion est la même:

24 Ibid., p. 13.
23 Selon Ruwen Ogien en effet, la thèse du «bonheur du plus grand nombre», chère

aux utilitaristes, est également une de ces idées générales - ou plutôt impersonnelles

- qui s'opposent à la liberté des individus : «ce que [les utilitaristes] défendent, en réalité,
ce ne sont pas des devoirs envers des personnes particulières, soi-même ou autrui,
mais le devoir de promouvoir le bien-être de tous en général, c'est-à-dire un devoir
impersonnel». R. Ogien, op. cit., p. 40.



154 CHRISTOPHE PISTEUR

Il n'y a pas de différence profonde, dit Ruwen Ogien, entre les éthiques téléologiques
inspirées par Aristote et les morales déontologiques inspirées par Kant. Les deux sont
maximalistes en ce sens qu'elles accordent autant d'importance au rapport à soi-même
qu'au rapport à autrui, et que, au nom de la 'nature humaine' ou de la 'perfection
humaine' pour les unes et de la 'dignité humaine' pour les autres, elles contestent notre
liberté de faire ce que nous voulons de notre vie et de notre corps, même lorsque nous
ne nuisons à personne, ou à personne d'autre que nous-mêmes.26

Dès lors, les concepts moraux, réduits au rang «d'idées générales» ou
«d'entités abstraites», apparaissent comme des instruments d'uniformisation
de la diversité humaine :

Il m'a toujours semblé qu'il n'y avait aucune raison de laisser à la philosophie morale
le douteux privilège de pontifier sur ce qu'est une «vie réussie». [...] de prétendre
savoir ce qui est bien pour les autres sans tenir compte de leur avis, en développant,
par exemple, des théorie 'perfectionnistes' fondées sur l'idée qu'il existerait une
forme d'excellence humaine dont ces théories détiendraient les critères.27

À ce titre, l'ouvrage de Ruwen Ogien se situe bel et bien en nipture avec
les morales traditionnelles. Idéologiques, paternalistes, aliénantes, ces morales,

par leur lien à la raison et à son exigence d'unification qui s'étendrait à tous les

domaines de notre vie, risquent de devenir totalitaires. C'est d'ailleurs ainsi

qu'il conclut son excursus sur l'éthique des vertus :

On peut toujours se demander si l'éthique des vertus ne devrait pas être rejetée tout
simplement parce qu'elle [...] donne une portée trop large au jugement moral. [...]
N'est-ce pas trop N'est-ce pas envahissant, totalitaire ?28

Ce n'est pas pour rien, dès lors, que Ruwen Ogien donne à la morale une
extension minimale :

Pour l'éthique minimale, la vocation de la morale n'est pas de régenter absolument
tous les aspects de notre existence, mais d'affirmer des principes élémentaire:; de
coexistence des libertés individuelles et de coopération sociale équitable.29

La morale reste certes un instrument de contrainte indispensable, mais qui
est subordonné à quelque chose de plus essentiel et qui se situe en dehors du

registre moral proprement dit.

2.2 L'esthétique: une «sortie» de la morale

Si Ruwen Ogien recourt à la morale, malgré la force de contrainte qu'elle
entraîne avec elle, c'est en la limitant le plus possible. C'est ainsi qu'il formule

26 Ibid., p. 60.
27 Ibid., p. 137.
28 Ibid., p. 74.
29 Ibid., p. 197.



L'ETHIQUE MINIMALE DE RUWEN OGIEN 155

ses trois principes moraux: 1. le principe d'indifférence morale du rapport à

soi-même ; 2. le principe de non-nuisance à autrui ; 3. le principe d'égale
considération de chacun30.

Je n'entrerai pas dans le détail de la signification de chacun de ces principes,
de leur non-redondance ou encore de leur compatibilité31. L'essentiel pour mon

propos est de montrer que, pour Ruwen Ogien, et si je vois bien, le remède

fondamental au maximalisme moral, ce n'est pas seulement un minimalisme
moral, mais en quelque sorte une «sortie» de la morale.

Cela me paraît évident dans le premier principe qui évoque l'indifférence
momie du rapport à soi-même. Parfois considéré comme une simple
radicalisation du principe de l'asymétrie morale, ce principe est présenté ailleurs

comme extérieur à la morale; ainsi, entre autres exemples :

[Les idéaux de la vie bonne] n'ont aucune importance morale [...] dans la mesure
où ils ne concernent que le rapport à soi.32

Si le rapport à soi ne relève pas de la morale, comment qualifier ce rapport
Ruwen Ogien le qualifie parfois de «prudentiel», au sens où la raison n'est

que l'instrument aux mains «d'un autre»: le plaisir, ou l'intérêt. La fonction
instrumentale de la raison apparaît notamment dans la réinterprétation qu'il fait
des «devoirs envers soi-même» :

Si on veut garder au devoir de ne pas laisser ses talents à l'abandon son caractère

personnel, il est difficile d'y voir autre chose qu'une prise en compte de ses propres
intérêts à long terme: une maxime d'action prudentielle.33

Ailleurs, ce rapport à soi est également qualifié d'«esthétique», au sens où

l'exigence à soi relèverait du beau ou du laid :

En se comportant de façon théâtralement servile, une personne violerait un 'code de

l'honneur' ou un code 'esthétique' plutôt qu'un principe moral.34

Quoi qu'il en soit de ces termes, que Ruwen Ogien ne définit que très

partiellement dans ces pages, l'essentiel est que ces préceptes, esthétiques
ou prudentiels, se situent à un autre niveau que les préceptes moraux qui
prescrivent, qui ordonnent - pour le meilleur et pour le pire - ce qu'il convient
de faire ou de ne pas faire.

Or ce niveau esthétique ou prudentiel, par opposition au discours moral

proprement dit, semble bien être le point de départ de la réflexion de Ruwen

Ogien. En effet, résumant son projet d'une éthique minimale, Ruwen Ogien
écrit ceci :

30 Ibid., p. 196.
31 Pour une explication de ces principes: cf. R. Ogien, op. cit., p. 153-160.
32 Ibid., p. 168.
33 Ibid., p. 50
34 Ibid., p. 52.



156 CHRISTOPHE PISTEUR

Son idée centrale [de l'éthique minimale] c'est que ce que nous faisons de nous-
mêmes n'a pas d'importance morale tant que nous ne causons pas de tort direct à

autrui. C'est une conception qui repose sur trois principes seulement."

Je ne peux m'empêcher de voir dans ces lignes une sorte de prééminence
d'un ordre extra-moral sur le discours moral, et que c'est le premier qui donne
sens au second. Car il n'est pas question seulement du premier principe ici :

l'indifférence morale du rapport à soi (tant que nous ne causons pas de tort
direct à autrui) est énoncée comme une conception reposant sur trois principes.
Et ailleurs, on peut lire :

C'est autour du principe d'asymétrie morale entre le rapport à soi et le rapport aux
autres dans sa version la plus radicale, l'indifférence morale du rapport à soi-même,
que j'essaie de construire une éthique minimale.36

Ces remarques, qui engagent à première vue seulement le premier principe
ainsi que sa place dans l'économie d'ensemble de l'éthique minimale, apporte,
je crois, une certaine vraisemblance à mon hypothèse. Mais il me semble que
cela vaut tout autant pour les autres principes, en particulier pour le troisième,
celui d'égale considération d'autrui : ne présuppose-t-il pas lui aussi un principe
extra-moral, dans la mesure où, s'il n'y a pas à se prononcer sur la valeur des

autres modes de vie, c'est qu'ils sont uniques, singuliers au même titre que les

œuvres d'art, dans lesquelles on se reconnaît plus ou moins selon les cas, mais

qu'on ne peut guère juger C'est ce que je vais tenter de montrer.
Bien sûr, on pourrait dire que le principe de «l'égale considération d'autrui»

est uniquement un principe moral, mais qui serait simplement pourvu d'une
dimension substantielle :

Le principe de considération égale n'est pas une norme purement formelle ou
procédurale qu'on pourrait réduire à l'impartialité ou justifier par l'impartialité. Il a

un contenu, en ce sens qu'il nous demande de traiter tout le monde aussi bien et pas
aussi mal. Le côté positif du mot «considération» peut nous aider à ne pas oublier
qu'il s'agit d'un principe moral substantiel.37

L'«égale considération d'autrui»: un principe moral substantiel, certes;
mais sur quoi se fonde-t-il

D'abord, Ruwen Ogien estime que ce principe n'est pas une extension du
deuxième principe. Si, en effet, le principe de non-nuisance peut éventuellement

justifier des devoirs d'assistance à des personnes en grave danger, il justifie plus
difficilement un bon nombre de devoirs positifs moins «urgents», comme ceux
de témoigner au tribunal ou de coopérer pour améliorer le bien-être commun.
Du moins : une telle extension du second principe reste largement contestée, ce

qui est une raison suffisante pour ne pas faire du troisième principe une simple
extension du second.

35 Ibid., p. 196.
36 Ibid., p. 31.
37 Ibid., p. 152.



L'ÉTHIQUE MINIMALE DE RUWEN OGIEN 157

Ruwen Ogien préfère la thèse de Thomas Nagel, qu'il résume ainsi :

Il y aurait au moins deux ensembles de choses différentes que personne ne voudrait
qu'on lui fasse et qui seraient, en même temps, des raisons objectives de ne le faire
à personne: 1) Personne ne veut être blessé, insulté, humilié, tué, etc. [...]. C'est en
même temps une raison objective de ne le faire à personne. 2) Personne ne veut être
forcé à faire ce qu'il ne veut pas faire au nom de raisons qu'il ne reconnaît aucunement
[...]. C'est en même temps une raison objective de ne le faire à personne38.

Sans entrer dans les détails de la discussion, nous aurions, dit Ruwen Ogien
en reprenant Thomas Nagel, «des raisons impersonnelles39 de ne pas nuire à

autrui et de considérer également la voix de chacun. C'est un argument brillant
et économique f...]»40.

Le problème est que cet argument semble passer illégitimement de

jugements défait à des jugements de droit. Et c'est pourquoi, sans exclure cette

approche, Ruwen Ogien veut emprunter une autre voie. Selon lui, «on peut
aussi choisir [ces deux principes]41 pour des raisons normatives: respecter la

liberté d'autrui ou l'égalité entre personnes, etc.»42.

Mais qu'est-ce qui fait qu'on n'accorderait plus une «égale considération»
à la liberté ou à l'égalité d'autrui Ici, les explications avancées par Ruwen

Ogien peuvent déconcerter le lecteur, puisque, dans la rubrique de ce qui
menace l'égale considération d'autrui, rentre ce qu'il faut bien appeler des

préjudices émotionnels, lesquels semblaient définitivement éliminés de tout ce

qui pouvait porter atteinte à la liberté individuelle. En effet, s'il faut écarter
les «préjudices émotionnels», c'est parce qu'ils ne sont, pour Ruwen Ogien,

qu'une extension abusive de la notion de préjudice. Pourquoi

Parce que ces souffrances dites «émotionnelles» sont vagues, qu'elles peuvent être
ressenties sans qu'il y ait eu intention de nuire, qu'elles pourraient être infinies et
conduire au moralisme généralisé/5

Le verdict semble sans appel. Et pourtant, s'agissant de la nature de la

considération à porter à autnii dans le troisième principe, on voit réapparaître

la façon dont sont ressenties les attitudes des autres (autrement dit : les

«souffrances émotionnelles»). Ainsi, quand bien même une personne ou un

groupe de personnes se contenterait d'estimer que tous les modes de vie ne se

38 Ibid.. p. 117-118. se référant à Thomas Naget, «Moral Conflict and Political
Legitimacy», dans: G. Dworkin (éd.). Moralitv. Harm and the Law, Boulder. Westview
Press, 1994, p. 68.

39 Le terme est important: il signifie que ce serait des raisons qui vaudraient pour
tout le monde et, à ce titre, des raisons morales de ne pas nuire à autrui et de considérer

également la voix de chacun.
40 Ibid., p. 119.
41 On notera que cette question ne concerne pas seulement le troisième principe,

mais également le second.
42 Ibid., p. 119.
43 Ibid., p. 95.



158 CHRISTOPHE PISTEUR

valent pas et d'émettre des recommandations à autrui sur cette question, Ruwen
Ogien écrit :

Même si cette recommandation est présentée comme une «hypothèse» qui n'est
accompagnée ni de menaces ni de contrainte, comment pourrait-elle ne pas être
ressentie comme un manque de considération, une expression de condescendance,

par les personnes à qui elle s'adresse ?¦"

Dans ces lignes, la modalité du rapport à autnii dépasse de beaucoup le seul

principe moral substantiel qui exige «l'égale considération d'autrui». Car il est
demandé ici non seulement de respecter des modes de vie différents du sien ;

il n'est pas non plus seulement demandé de ne pas avoir des propos méprisants

envers autrui ; ces lignes concernent / 'attitude des personnes qui agissent
ou s'expriment. Or, et si je comprends bien, toute recommandation morale
supposerait un déficit de reconnaissance quant à la valeur de l'autre, pour la

simple raison que le discours moral hiérarchise, «ordonne» le monde selon les

catégories du bien et du mal (ou du moins : selon ce qui est bien et ce qui l'est
moins). Ruwen Ogien nous fait ainsi passer du registre prescriptif au registre
qualitatif des attitudes et des sentiments : au sentiment de n 'être pas estimé

correspond, chez la personne qui exprime une recommandation, / 'attitude d'un
manque d'estime. Ruwen Ogien n'a peut-être pas tort de faire se conespondre
ces deux registres, celui du discours moral et celui, qualitatif, des attitudes et
des sentiments. Peut-on les disjoindre réellement Toujours est-il que l'on a

changé de registre. Car peut-on prescrire de ressentir de l'estime pour autrui
Je ne crois pas45 - à moins que ce troisième principe implique que l'on soit des

«hyper-super-bon-samaritains»46, ce qui serait loin d'une éthique minimale...
Sans doute peut-on dire que le principe de «l'égale considération d'autrui»

reste interne au discours moral dans la mesure où il est porteur d'une exigence,
celle de «traiter tout le monde aussi bien et pas aussi mal»47, et que cette

exigence se réfère à un pnncipe d'égalité (égalité des modes de vie), ou encore
à un principe de liberté (liberté qu'a chacun de vivre selon sa modalité propre).
Mais ce troisième principe (ainsi que les deux autres principes, comme j'ai
commencé à le montrer) ne se comprendrait pas, je crois, sans un ordre qui
le fonde ou, mieux, qui lui donne sa signification : comment est-il possible de

ressentir de l'estime pour tous les modes de vie quels qu'ils soient (tant qu'ils
ne causent pas de torts directs à autrui), si ce n'est parce que, fondamentalement,

chacun est unique, parce que chacun possède une valeur qui n 'a pas

44 Ibid.. p. 136 (c'est nous qui soulignons).
43 Kant lui-même n'allait pas jusque là: «L'amour est une affaire de sensation, non

de vouloir, et je ne peux aimer parce que je le veux, encore moins parce que je le dots
[...]. Mais en tant qu'acte, la bienveillance [...] peut être soumise à une loi du devoir»,
E. Kant, Métaphysique des mœurs. Partie II. Doctrine de la vertu, Introduction, § XII
c, dans: op. cit.. p. 684.

46 R. Ogitn proposait trois degrés de bons samaritains, le plus élevé étant le «super-
bon-samaritain», op. cit.. p. 114.

47 Ibid., p. 152.



L'ÉTHIQUE MINIMALE DE RUWEN OGIEN 159

à être comparée ni jugée C'est à ce titre que le centre de gravité de l'éthique
minimale de Ruwen Ogien me paraît se déplacer vers un niveau qui n'est pas
d'abord prudentiel (focalisé par la notion d'intérêt), mais bien plutôt
«esthétique»: nous sommes uniques, incomparables, comme les œuvres d'art48.

Pour conclure

Beaucoup s'accorderont à dire que la raison, dans son usage théorique,
tend à chosifier le monde : celui-ci, pourtant toujours divers et mouvant, risque
d'être réduit à des concepts, à des mots que l'on peut manipuler et échanger. La
raison porterait en elle un risque majeur, celui d'instrumentaliser tout ce qu'elle
touche. Entre la promesse de maîtriser une destinée humaine tourmentée et

la menace de devenir un «Promêthée déchaîné»49, la raison théorique serait

porteuse d'une ambiguïté indépassable.
C'est pourquoi certains estiment que la raison peut (et doit) avoir un usage

spécifiquement lié à ce qui est «une fin en soi», pour reprendre l'expression
de Kant: ce serait précisément la raison dans son usage pratique. Celle-ci

permettrait, à certaines conditions, de tracer des finalités qui échappent à une
telle chosification, ouvrant ainsi un espace à la «liberté» - lieu spécifique de la

personne humaine.

Mais, si je vois bien, Ruwen Ogien est plus suspicieux au sujet des pouvoirs
de la raison que la plupart des philosophes. Il estime que la raison, y compris
dans son usage pratique, tend également à une forme de chosification : dans

les discours de la philosophie morale, la «liberté» serait prise dans les filets
de mots, lesquels^zgera/e«? ce qu'est une «existence réussie» ou «digne d'être
vécue».

Sans doute est-ce pour cela qu'il ne garde de la morale qu'une version
minimale: tant dans ses principes moraux, que l'on a évoqués, que dans sa

méthode, où l'auteur préfère la conjonction d'arguments (ne visant guère plus

que la plausibilité) à l'entreprise fondationnelle (laquelle espère établir une

vérité). Sans doute aussi, et peut-être surtout, est-ce la raison pour laquelle il
réfère cette version minimale de la morale à un ordre qui lui donne son sens et

que j'ai proposé d'appeler «esthétique» - par analogie avec la singularité des

œuvres d'art.

JS Notons que le niveau «esthétique» dont il est question ici n'exclut pas, par
principe, tout «appel à mieux faire». Ce qui est exclu, ici, c'est: d'une part, la dimension
de contrainte - une dimension propre au registre moral ou éthique - ensuite et surtout,
toute prétention à une certaine objectivité - une prétention qui appartient non seulement
au registre moral ou éthique (encore qu'il faudrait mieux définir le type d'objectivité
qui est visé dans ce type de discours), mais une prétention qui appartient également au

registre Au jugement esthétique, qui hiérarchise les œuvres d'art selon le critère du beau.

«L'exigence esthétique» dont il est question ici, parce qu'elle est purement qualitative,
renonce tout simplement à hiérarchiser les différentes expressions de la vie.

49 H. Jonas, Le principe responsabilité, trad, de l'ail., Paris, Cerf, 1998, p. 15.



160 CHRISTOPHE PISTEUR

Les trois principes moraux me semblent être au service d'une intuition
fondamentale, celle du caractère unique de chaque personne, du caractère

irremplaçable et éminemment estimable de chacun. L'éthique minimale
apparaît ainsi comme un rempart à toute forme de domination sur autrui, y
compris celle que peut engendrer la «bonne morale».

C'est pourquoi le «geste philosophique» de Ruwen Ogien ne devrait pas
laisser insensibles tous ceux qui se reconnaissent dans l'espérance d'une
«libération des opprimés», quand bien même la mise en œuvre de cette

espérance peut diverger radicalement d'une personne à l'autre. Disons qu'il
faudrait pouvoir porter en soi une égale considération de chacune de ces

espérances - tant que celles-ci ne causent pas de tort direct à autrui...


	L'Éthique minimale de Ruwen Ogien : de l'éthique à l'esthétique?

