Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 58 (2008)

Heft: 2-3: I'éthique minimale : dialogues philosophiques avec Ruwen Ogien
Artikel: L'éthique minimale est-elle le meilleur garant de la liberté?

Autor: Dermange, Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381759

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 140 (2008), P. 119-130

L’ETHIQUE MINIMALE EST-ELLE )
LE MEILLEUR GARANT DE LA LIBERTE ?

Francois DERMANGE

Résume

Alors qu’il défend une extension du libéralisme politique au champ de la
morale, Ruwen Ogien plaide pour la liberté. Mais |’assimilation de la liberté
au consentement appauvrit le sens de la liberté, tout comme la supposée
transparence du sujet a lui-méme. En ce sens, le libéralisme politique comme
structure formelle tourne a vide, s’il ne peut compter sur une mise en débat
de perspectives plus substantielles de la liberté, des visions du monde, des
éthiques et des convictions.

Lire une ceuvre et rencontrer son auteur sont deux expériences différentes.
La lecture de L 'éthique aujourd 'hui, le dernier ouvrage de Ruwen Ogien, aura
suscité bien des agacements et — oserais-je le dire — le désir de la polémique
contre des théses souvent péremptoires. La rencontre est tout autre : I’homme est
charmant, ouvert au dialogue, bien plus modeste que ses €crits ne le laissaient
deviner. Discuter des théses d’Ogien est alors difficile, par peur de durcir les
arguments par des mots. J’espere ne pas y succomber, souhaitant que cette
contribution ne soit pas lue comme un réquisitoire, mais comme une invite a un
dialogue poursuivi autour des vraies questions que souléve ce livre.

On pourrait d’emblée contester Ogien sur 1’éclectisme de sa méthode,
juxtaposant des arguments emprunté s aux grandes théories morales (Mill,
Aristote ou Kant), des €léments de philosophie analytique, des exemples tirés
des éthiques appliquées et méme de son expérience subjective. Ce mélange
déroute le lecteur qui s’étonne de certains courts-circuits. Je n’en donnerai qu’un
exemple: suffit-il de ridiculiser la condamnation kantienne de la masturbation
pour que toutes les objections de Kant contre le suicide s’évanouissent sans
autre forme d’argument' ? Plus sérieusement: Ogien ne partage-t-il pas avec
I"utilitarisme le paradoxe de prétendre étre simplement descriptiftout en voulant
étre fortement normatif ? A quoi bon vouloir transformer nos sociétés si I’on se
contente de dire ce qu’elles sont ? Tout en s’interdisant de faire référence a une
supposée moralité de sens commun?, Ogien ne tombe-t-il pas dans le travers

' R. OGIEN, L éthique aujourd’hui. Maximalistes et minimalistes, Paris, Gallimard,
2007, p. 47-48.
2 Ibid., p. 31.



120 FRANCOIS DERMANGE

du paralogisme naturaliste lorsqu’il reproche aux autres éthiques de ne pas étre
«en harmonie avec les tendances a la tolérance des sociétés démocratiques,
laiques et pluralistes»? ?

Ces critiques méthodologiques posées, je voudrais en venir a la discussion
de ce qui me parait étre le cceur de ’argument. Le brouillage des pistes n’est
pas le symptome d’un esprit brouillon: Ogien suit une ligne claire, rassemblant
tout ce qui peut donner une justification satisfaisante au minimalisme moral et
a sa these de I’'indifférence morale du rapport a soi-méme. S’il recourt a des
situations concretes comme la toxicomanie, le suicide ou les relations sexuelles
entre personnes consentantes, ¢’est que tous ces exemples illustrent 1’accep-
tation par le consensus social de ce que le risque d’'un dommage ne suffit pas
a faire entrer ces situations dans le champ «moral», du moment que nul n’a
subi de tort contre son gré*. Si on regarde cela en bonne part, on dira qu’Ogien
suit ainsi le chemin inauguré par John Rawls, mettant a jour les intuitions
partagées de nos sociétés libérales’. L’appréciation commune devrait en tous
les cas suffire a ébranler I’apparente unanimité des doctrines philosophiques
qui postulent que le devoir envers soi-méme est en rapport étroit avec le devoir
envers autrui. Ogien veut débarrasser les systtmes moraux des «crimes sans
victimes», qui ne font de torts directs qu’a des personnes consentantes. Sans
doute n’est-il pas souhaitable, pour des raisons prudentielles ou esthétiques,
de pratiquer la prostitution ou |’euthanasie, ou d’étre héroinomane, mais il
demande que ces conduites soient évaluées de maniére strictement neutre sur
le plan moral.

Je discuterai cette these sur trois plans distincts. J’interrogerai tout d’abord
la nature du consentement, puis I’asymétrie du rapport a autrui et a soi, et enfin
les rapports de 1’éthique et du libéralisme politique. Mon point de vue sera celui
du théologien, dans un dialogue que j’espére constructif avec la philosophie.

1. La liberteé et le consentement

La liberté¢ est au fondement des sociétés libérales. Comme le souligne
Michael Walzer, «le libéralisme est un monde de murs, et chacun d’entre
eux engendre une liberté nouvelle»®. Des frontiéres séparent et entourent
I’Eglise, 1’école, le marché et la famille et protégent chaque fois ce qu’on
pourrait appeler une intégrité institutionnelle, qui prévient les conquétes et les
mainmises d’un dispositif social sur les autres. L’Etat renonce a se prononcer

3 Ibid., p. 13.

* Ibid., p. 21.

> De I’aveu méme de John Rawls, la théorie de la justice cherche moins a fonder
une nouvelle théorie morale qu’a mettre a jour les principes de justice partagés dans les
sociétés libérales occidentales: J. Rawts, «The Law of Peoples», Critical Inquiry, 20
(Fall 1993), p. 36-68, en particulier p. 39.

¢ M. WaLzer, Pluralisme et démocratie, Paris, Editions Esprit, 1997, p. 30.



L’ETHIQUE LIBERALE MEILLEUR GARANT DE LA LIBERTE? 121

sur la foi des fideles, sur le contenu de ’enseignement & 1’université, sur la
maniere dont nous gagnons et dépensons notre argent ou sur les expressions de
notre sexualité. La seule réserve posée a la liberté est qu’elle ne doit pas porter
atteinte a celle d’autrui et a sa personne, selon le fameux «harm principle»
de John Stuart Mill qu’Ogien reprend a son compte. Dans un sens, ’art de la
séparation demande, selon Walzer, a chaque dispositif social de reconnaitre
d’abord le mur qui marque sa limite. C’est en ce sens qu’il faut comprendre la
frontiere qui sépare la vie publique de la vie privée:

[La séparation de la vie publique et de la vie privée] crée la sphére de la liberté
individuelle et familiale, délimite 1’intimité et le foyer. Plus récemment, elle a été
décrite comme sphere de la liberté sexuelle. C’est vrai mais ce n’est pas originel-
lement ni essentiellement cela. La vie privée englobe un trés vaste champ d’intéréts
et d’activités, tout ce que nous décidons de faire, a I’exception de I’inceste, du viol et
du meurtre, dans notre foyer ou avec nos proches et nos amis: lire des livres, parler
politique, tenir un journal, enseigner notre savoir a nos enfants, cultiver (et méme
négliger) notre jardin.”

Dans une société libérale, on attend simplement de 1’Etat qu’il protége la
possibilité pour chacun de développer ses propres visées du bien. Chacun est
né libre et la liberté est posée sans condition et sans jugement dans la maniére
dont elle s’exerce. Une telle conception ne va pourtant pas de soi; elle résulte
d’une longue évolution philosophique et politique, dont la célébre conférence
de Benjamin Constant en 1819 sur la liberté¢ des modernes comparée a celle des
anciens est certainement une étape importante :

Nous ne pouvons plus jouir de la liberté des anciens, qui se composait de la partici-
pation active et constante au pouvoir collectif. Notre liberté a nous doit se composer
de la jouissance paisible de I’indépendance privée. [...] Le but des anciens était le
partage du pouvoir social entre tous les citoyens d’une méme patrie; c’était la ce
qu'ils nommaient liberté. Le but des modernes est la sécurité dans les jouissances
privées; et ils nomment liberté les garanties accordées par les institutions a ces
jouissances. ®

L’analyse de Constant est d’abord politique. Les modernes ne congoivent
plus la liberté comme un pouvoir de décision concernant le bien commun;
ils attendent du pouvoir la protection de leurs intéréts privés. Ogien transpose
la méme analyse au niveau moral. Alors que les principales théories morales
classiques partagent une conception perfectionniste de la liberté, exigeant
le cas échéant le sacrifice des intéréts individuels au nom de quelque valeur
supposée supérieure, I’auteur de L éthique aujourd’hui plaide pour une vision
plus modeste de la liberté, qui préserve d’abord ce & quoi I’individu consent, et
renonce a tout jugement moral sur les actes qui ne le concernent que lui-méme.
Ogien reprend ainsi I'idée communément acceptée d’une liberté reconnue

7 Ibid., p. 32.
¥ B. ConstanT, «De la liberté des anciens comparée a celle des modernes» (1819),
in: Ecrits politiques, Paris, Gallimard, 1997, p. 275-276.



122 FRANCOIS DERMANGE

jusqu’au point ou elle entre en conflit avec celle des autres, tout en interprétant
cette liberté comme consentement: consentir, ¢’est non seulement autoriser
mais approuver, consentir volontiers et finalement vouloir.

Ce faisant, Ogien sait qu’il est en désaccord avec le perfectionnisme qui
sous-tend les conceptions de la liberté des trois principaux modéeles philoso-
phiques qui marquent le débat éthique. La forme en est minimale dans 1’uti-
litarisme, dont la description «scientifique» s’en tient a ce que les individus
sont apparemment : égoistes, indépendants, avides et solitaires. Toutefois 1"uti-
litariste sait bien que cette anthropologie simplifie la réalité au nom du souci
opérationnel de pouvoir comparer les préférences individuelles, mais surtout
il demande, en adhérant a sa théorie, qu’on accepte de prendre le point de vue
impartial et altruiste d’un juge utilitariste, qui cherche le bonheur du plus grand
nombre possible d’individus, chacun ne comptant que pour un. Au moins le
juge utilitariste et ceux qui le reconnaissent dans sa fonction ont-ils ainsi une
vision haute de la liberté, fort différente de celle des individus communs.

Sous une forme bien diftérente, le perfectionnisme n’est pas absent chez
Kant. Ne devient véritablement libre, c’est-a-dire pleinement humain, que celui
qui est autonome, la volonté auto-législatrice lui dictant un devoir qui le place
a ’égal de tout autre. En un sens, la morale vient ainsi corriger une asymétrie
naturelle et spontanée — j’attends des autres qu’ils soient parfaits mais je
recherche mon propre bonheur — par une asymétrie inverse — mon devoir me
dicte d’avoir pour fins ma perfection propre et le bonheur d’autrui®.

Quant a Aristote, il est clair que pour lui c’est a travers une maitrise de
ses passions que le sujet moral se réalise lui-méme. S’efforcant d’agir comme
I’homme vertueux qu’il admire, le sage se forge peu a peu une seconde nature.
Homme heureux, il a besoin d’amis en qui il ne recherche ni I’agréable, ni
I’utile, mais la vertu dont ses amis partagent le sens, et méme la vertu d’amitié
doit, parmi les vertus, céder la place a la justice, parce que celle-ci est plus
universelle et moins attachée aux intéréts immeédiats du sage.

Pour ces trois courants, laisser, comme le veut Ogien, I"individu hors du
champ moral pour le motif qu’il fait ce qu’il veut du moment qu’il ne lese pas
autrui reposerait sur une équivoque puisque /a volonté ne peut étre droite que
lorsqu’elle suit son devoir. La constitution du sujet est le préalable de toute
question morale. Pour qu’il y ait un «je» et que celui-ci échappe au solipsisme,
il faut qu’il se regarde comme un autre pour gagner en hauteur et en universalité.
La liberté n’est pas une donnée de nature. Elle se construit lorsque le sujet
s’affranchit de tout élément partisan ou arbitraire, soit que la morale estime
que I’individu se méprend sur le sens de son devenir (et c’est a la philosophie
de I’éclairer), soit qu’il se donne un privilege excessif (et c’est & la philosophie
de lui rappeler que toute conception de la justice a pour matrice ’égalité et la
réciprocité). Le sujet n’est pas posé d’emblée par ce qu’il per¢oit de lui-méme,
il se construit, il se découvre, il se gagne au prix d’un détour.

 E. Kant, Métaphysique des meeurs. Introduction a la doctrine de la vertu, § 1V, in:
Ip., Euvres philosophiques, F. Alquié éd., Paris, Gallimard, Paris, 1986, vol. 3, p. 664.



L’ETHIQUE LIBERALE MEILLEUR GARANT DE LA LIBERTE? 123

Ogien n’est pas seul a contester cette analyse. Avec des arguments
divers, de nombreuses voix ont mis en question le perfectionnisme dans son
opérationnalité ou sa téléologie incertaine, jugeant cette auto-constitution du
sujet trop abstraite, trop peu soucieuse du pluralisme et de 1’altérité réelle des
autres et en un mot trop solipsiste encore. La raison peut-elle vraiment atteindre
I'universel ? Dans des sens trés différents, de nouvelles formes d’utilitarisme,
des éthiques postmodernes et celle de Lévinas plaident pour une prise en compte
plus franche de I’altérité pratique, laissant dans I’ombre le statut du sujet. Sans
doute Ogien partage-t-il une part de ces objections, mais il reproche surtout
aux €thiques «maximalistes» leur caractére envahissant. Les devoirs moraux
qu’elles imposent ne sont-ils pas autant d’entraves a la liberté ? Les prétendues
offenses a «Dieu», a la Nature ou a la Dignité humaine s’adresseraient a des
entités abstraites ou symboliques et devraient étre rangées parmi les «crimes
sans victimes». Un carton rouge reviendrait aux éthiques des vertus, qualifiées
de «totalitaires», parce qu’elles jugeraient «non pas seulement nos actions,
mais nos pensées, nos motifs, notre caractere, nos visions du monde, notre
facon de marcher ou de nous habiller et ainsi de suite» '°. En d’autres termes,
le devoir moral vis-a-vis de soi-méme ne serait qu’une sorte de sur-moi qui
jugerait en interdisant au sujet d’exister. Au bout du compte, toute éthique non
minimaliste prétendrait faire le bonheur des gens contre leur gré au nom d’un
féodalisme contraire a la tradition libérale. Seule 1’éthique minimale serait a
méme de défendre la liberte.

Il me semble pourtant qu’une telle thése est excessivement simplificatrice.
Un rapide rapprochement avec la bioéthique est a cet égard instructif. Les
Principles of biomedical ethics'' de Tom Beauchamp et James Childress qui en
ont balis¢ le champ depuis trente ans mettent en avant I’autonomie du patient
contre le paternalisme du corps médical, mais [’autonomie n’a plus le sens
technique kantien de se donner a soi-méme une loi morale valable universel-
lement. L’autonomie signifie plus simplement I’obligation pour les soignants de
respecter le consentement individuel, censé traduire les valeurs fondamentales
du patient en méme temps que I’évaluation subjective des conséquences de ses
choix. Beauchamp et Childress semblent ainsi donner raison a Ogien.

A vy regarder de plus pres, on s’apergoit que loin d’étre €rigé en absolu,
le consentement y est doublement tempéré. 1l I’est tout d’abord par la prise
en compte des personnes vulnérables. L’éthique du consentement donne un
droit de veto a la personne, mais elle n’exprime pas nécessairement ses attentes
positives légitimes. L’autonomie est alors équilibrée par ces autres principes
que sont la bienfaisance, la non-malfaisance et la justice. Ogien est sans doute
sensible & I’argument car il est un instant tenté de joindre au principe négatif
de ne pas nuire a autrui un principe positif d’assistance '°. Mais il se ravise

' R. OcieN, L éthique aujourd hui, p. 74.

"' T. BeaucHamp, J. CHILDRESS, Principles of biomedical ethics, New York-Oxford,
Oxford University Press, 1979 (révisé en 1983,1989, 1994, 2001).

12 R. OGIEN, op. cit., p. 100 sq.



124 FRANCOIS DERMANGE

aussitot, préférant le principe d’'égale considération des revendications de
chacun a la bienfaisance ou a la compassion, suspectes d’aller de pair avec la
police morale privée. On doit toutefois se demander si la prise en compte des
individus uniquement a travers leur parole — consentement et revendications
— n’offre pas une vue tronquée des personnes et de leurs attentes et si, a tout
prendre, il ne faut pas accepter le risque d’un certain paternalisme plutot que
de consacrer un modele purement contractualiste dans lequel ’autre n’existe
pas s’il ne demande rien.

D’autre part, Beauchamp et Childress prennent soin de préciser que le
consentement doit étre «libre et éclairé», ce qui n’implique pas seulement un
devoir d’information de la part des soignants, mais une aptitude a consentir, qui
dépend du type de choix a faire, du moment et des circonstances entourant la
décision. Dans bien des cas, le seul fait d’acquiescer ne vaut pas consentement.
Par exemple, le Comité national consultatif d’éthique frangais avait été saisi
d’une demande sur I’opportunité de tester des médicaments destinés a diminuer
la libido de détenus pour délits sexuels et 1l avait estimé que le cadre méme de
la détention mettait en question le caractére éclairé du consentement . Dans
le principe, le consentement n’est «libre et éclairé» qu’une fois affranchi des
contraintes psychologiques, sociologiques ou économiques qui peuvent peser
sur la décision. Méme s’il est difficile de vérifier que de telles conditions sont
bien remplies, la redondance apparente des termes «consentement libre» doit
inciter a une certaine prudence: le consentement n’est pas toujours synonyme
de liberté. Ogien rétorquerait sans doute qu’il est impossible de faire la part
des choses entre un bon et un mauvais consentement et que le questionnement
sur le consentement est la plupart du temps stratégique seulement. Apres s’étre
demandé¢, par exemple, si les prostituées consentent vraiment, 1’interlocuteur
avouera bient6t que, méme si elles consentent, il désapprouve leur conduite.
Mais ici encore, le risque repéré par Ogien suffit-il a justifier sa position ?
Ogien ne risque-t-il pas de réduire les individus a des entités abstraites, dénuées
d’histoire, de chair et de sensibilité ? Ne doit-on pas entendre avec sérieux la
remarque d’Antoine Garapon au cours d’un entretien radiophonique, relevant
que l’ascete, le gréviste de la faim et ’anorexique ne doivent pas étre traités
de la méme fagon, bien que tous trois consentent a ne rien manger et ne lésent
qu’eux-meémes.

Cette remarque en appelle une autre. N’est-ce pas finalement une illusion
philosophique de croire que la rationalité qui s’exprime dans le consentement
doit étre seule prise en compte ? On connait I’analyse d’Aristote sur 1’alcoo-
lisme. Le caractere étant acquis par la répétition des mémes actes volontaires,
nous en sommes responsables : ¢’est par sa faute que [’ivrogne est ivrogne, car
méme s’il parait agir involontairement, I’origine de son état est bien volontaire .

B Avis sur la prescription de substances antiandrogéniques a des détenus condamnés
pour des infractions a caractére sexuel, N°39, 7 décembre 1993,
4 AristotE, Ethique a Nicomagque 111, 7.



L'ETHIQUE LIBERALE MEILLEUR GARANT DE LA LIBERTE? 125

A mille lieues d”Aristote par ailleurs, Ogien partage au moins ce point: I’action
est imputable a la volonté et toute philosophie de ’action peut a bon droit s’en
tenir a elle. Le théologien sera sur ce point plus hésitant, non seulement parce
qu’il sait la récalcitrance humaine a suivre la voix de la volonté — ce que la
théologie désigne comme «péché» — mais plus fondamentalement parce qu’il
s’intéresse non a un homme abstrait mais a «I’homme réel». L’argumentaire
d’Ogien est ¢émaillé d’exemples, souvent en rapport avec la pratique sexuelle.
Or le consentement amoureux et méme sexuel n’est-il pas précisément 1'illus-
tration d’un champ de ’action ou le désir, le don, la séduction, I’émoi de la
chair, le fantasme, la passion, le sentiment ou la tendresse emportent les parte-
naires dans des territoires inconnus a leur seule rationalité ?

2. L’asymétrie du rapport a soi et du rapport a autrui

Faut-il penser le rapport a soi comme une extension du rapport a autrui ?
Des éthiques aussi différentes que celles d’Aristote, de Kant ou de " utilitarisme
répondent par I’affirmative, attendant du sujet moral qu’il se regarde lui-méme
comme n’importe lequel des autres avec lesquels il est en relation. Ogien le
conteste par un simple argument :

Tuer n’est pas sur le méme plan que se tuer et ce que je me fais a moi-méme n’est
pas sur le méme plan que ce qu’on me fait ou ce que je fais a autrui.

Il n’est pas sir que I’argument suffise a renverser Aristote et Kant. Lorsque
I'un et I’autre estiment que le suicide est immoral, soit par manque d’énergie et
de courage devant des taches pénibles (Aristote '), soit par la qualité de personne
de son auteur et par le devoir envers soi-méme de conserver sa vie (Kant'”),
ils n’entendent pas mettre le crime et le suicide sur le méme plan. Aristote et
Kant veulent simplement dire que méme lorsqu’elle n’a pas d’incidence sur
des tiers, I’action réflexive est bien du ressort de la morale et dun devoir qui
oblige la volonté. La question est donc de savoir si I’individu a ou non des
devoirs moraux envers lui-méme et si ceux-ci ont quelque chose a voir avec
ceux qu’il découvre dans la relation a autrui. Le libéralisme consacre certes
une certaine asymétrie du rapport a soi et du rapport a autrui, mais non une
asymétrie complete. Ricceur a fort bien montré que les sociétés libérales ont
repris la définition kantienne de la liberté comme autonomie, mais qu’elles ont
interprété I’idée de I’avenement du sujet auto-législateur dans celui du citoyen
reconnaissant I’autorité des normes juridiques démocratiques pour régler sa
conduite '*. Etre libre ne suppose plus que le sujet se regarde lui-méme comme

R. OcGien, op. cit., p. 55,

ARISTOTE, Ethique a Nicomaque 11, 11, 10.

" E. KanT, Doctrine de la vertu, Métaphysique des meeurs § 6, p. 706 sq.

P. Riccur, «Ethique et politique» (1986), in: Du texte a [ 'action. Essais d’hermé-
neutique II, Paris, Seuil, 1998, p. 439.



126 FRANCOIS DERMANGE

un autre, mais simplement qu’il respecte les droits des autres a 1’égal des siens.
Cela implique encore une forme de réciprocité, méme si celle-ci est d’une
nature différente de celle imaginée par Kant.

Les communautariens vont plus loin encore lorsqu’ils dénoncent la fiction
de I'individu abstrait des sociétés libérales. Sans contester la place de I’individu,
ils demandent qu’on reconnaisse au moins que I’individualité présuppose un
«enchassement» dans un horizon de valeurs historico-culturelles a partir duquel
I’individu se comprend lui-méme '°. Nous ne sommes pas des «je» qui décidons
de nous associer a d’autres «je» pour dire ensuite «nous»; c’est a travers le
«nous» que nous découvrons notre «je», en voyant que les autres sont a la fois
similaires et différents de nous®’. Le soi est avant tout un soi socialisé et non,
comme dans 1’éthique minimale, un point fixe indépendant.

Mais surtout 1’analyse d’Ogien postule une transparence de la relation a
sol qui méconnait que I’individu reste toujours un étranger a [’égard de lui-
méme. Nos contemporains le savent bien, eux qui n’exaltent pas seulement
I’individu et la vie privée, mais qui se pergoivent fragiles et incertains, jusque
dans leurs promesses et leurs engagements contractuels. Un sociologue notait
ainsi récemment le poids relatif de la parole donnée:

La parole donnée n’a plus, pour une grande majorité des interrogés, force de loi.
On estime normal au contraire de pouvoir revenir sur ses engagements, changer
d’avis, changer d’humeur, et se délier en conséquence de décisions communes: on
rapportera au magasin I’ordinateur acheté la veille, on s’attribuera la possibilité de
renoncer selon son gré au bail déja signé, a la voiture commandée. *'

Cette fragilité n’est qu’un symptome d’une expérience humaine fonda-
mentale que la philosophie et la théologie ont depuis longtemps pergue. Certes
le théologien peut partager avec Ogien la dénonciation des méfaits culpabili-
sants des discours moralisateurs si souvent relayés par les Eglises. Laissons
les gens vivre sans les encombrer de devoirs qui n’ont d’effets que sur eux-
mémes ! Occupons-nous plutdt des vrais enjeux de justice sociale, 1a ot nos
actions ont si souvent — que nous en ayons conscience ou non — des effets
dommageables pour les autres. De ce point de vue, I’asymétrie entre le rapport
a sol et le rapport a autrui remet 1’église au milieu du village : la justice est plus
importante que nos projets de perfection morale personnelle.

Pourtant le théologien protestant ne peut faire I'impasse sur les textes
bibliques et leur appel a transformer 1’existence dans la relation a Dieu et aux
autres. Le christianisme a la conviction que nous ne savons pas plus sponta-

' C. TAYLOR, The Sources of the Self, Cambridge, Mass., Harvard University Press,
1989, p. 35.

2 8. Hauerwas, «The Servant Community : Christian Social Ethics», in: Ip., The
Peaceable Kingdom : a Primer in Christian Ethics, Notre Dame / London University of
Notre Dame Press, 1984, p. 97.

21 J. KeLLerHaLs, N. LANGUIN , M. Sarpi, «Le sentiment de responsabilité dans les
mentalités contemporaines», Droit et société, 47, 2001/1, p. 265.



L'ETHIQUE LIBERALE MEILLEUR GARANT DE LA LIBERTE? 127

nément qui nous sommes vraiment que nous ne connaissons le vrai Dieu. En
un sens, peu importe qu’il s’agisse de notre consentement spontané ou de
notre consentement réfiéchi, comme le veulent les éthiques philosophiques
classiques. Le christianisme doute qu’un travail réflexif superficiel ou sérieux
suffise a dire I’identité du sujet. Nos actes traduisent si mal ce que nous voulons,
notre volonté est si incertaine, nos efforts échouent si souvent et, si d’aventure
ils réussissent, c’est en un sens pire encore, car ils nous donnent I’illusion que
nous pouvons par nous-mémes devenir des gens de bien. Ce que le sujet croit
étre est probablement aussi loin de ce qu’il est vraiment que 1’idole du vrai Dieu.
Pour le christianisme, le mot d’ Augustin dans les Confessions — «Vous étiez au
dedans, moi au dehors de moi-méme» * — signifie quelque chose de vrai. C’est
pourquoi le christianisme exprime la découverte de I’identité comme nouvelle
naissance : «Tu peux naitre de nouveau», dit Jésus a Nicodéme (Jean 3).

Certes, cette position est risquée car, mal comprise, elle pourrait autoriser un
tiers a dire, mieux que I’intéressé lui-méme, quelle est sa véritable identité. Il faut
répondre a cela que ce n’est que dans I’eschatologie que I’individu découvrira
qui il est; «aujourd’hut, dit I’apotre Paul, nous voyons comme dans un miroir, de
maniére obscure, mais alors nous verrons face a face; aujourd’hui je connais en
partie, mais alors je connaitrai comme j’ai ét¢ connu» (1 Co 13,12). En attendant,
nul ne se tient au lieu de la vérité du sujet, ni I'intéressé¢ lui-méme, ni bien sur
un tiers extérieur. Chacun reste un mystére pour lui-méme et les autres, ne se
découvrant que par surprise et de maniére toujours incomplete. Une telle idée a
fort bien été sentie par Karl Barth (1886-1968) dans un bref passage:

Notre monologue est sans aucun doute un malentendu permanent avec nous-mémes.
Car nous entendons la voix de notre moi a venir avec les oreilles de notre moi
présent. Aussi n’est-ce qu’avec une prudence et une réticence extrémes que nous
nous servirons de ce que nous prenons pour la voix de notre conscience comme
d’un critére pour reconnaitre, relativement a la voix du prochain la véritable
autorité. Nous ne voudrons pas conquérir la liberté de conscience sous la forme de
cet autonomisme insensé qui est devenu si caractéristique d’une pensée moderne
déseschatologisée [...] Nous, nous chercherons en Dieu, sachant que ce que nous
serons n’est pas encore manifesté. Telle est la réserve. Mais sous cette réserve, il est
vrai que notre propre voix est, dans la conscience, la voix de Dieu.*

Dans cette citation, Barth est bien plus kantien qu’on a ’habitude de le
considérer. La conscience peut méme étre entendue comme la voix de Dieu,
mais pour autant qu’elle soit dialogue, tension entre ce que le sujet sait étre et
ce qu’il est en relation a Dieu et donc entre ce qu’il sait de lui-méme et ce qu’il
ne sait pas encore et qui ne sera découvert que dans 1’eschaton. C’est a travers
Dieu seulement et la relation a autrui que [’humain peut accéder a ce qu’il est
vraiment : un étre pécheur mais aimée, juge et relevé, pour étre finalement libre.
On notera que, dans cet extrait, Barth pense, lui aussi, a une sorte d’asymétrie

=]

* AucustiN, Confessions 10, 27.
* K. BartH, Ethique; Cours donné a Miinster et a Bonn, 1928-1930, éd. par
D.Braun, trad. de I’all., Paris, P.U.F., 1998, vol. 2, p. 320.

o



128 FRANCOIS DERMANGE

entre la relation a soi et la relation a autrui, mais plutét sous la forme d’une
complémentarité dialectique; celui qui a autorité sur moi, c’est le prochain,
mais ce qui me fait reconnaitre la légitimité de la revendication d’autrui reste
ma conscience.

Une telle idée n’a sans doute guére de portée pratique, juridique ou
sociale, car ¢’est a chacun d’en faire I’expérience et de vivre cet étonnement
de I’étrangeté de la découverte de soi a soi, mais cela ébranlera la confiance
trop naive dans un sujet transparent a lui-méme, auto-constitué et indépendant.
Quant au devoir vis-a-vis de soi qui en découle, peut-on ’expliciter davantage
que la conclusion du Journal d'un curé de campagne :

Il est plus facile que I’on croit de se hair. La grace est de s’oublier. Mais si tout
orgueil était mort en nous, la grice des grices serait de s’aimer humblement soi-
méme, comme n’importe lequel des membres souffrants de Jésus-Christ.

Georges Bernanos explicite ainsi une symétrie dans la relation a soi et a
autrui qu’on ne saurait qualifier de minimaliste ou de maximaliste et dont on
pourrait dire en référence a Paul Tillich qu’elle consiste a s’accepter comme on
accepte quiconque, en dépit du fait que lui et moi sommes inacceptables.

3. Lelibéralisme, I’éthique et le droit

Explicitement, le projet d’Ogien s’inscrit dans la logique des sociétés
libérales, en se proposant d’étendre au champ moral ce qui a déja été reconnu
au niveau du politique et du droit. On peut toutefois se demander si cette
assimilation n’est précisément pas dangereuse pour la liberté et s’il n’est pas
préférable de préserver la distinction de deux niveaux d’analyse.

Si la philosophie a si soigneusement différencié le niveau politique du
niveau moral, ¢’était en etfet d’abord pour préserver la liberté du sujet. Qu’on
pense ici a Aristote: dans le champ politique, les actes moraux le sont essen-
tiellement par I’éducation et plus généralement par la contrainte. Cela n’est pas
sans valeur morale puisque le sujet s’habitue ainsi a pratiquer le bien, mais il
n’en reste pas moins qu’il manque alors certains traits essentiels pour qu’on
puisse y reconnaitre la vertu:

En premier lieu, I’homme doit savoir ce qu’il fait, ensuite choisir librement I’acte en
question et le choisir en vue de cet acte lui-méme; et en troisiéme lieu I’accomplir
dans une disposition d’esprit ferme et inébranlable *.

La méme chose vaut pour Kant. Dans ses Principes métaphysiques de
la doctrine du droit, Kant pose au droit deux questions: Quid sit juris ?,
c’est-a-dire quelle est dans tel ou tel proces la solution de droit, quelle régle
s’applique dans ce cas précis, qu’est-ce qui est de droit ? et d’autre part Quid

24 ARISTOTE, Ethique a Nicomague 11, 3, 1105a, 30 sq.



L’ETHIQUE LIBERALE MEILLEUR GARANT DE LA LIBERTE? 129

Jus ?, c’est-a-dire qu’est-ce que le droit 7> Ces deux questions établissent
une distinction classique entre le droit et la philosophie. Le droit a pour fin la
sécurité, 1’éthique a pour fin le bonheur; le droit se borne essentiellement aux
prescriptions négatives, 1’éthique pose aussi des exigences positives; le droit ne
prend en compte que les actes extérieurs, c’est dans I'intériorité que 1’éthique
juge I’'intentionnalité de la volonté; I’éthique laisse ouverte une responsabilité
infinie que le droit vient circonscrire, absoudre par la peine, borner par la
prescription.

Fidéle a son souci de ne pas s’immiscer dans le secret des consciences,
I’Etat libéral a pris soin de s’en tenir au droit ainsi défini ; mais occulter 1’autre
versant au point d’identifier avec Ogien I’éthique au droit risque paradoxalement
de mettre en péril la liberté. On peut donner a cela au moins trois arguments.

S’il laisse une large part a la procédure, a la liberté et au consentement,
le modéle formel du libéralisme présuppose certains droits, «naturels» ou
au moins constitutionnels, protégés par I’Etat, antérieurs aux conceptions
individuelles. Ces droits sont supposés étre inaliénables, opposables méme
aux individus consentants. Pensons ici a I’Habeas corpus. Nul ne peut vouloir
aliéner son corps ou sa liberté. Or on peut se demander si une telle conception
n’est pas remise en cause dans certains exemples donnés par Ogien, lorsqu’il
est question de commerce d’organes ou de services sexuels.

La mise entre parentheses libérale des conceptions du bien des individus
suppose en amont que ces individus ont des conceptions du bien. Un systeme
formel ne peut fonctionner que si des conceptions substantielles s’y affrontent.
Pour les péres fondateurs du libéralisme, il était entendu que le libéralisme
était une doctrine politique négative qui devait empécher la guerre de tous
contre tous, mais qui présupposait la possibilité positive pour les individus de
construire leur identit¢ et d’intérioriser certaines valeurs et comportements.
Pas d’éthique minimale sans éthiques maximales plurielles a travers lesquelles
les individus se comprennent eux-mémes et construisent leur identité.
Mill, qu’Ogien cite constamment, ne dit pas autre chose, lui qui valorise le
dévouement et la bienveillance et ne méprise pas — n’en déplaise a Ogien — la
valeur morale des vertus privées.

Si I’on ne peut mettre en doute qu’un homme de noble caractére soit toujours plus
heureux que les autres en raison de sa noblesse, on ne peut douter qu’il rende les
autres plus heureux et que la société en général en retire un immense bénéfice. *

Que se passerait-il si I’éthique minimale était seule & s’appliquer ? L’Etat
de droit moderne, que nous valorisons pour son idéal démocratique de respect
et de tolérance, pourrait n’étre alors qu’un vecteur d’une vaste entreprise de
subordination des personnes. Certains le craignent, comme Jean-Marc Gitti,
avec des arguments communautariens. L’Etat tout-puissant aurait compris qu’il

2 E. KaNT, Introduction a la doctrine du droit, Métaphysique des meeurs, § B, p.477 sq.
2 J.S. ML, L utilitarisme, trad. de I’angl., Paris, P.U.F., 1999, p. 55-58.



130 FRANCOIS DERMANGE

ne peut s’étendre qu’en détruisant ce qui lui échappe. Au nom de I’affranchis-
sement qu’il promet, I’Etat exigerait des personnes qu’elles renoncent a leurs
appartenances; la nation, 1'Eglise ou la famille devenant suspectes dés lors
qu’elles s’interposent entre 1’individu et I’Etat?’. Mais on trouve une crainte
paralléle dans I’Ecole de Francfort, dans certains textes de Karl-Otto Apel ou
de Jiirgen Habermas. La liberté risque fort de n’étre que de fagade lorsque
les décisions des individus n’offrent que des visions privatisées du monde. La
possibilité pour les individus de prendre des décisions libres aura beau étre
postulée, nul ne pourra plus mettre en ceuvre cette possibilité :

L’idée de liberté humaine ne devient-elle pas alors une illusion, comme i’affirme
effectivement le marxisme ? [...] Dans ces conditions, il n’est pas surprenant que
la foule solitaire de la société occidentale fasse finalement de moins en moins
usage de la possibilité, postulée par le systeme idéologique, de ses décisions de
conscience existentielles, et qu’elle n’agisse plus de fagon «autonome», mais de
fagon «hétéronome», ou encore — pour employer un autre vocabulaire sociologique
—, qu’elle se laisse «manipuler», au sens de la manipulation du consommateur,
jusque dans la sphére, dite existentielle, de la vie privée.*®

Mieux vaudrait alors pour la liberté défendre le libéralisme comme
doctrine politique, tout en préservant en sa sphere propre des €thiques moins
minimalistes pour les individus.

Une chose est stire, a travers 1’ ouvrage L ‘éthique aujourd hui et la discussion
des theses d’Ogien, la question centrale de nos sociétés reste plus que jamais
celle du sens de la liberté. Le débat traverse la philosophie: la liberté est-elle
une donnée qui s’exprime dans les choix et les aspirations d’un sujet souverain,
ou bien se découvre-t-elle en référence a quelque entité universelle que la
philosophie a charge de clarifier, ou bien encore dans la relation humaine ? Le
théologien risquera une autre réponse: si I’existence personnelle de 1’humain
est la liberté, n’est-ce pas parce que Dieu qui lui fait vis-a-vis est I’étre libre par
excellence, qui fait de "humain un étre libre en retour ?°° Faut-ii en tous les
cas trancher entre une liberté posée et une liberté a conquérir ? Ne faut-il pas
suivre plutdt I'invitation de Freud a sortir du dilemme de devoir choisir entre
la tyrannie du ¢a (la satisfaction pulsionnelle) et celle du sur-moi*® (moins
un idéal qu’un observateur impitoyable). Freud plaide alors en faveur d’un
moi si possible indépendant que la psychanalyse aurait pour mission de faire
émerger>'. Puisse le débat éthique y contribuer lui aussi.

7 J-M. Grrri, L’Etat et les liens familiaux mécanisme de la domination, Paris, Cerf,
2004, p. 22.

# K. O. ApEL, L éthique a l'age de la science. L’a priori de la communauté commu-
nicationnelle et les fondements de ['éthique, Lille, Presses Universitaires de Lille, 1987,
p. 64.

» K. BartH, Dogmatique, fasc. 11, p. 209.

30 S.FreuD, «Le Moi etle Ca» (1923), in: (Euvres compleétes, ¢d. André Bourguignon,
Pierre Cotet, trad. de I’all., vol. 16.

31 S. Freup, «Abrégé de psychanalyse» (1938 et publié en 1940), in: Euvres
completes, ibid.



	L'éthique minimale est-elle le meilleur garant de la liberté?

