
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 58 (2008)

Heft: 2-3: l'éthique minimale : dialogues philosophiques avec Ruwen Ogien

Artikel: Qu'est-ce que l'éthique minimale?

Autor: Ogien, Ruwen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381758

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 140 (2008), P. 107-117

QU'EST-CE QUE L'ÉTHIQUE MINIMALE

Ruwen Ogien

Résumé

L'éthique minimale affirme l'asymétrie morale entre le rapport de sol à

soi et le rapport de soi à autrui. D'après elle, nous avons des devoirs moraux
à l'égard des autres, mais pas de nous-mêmes et les vertus personnelles n 'ont

pas de valeur morale en elles-mêmes. En excluant du domaine de l'éthique le

rapport à soi-même, qu 'il soit impératifou non impératif, l'éthique minimaliste

va ài 'encontre d'une longue tradition en philosophie morale, inspirée de Kant
et d'Aristote. Elle soulève de très nombreuses objections, auxquelles quelques

réponses sont proposées.

L'idée générale

J'appelle «minimaliste» la conception que j'essaie de construire parce
qu'elle exclut du domaine de l'éthique le rapport à soi-même, qu'il soit impératif
(devoir envers soi-même) ou non impératif (vertus personnelles, souci de soi).

Elle repose sur trois principes seulement :

1 indifférence morale du rapport à soi-même ;

2) non-nuisance à autrui ;

3) considération égale de chacun.
Par contraste, j'appelle «maximalistes» les systèmes moraux qui rejettent

le premier principe et enrichissent les deux autres avec des devoirs de bienfaisance

à caractère paternaliste et des devoirs envers des entités abstraites comme
la «nature humaine».

Asymétrie morale: l'indifférence morale du rapport à soi-même

Mon point de départ, c'est l'idée qu'il existe une asymétrie morale entre le

rapport de soi à soi et le rapport de soi à autrui : seul le rapport à autrui a une
valeur ou une importance morale.

Mais qu'est-ce que l'asymétrie morale plus exactement
Pensez à Van Gogh. Tout le monde aura tendance, je crois, à juger que si

Van Gogh avait anaché gratuitement l'oreille d'un passant au lieu de se couper
la sienne, il y aurait eu une certaine différence morale. À première vue, le



108 RUWEN OGIEN

fait de se couper l'oreille n'a pas la même importance morale que l'agression
gratuite du passant. On peut même aller jusqu'à dire, c'est mon idée du moins,

qu'il n'a aucune importance morale.
Ou pensez plutôt au cas du suicide, moins manifestement pathologique.

Les philosophes qui défendent la symétrie morale entre le rapport à soi et le

rapport aux autres diront qu'il n'y a absolument aucune différence morale
entre le suicide et le meurtre. Ils iront contre une intuition largement partagée
aujourd'hui qui nous empêche de mettre les deux actes sur le même plan.

Cette intuition, c'est précisément qu'il existe une asymétrie morale entre ce

que nous faisons aux autres et ce que nous nous faisons à nous-mêmes.
Mais qu'est-ce qui la justifie
La première réponse qui pourrait venir à l'esprit c'est, tout simplement, que

la morale ne concerne que les autres par définition. Mais on pounait contester
cette explication en faisant valoir que, dans les trois théories morales les plus
débattues, kantisme, utilitarisme, éthique des vertus, cette asymétrie n'existe
pas1.

1) Dans le calcul des plaisirs et des peines de l'utilitariste, le bien et le mal

qu'on se cause à soi-même est inclus exactement au même titre que le bien et
le mal qu'on fait aux autres.

2) Pour le kantien, il faut respecter son humanité dans sa propre personne
exactement de la même manière que dans celle d'autrui (ce qui justifie la

condamnation parallèle du suicide et du meurtre).
3) Quant à l'ami des vertus, ce qui semble compter pour lui (dans certaines

versions au moins), c'est la «juste mesure» en toute chose, dans le rapport à

soi-même comme dans le rapport aux autres.
Une autre justification de l'asymétrie morale dit que, dans le cas de

dommages qu'on se cause volontairement à soi-même, il n'y a pas de préjudice
puisque la victime a, en principe, consenti au dommage et que le consentement
annule le tort2.

Cependant, la différence morale ne peut pas reposer entièrement sur l'idée
qu'on ne peut pas se causer volontairement un tort, car on peut très bien
admettre qu'il existe une différence entre le tort qu'on se cause à soi-même et

le tort qu'on cause à autrui, même lorsque ce tort a été causé involontairement
ou par négligence, sans qu'il y ait eu consentement.

J'essaie de défendre la thèse de l'asymétrie morale contre ces trois grandes
théories morales et sans m'appuyer exclusivement sur la notion de consentement

: un programme peu réaliste a priori,]'en suis bien conscient.

1 M. Slote, «Some Advantages of Virtue Ethics», in: From Morality to Virtue,
Oxford, Oxford University Press, 1992, p. 3- 21, qui donne la prime de la symétrie
morale à l'éthique des vertus, et: R. Ogien, «Self-other Asymmetry», Ateliers de

l'éthique, 2008, 3, 1, p. 79-89, où j'essaie de montrer que le kantisme et l'utilitarisme
prônent également la symétrie morale, bien que de façon moins cohérente.

2 S. Kagan, Normative Ethics, Boulder, Colorado, Westview Press, 1998, p. 147.



QU'EST-CE QUE L'ÉTHIQUE MINIMALE 109

Mon idée est de montrer que la notion de devoir moral envers soi-même

est incohérente, que la valeur morale des vertus (dans un sens raisonnable de

ce terme) est toujours conditionnelle, c'est-à-dire dépendante des buts qu'elle
sert, et que les torts qu'on se cause à soi-même ne peuvent pas avoir la même

importance morale que ceux qu'on cause aux autres, car ils semblent violer des

préceptes de prudence et non des principes de moralité.
U en résulte que nous pouvons avoir des devoirs moraux à l'égard des

autres mais pas de nous-mêmes, que les vertus personnelles n'ont pas de valeur
morale en elles-mêmes, que les torts qu'on se cause à soi-même n'ont pas

d'importance morale, ce qui suffit, me semble-t-il, à donner une plausibilité à

la thèse de l'asymétrie morale entre le rapport de soi à soi et le rapport de soi

à autrui.
Je dois avouer que j'essaie de suivre ce programme dans un certain état

schizophrénique. En même temps que je rassemble des arguments en sa faveur,

je me dis en permanence que c'est une conception qui va trop à l'encontre
des conceptions traditionnelles de l'éthique pour être vraiment plausible. Et

quand il m'arrive de l'oublier, il y a toujours un philosophe pour me le rappeler,
amicalement ou pas

C'est que, pour de nombreux philosophes inspirés par Kant ou Aristote (ou

par les deux, il y en a aujourd'hui), les devoirs moraux envers soi-même et

les vertus dirigées vers soi sont les piliers de toute éthique qui se respecte. Ils
diront qu'en renonçant à ces deux notions, l'éthique minimale change de sujet.
Elle ne parle plus d'éthique mais plutôt de droit ou de politique.

J'aimerais les faire douter de l'idée qu'une éthique débarrassée des devoirs

envers soi-même ou des vertus personnelles ne serait plus une éthique (je ne

peux évidemment pas espérer plus, étant donné l'enracinement de ces notions
dans la tradition philosophique).

Rapport aux autres: limites du principe de non-nuisance à autrui

Puisque j'admets la division entre le rapport de soi à soi et le rapport de soi

à autrui, et puisque j'estime que rien de ce qui concerne le rapport de soi à soi

n'a de valeur morale, la conclusion que je dois logiquement tirer, c'est que si

quelque chose a de la valeur morale, c'est notre rapport à autrui.
Tout ce que j'ajoute à cette idée, qui ne prétend évidemment pas à l'originalité,

c'est mon insistance sur le fait que le rapport à soi-même n'a aucune valeur
morale comme le démontre, à mon avis, l'inexistence de devoirs moraux envers

soi-même, de vertus morales dirigées vers soi et de torts causés à soi-même.

L'affirmation plutôt radicale que seul le rapport à autrui peut avoir une
valeur morale ne clôt cependant pas le débat, puisqu'elle appelle aussitôt une

autre question : quel genre de rapport à autrui a une valeur morale
Là encore, nous avons deux possibilités, l'une négative, l'autre positive.



110 RUWEN OGIEN

L'option négative pourrait être inspirée par le principe de non-nuisance dont
John Stuart Mill a proposé une version politique fameuse3, mais dont les origines
sont plus lointaines et la portée beaucoup plus large4: ce que nous demande

l'éthique, c'est de ne pas causer de tort aia autres, un point c'est tout.

L'option positive pourrait provenir de tout un ensemble de principes d'assistance,

de charité ou de bienfaisance, des principes dits du «bon samaritain» en

particulier, qui nous demandent de porter secours aux personnes en danger.
Il me semble qu'on ne peut pas se contenter de l'option négative, entre autres

parce que même une éthique minimaliste ne peut pas complètement ignorer notre
intuition qu'il doit bien exister des devoirs d'assister des personnes en danger.

Pensez à un automobiliste qui passe devant un amas de ferraille où

gémissent des personnes gravement blessées et ne s'arrête pas pour leur venir
en aide ou, au moins, pour prévenir un service d'urgence médical, alors qu'il en

a les moyens, et n'est pas particulièrement pressé d'accomplir un autre devoir
plus important.

Il pourrait estimer que, si la seule chose que la morale nous demande, c'est de

ne pas nuire directement et intentionnellement à autrui, il ne fait rien d'immoral,
puisque personnellement, il n'a causé aucun tort direct aux accidentés.

Pour éviter ce genre de conclusion contre-intuitive, il me paraît nécessaire

d'ajouter au principe négatif de non-nuisance à autrui un principe positif d'assistance,

tout en précisant qu'il doit partir d'une demande de reconnaissance de

droits ou d'intérêts, et non d'une offre de bienfaisance ou de charité qui pounait
être jugée «paternaliste» ajuste titre. J'appelle un tel principe d'intervention non
paternaliste : principe d'égale considération des revendications de chacun.

Il faut ajouter, enfin, que le principe de non-nuisance dans sa forme la plus
générale n'implique pas nécessairement l'asymétrie morale. On pounait dire

qu'il consiste seulement à affirmer que ne pas faire le mal a la priorité sur faire
le bien, que ce mal ou ce bien soit relatif à soi ou aux autres5.

D'où la nécessité, pour respecter l'idée d'asymétrie morale, d'ajouter à ce

principe de non-nuisance dans sa forme générale, un autre principe qui précise

que le tort qu'on se cause à soi-même n'a pas d'importance morale.
En fait, les deux principes de non-nuisance et d'indifférence morale à soi-

même pourraient être réduits à un seul principe à condition que ses implications
soient spécifiées. Ce serait un principe de non-nuisance aux autres qualifié, qui
préciserait que si les seuls torts ayant une valeur morale sont ceux qu'on fait
aux autres, il s'ensuit que ceux qu'on se fait à soi-même, ceux que se font entre

3 J. S. Mill, De la liberté (1859), trad, de l'angl. par F. Pataut, Paris, Presses Pocket,
1990.

4 Comme le montre son usage assez général dans le domaine de l'éthique biomédicale,

en référence au serment d'Hippocrate plutôt qu'à John Stuart Mill: T.L.
Beauchamp, J.E Childress, «La non-malfaisance», in: Les principes de l'éthique
biomédicale, trad, de l'angl., Paris, Les Belles Lettres, 2008, p. 167-238.

s N. A. Davis, «The Priority ofAvoiding Harm», in : B. Steinbock, A. Norcoss (éds),
Killing and Letting Die, 2' éd., New York, Fordham University Press, 1994, p. 298-354.



QU'EST-CE QUE L'ÉTHIQUE MINIMALE 111

elles des personnes consentantes et ceux qui sont faits à des entités abstraites
n'ont pas d'importance morale.

Ce serait aussi une façon de donner un contenu au principe de non-nuisance
à autrui, souvent critiqué en raison de l'indétermination de ses termes centraux
«nuire» et «autrui»6.

Au fond, dans l'interprétation que je propose, le principe de non-nuisance à

autrui ne fait rien d'autre qu'exclure de l'éthique ce qu'on appelle en droit les

«crimes sans victimes». Mais qu'est-ce qu'un «crime sans victime» en droit

Crimes sans victimes

À partir du XVIIIe siècle, sous l'influence des penseurs des Lumières
(Montesquieu, Beccaria, Voltaire, etc.) et des utilitaristes (Bentham, Mill), un
vaste mouvement d'idées s'est développé qui avait pour objectif de séparer

complètement le droit de la religion, de débarrasser, entre autres, le droit pénal
de la notion «irrationnelle» de péché et des qualifications associées : superstition,

blasphème, hérésie, sacrilège, perversion, etc.
Les promoteurs de ce mouvement estimaient que des lois rationnelles et

raisonnables devaient renoncer à sanctionner les «crimes sans victimes»7,
c'est-à-dire:

1) les offenses à des entités abstraites ou symboliques (comme «Dieu», la

«Patrie», les «signes de la religion», le «drapeau de la nation») ;

2) les activités auxquelles nul n'a été contraint de participer et qui ne causent

aucun dommage direct à des «tiers» (comme les jeux d'argent ou les relations
sexuelles entre personnes consentantes de quelque nature qu'elles soient);

3) les conduites qui ne causent des dommages directs qu'à soi-même

(comme la toxicomanie ou le suicide).
Dans tous ces cas, on peut, en effet, se demander : «Où sont les victimes ?»,

c'est-à-dire: «Où sont les personnes physiques, concrètes, qui ont subi des

dommages contre leur gré» On peut se demander aussi : «Où est le crime ?»,

puisqu'il n'y a pas de victimes. En fait, on pourrait dire aussi bien que ce ne sont

pas vraiment des crimes, mais des pseudo-crimes ou des crimes imaginaires8.

6 J. Feinberg, Harm to Others. The Moral Limits ofthe Criminal Law, Volume One,
Oxford, Oxford University Press, 1984.

7 J. Feinberg, Harmless Wrongdoing. The Moral Limits ofCriminal Law, Volume Four,
Oxford, Oxford University Press, 1988; F. Leroy-porgeot, Histoire juridique de
l'homosexualité en Europe, Paris, P.U.F, 1997, p. 50-82; L. M. Friedman, Brève histoire du droit
aia États-Unis (2002), trad, de l'angl., Québec, Éditions Saint-Martin, 2004, p. 72-73.

s C'est ce vocabulaire qui fut utilisé par un député de l'Assemblée constituante
de 1791 pour justifier la dépénalisation de l'homosexualité. D'après lui, le code pénal
ne mettait hors-la-loi que les «vrais crimes» et non pas les «offenses» basées sur la
«superstition» (c'est-à-dire, dans son esprit, la «religion chrétienne»): blasphème,
hérésie, sacrilège, sorcellerie, bestialité, pédérastie, sodomie et inceste (entre personnes
consentantes) qui n'étaient que des «crimes sans victimes», des «crimes imaginaires»:



112 RUWEN OGIEN

J'estime qu'on peut étendre à l'éthique ces considérations politiques et

juridiques et parler de «crimes moraux sans victimes» pour qualifier les mêmes

catégories d'actes.

On peut aller jusqu'à dire, comme en droit, que ces crimes n'en sont pas : ce

sont des pseudo-crimes moraux ou des crimes moraux imaginaires.
Pour caractériser un peu plus précisément ces crimes moraux sans victimes,

la distinction entre ce qu'on ressent comme étant choquant (c'est-à-dire ce qui

provoque des réactions émotionnelles négatives de répulsion), ce qu'on juge
immoral et ce qu'on voudrait voir censuré ou puni par la loi, peut être utile.

C'est une distinction que nous faisons assez spontanément9.
On peut juger qu'il est choquant de nettoyer les toilettes avec le drapeau

national tout en se disant qu'il n'y a rien d'immoral dans ce genre d'action et

sans penser qu'il faut jeter le coupable en prison.
On peut être choqué, dégoûté, d'apprendre que notre voisin a l'habitude de

se masturber dans des poulets plumés et préparés avant de les passer au four,
sans juger que ce qu'il fait est immoral ou mérite d'être puni par la loi10.

Pour prendre des exemples plus discutés publiquement, on peut être choqué

par certains types d'activités sexuelles comme la prostitution ou par certaines

formes de procréation comme le clonage ou la gestation pour autrui sans les

juger immorales et sans penser qu'elles mentent d'être punies par la loi.
C'est de notre capacité à faire ces distinctions que dépendent nos libertés

d'expression littéraire et artistique, car c'est grâce à elle que nous pouvons
refuser de criminaliser ou de juger immorales des œuvres de l'esprit qui nous

choquent et parfois même nous offensent ".
Bref, pour certains philosophes, un acte peut être immoral même s'il ne

cause intentionnellement aucun tort concret à une personne concrète : il suffit

qu'il soit choquant à différents égards. Ils croient à l'existence de crimes

moraux sans victimes.
C'est une perspective que les minimalistes moraux rejettent. Pour eux, il ne

suffit pas qu'un acte soit choquant pour qu'il soit légitime de le juger «immoral».
Il faut qu'il cause intentionnellement un tort concret à une personne concrète.

Ils ne croient pas à l'existence de crimes moraux sans victimes.

R. Reventn, Homosexualité et prostitution masculines à Paris, 1870-1918, Paris,
L'Harmattan, 2005, p. 147.

" Selon certains psychologues, nous la faisons dès le plus jeune âge : E. Turiel,
«Nature et fondements du raisonnement social dans l'enfance», in : J.-P. Changeux (éd.),
Fondements naturels de l'éthique, Paris, Odile Jacob, 1991, p. 301-317; L. P. Nucci,
Education in the Moral Domain, Cambridge, Cambridge University Press, 2001.

10 Exemples tirés de J. Haidt, S. H. Koller, M. G. Dias, «Affect, Culture
and Morality, or Is It Wrong to Eat Your Dog ?», Journal of Personality and Social
Psychology, vol. 5, n° 4, p. 613-628.

" C'est ce que j'ai essayé de montrer dans La liberté d'offenser. Le sexe, l'art et la
morale, Paris, La Musardine, 2007.



QU'EST-CE QUE L'ÉTHIQUE MINIMALE? 113

Implications pratiques

À quoi ressemblerait, pratiquement, une éthique qui se contenterait
d'étendre au domaine des relations non réglées par l'Etat le principe politique
et légal de non-nuisance à autrui ainsi précisé

Elle affirmerait qu'il n'y a pas de devoirs moraux envers soi-même, que les

atteintes aux entités abstraites n'ont pas d'importance morale, que les relations
entre personnes consentantes n'ont jamais rien d'immoral, et que nous sommes
moralement responsables de nos actions intentionnelles mais pas de nos

pensées, de nos fantasmes, de notre caractère ou de nos émotions.
Elle serait évidemment très tolérante sur des sujets qui font scandale comme

les services sexuels rémunérés, le clonage reproductif et non reproductif, la

gestation pour autrui ou le suicide assisté. Rien de tout cela ne devrait être

jugé immoral, car rien de tout cela ne vise à causer délibérément des torts à qui

que ce soit.

Quelques objections à l'éthique minimale - et quelques réponses

Parmi les objections qu'on pourrait faire à l'éthique minimale, les plus
embarrassantes me paraissent être les suivantes, et je me propose de donner à

chaque fois une réponse succincte.

1) Dans la mesure où elle s'intéresse exclusivement à la régulation des

relations entre les individus ou à la coexistence des libertés individuelles,
l'éthique minimale réduit l'éthique au droit et à la politique.

Réponse :

En fait, c'est cette première charge qui est la plus lourde du point de vue de

la philosophie morale. Elle revient à m'objecter: votre conception est hors sujet

car vous ne parlez pas d'éthique mais de droit ou de politique. Mais mon idée

générale n'est pas du tout de substituer le droit ou la politique à l'éthique. C'est
tout simplement d'étendre à l'éthique certains principes qui sont considérés

comme des principes «politiques» de base par certains penseurs dits «libéraux»

(Mill, Rawls, etc.): intervention de l'État limitée aux actions qui sont susceptibles

de nuire aux autres ; neutralité de l'État à l'égard des conceptions du bien

personnel ; priorité du juste sur le bien.
Ce que j'essaie de montrer, c'est qu'il est possible d'endosser ce genre de

principes minimalistes en éthique à partir d'une réflexion interne à la

philosophie morale, c'est-à-dire en tirant certaines conclusions de la confrontation
rationnelle des trois théories morales les plus débattues : kantisme, utilitarisme,
éthique des vertus.



114 RUWEN OGIEN

2) S'il n'existe pas de devoir moral envers soi-même, ne faut-il pas en
déduire qu'il existe un droit de se causer du tort à soi-même et une interdiction
corrélative de venir au secours de celui qui a l'intention de se causer de tels

torts en tentant de se suicider ou de se mutiler par exemple Même s'il n'existe

pas de devoir moral envers soi-même, n'y a-t-il pas au moins des raisons, que
tout le monde semble reconnaître, de prendre soin de soi Ne sommes-nous

pas tentés en permanence de reprocher à certaines personnes de ne pas le faire
suffisamment

Réponse :

On peut concevoir la liberté de faire ce qu'on veut de sa propre vie, y
compris de la gâcher ou de la détruire, comme une liberté et non comme un
droit qui entraînerait une interdiction corrélative de venir au secours de celui qui
a l'intention de se causer de tels torts en tentant de se suicider ou de se mutiler,
par exemple. De toute façon, l'intervention en vue d'empêcher des personnes
de se causer des torts à elles-mêmes n'est pas exclue par l'éthique minimale.
Ce que l'éthique minimale exclut seulement, c'est que le tort causé à soi-même
soit jugé «immoral» et que l'intervention ait un caractère paternaliste. Par

ailleurs, il est difficile de nier qu'il existe des raisons que tout le monde semble
reconnaître de prendre soin de soi. Mais ces raisons ne sont pas morales (ce qui
ne veut pas dire qu'elles sont mauvaises Elles sont plutôt prudentielles ou
esthétiques. De plus, ces raisons ne peuvent pas être des devoirs ou des obligations

dans la mesure où le souci de son propre bien-être relève, en principe,
d'une tendance supposée «naturelle», qu'il serait incohérent de présenter en

même temps comme une obligation (morale ou non morale).

3) L'éthique minimale repose sur l'idée qu'il existe une asymétrie morale
entre ce que nous faisons aux autres et ce que nous nous faisons à nous-mêmes.
Mais tout ce que nous faisons à nous-mêmes n'a-t-il pas des conséquences sur
les autres Tout ce que nous faisons aux autres n'a-t-il pas des conséquences
sur nous-mêmes Comment se pourrait-il, par exemple, que le suicide ne soit

qu'un tort qu'on se fait à soi-même, lorsque, par exemple, il est le fait d'un père

ou d'une mère d'enfants encore jeunes La dichotomie entre ce qu'on fait à

soi-même et ce qu'on fait aux autres n'est-elle pas illusoire

Réponse :

Le fait que toutes les actions humaines, même les plus orientées vers
soi, ont des conséquences sur les autres et que toutes les actions humaines,
même les plus orientées vers les autres, ont des conséquences sur soi ne nous
empêche nullement de faire une distinction conceptuelle entre les dommages
qu'on cause aux autres (comme le meurtre ou le viol) et ceux qu'on se cause
à soi (comme le suicide ou l'automutilation). Même les sociologues les plus
engagés envers l'idée que toutes nos actions, y compris les plus intimes, ont
des causes sociales et des effets sociaux font cette distinction, à commencer par



QU'EST-CE QUE L'ÉTHIQUE MINIMALE? 115

le plus fameux d'entre eux, Durkheim, lorsqu'il définit le suicidel2. En réalité,
la meilleure façon de concevoir l'asymétrie postulée par l'éthique minimale
entre ce qu'on fait aux autres et ce qu'on fait à soi-même, c'est de la prendre

pour une asymétrie normative et non pour une asymétrie de fait. Et, de ce

point vue normatif, il est important de faire observer qu'on pourrait exclure

toute condamnation morale d'actes comme le suicide ou la masturbation en

raison de leurs conséquences sur soi-même ou d'autres, en se plaçant dans une

perspective déontologique absolutiste indifférente aux conséquences.
En invoquant, par exemple, le principe de pleine propriété de soi-même

des libertariens, on affirmerait que même si le suicide ou la masturbation
causaient des torts immenses aux proches, cela ne suffirait pas à les disqualifier
moralement, car on est libre de faire ce qu'on veut de soi-même, quelles que
soient les conséquences.

En adoptant ce point de vue déontologique, absolutiste et indifférent aux

conséquences, j'aurais pu m'épargner toutes les critiques sur les conséquences

négatives sur les autres de ces actes qui en principe ne concernent que nous-
mêmes.

Mais ce n'est pas la voie que j'ai choisie. Je pars du principe de non-
nuisance aux autres, que j'interprète de façon telle qu'il exclut de la liste des

torts les dommages consentis, non intentionnels ou indirects, c'est-à-dire ceux

qui pourraient être provoqués par des actions comme le suicide ou la masturbation.

4) En tenant le consentement comme seul critère du permis et de l'interdit en

matière de relations interpersonnelles, l'éthique minimale ne risque-t-elle pas
de légitimer les situations d'inégalité ou d'oppression auxquelles les personnes
placées en situation de faiblesse ou d'infériorité ne peuvent que se résigner

Réponse :

Il est indéniable que le consentement formel peut servir à rendre légitimes
toutes sortes de formes d'exploitation, d'inégalités injustes, de domination.
On cite souvent, pour le prouver, l'exemple, assez convaincant en effet, du

«consentement» de la future épouse au mariage, lorsqu'il est arrangé par les

parents et qu'il est matériellement impossible de le refuser. Qui pourrait nier

qu'il y a des situations où «consentir» ne veut rien dire d'autre que se résigner,

accepter ce qu'on ne peut pas refuser

Mais, sous prétexte qu'il peut, en effet, servir à légitimer des situations de

domination, faut-il renoncer à faire du consentement un critère du juste dans les

relations entre personnes Le coût moral et politique serait, à mon avis, trop
élevé. Ne pas tenir compte de l'opinion des personnes sous prétexte qu'elle
n'est pas suffisamment libre, informée, rationnelle est une attitude qui demande
à être sérieusement justifiée dans une société démocratique.

,: E. Durkheim, Le suicide. Étude de sociologie (1897), Paris, P.U.F., 1976.



116 RUWEN OGIEN

Il faudrait, en tout cas, qu'il y ait un accord sur laprocédure qui permettrait
d'établir ce déficit du jugement. Qui doit être habilité à décider que telle ou
telle personne n'est pas suffisamment libre, informée ou rationnelle Peut-on
exclure la personne visée elle-même du processus de décision sans lui porter
tort? Si on l'exclut, est-ce que cela ne revient pas à la traiter de façon paternaliste,

condescendante, humiliante N'est-ce pas une injustice aussi grave que
celle qui consiste à se servir du consentement formel pour justifier des rapports
de domination?

Le consentement pose des problèmes, c'est évident. Est-ce une raison
suffisante pour s'en débarrasser Qu'est-ce qui pourrait ou devrait prendre sa

place
Enfin, rien n'exclut, dans une éthique du consentement, l'association

politique, la lutte syndicale pour contester les structures d'inégalité ou

d'oppression, bien au contraire. Ce qu'elle exclut seulement, c'est que
l'association politique soit imposée par la menace ou la force sans le consentement
des membres.

5) Les implications pratiques de l'éthique minimale ne sont-elles pas
finalement des arguments en sa défaveur Ne pourraient-elles pas permettre de

la rejeter au moyen d'un raisonnement par l'absurde qui consiste à demander:
si l'éthique minimale a toutes ces implications déraisonnables, n'est-ce pas

parce qu'elle est elle-même déraisonnable

Réponse :

Il faudrait démontrer que ces implications sont en effet déraisonnables.

Jusqu'à présent, les arguments contre ces implications relèvent plus de la

panique morale que de l'argumentation raisonnée.

6) En donnant une sorte de priorité au principe de non-nuisance à autrui,
l'éthique minimale ne propose-t-elle pas une caractérisation peu plausible de

la vie morale parce qu'elle exclut a priori du domaine moral un grand nombre
de choses qui, pour la plupart des gens, en relève : souci du bien d'autrui ou du

bien commun, engagements personnels, amour des proches et amitié

Réponse :

C'est pour éviter que l'éthique minimale soit coupable de ne pas tenir

compte de ces intuitions morales que j'ai cru nécessaire d'ajouter un principe
de considération égale de chacun au principe de non-nuisance à autrui. Il est

vrai que ce principe de considération égale est non paternaliste et n'autorise
l'intervention en vue du bien des autres ou du bien commun que dans la mesure
où les personnes concernées y consentent d'une façon ou d'une autre. Il est vrai
aussi qu'il ne donne une valeur morale aux revendications des uns et des autres

que dans la mesure où elles ont un caractère impersonnel. Tout cela l'éloigné
de nos intuitions ordinaires.



QU'EST-CE QUE L'ÉTHIQUE MINIMALE? 117

Mais personne n'a dit que ces intuitions ne devaient pas être évaluées et

qu'elles ne pouvaient pas être amendées. Il faut seulement savoir s'il y a de

bonnes raisons de le faire. Il me semble qu'il y en a pour ce qui concerne la

valeur morale de l'amour et de l'amitié. On peut douter de leur valeur morale

sans nier leur importance immense dans nos vies. Après tout, il n'y a pas que
l'éthique qui compte dans la vie, surtout dans celle des minimalistes

Conclusion

Je n'ai certainement pas fait le tour complet des objections qui m'ont été

faites et de celles qu'on pourrait me faire : il y en a beaucoup d'autres dans les

essais qui suivent, auxquelles je vais essayer de proposer des réponses.
J'ai seulement voulu montrer que l'éthique minimale disposait de certaines

ressources pour répondre à ces objections, même si, bien sûr, aucune de ces

réponses n'est vraiment décisive, du fait que chacune soulève probablement
elle-même de nouvelles objections.

Mais c'est une situation que je ne trouve pas particulièrement décourageante,

étant donné que je n'ai jamais pensé qu'une recherche philosophique
devait ou pouvait aboutir à des résultats définitifs et incontestés.




	Qu'est-ce que l'éthique minimale?

