Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 58 (2008)

Heft: 2-3: I'éthique minimale : dialogues philosophiques avec Ruwen Ogien
Artikel: Qu'est-ce que I'éthiqgue minimale?

Autor: Ogien, Ruwen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381758

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 140 (2008), P. 107-117

QU’EST-CE QUE L’ETHIQUE MINIMALE ?

Ruwen OGIEN

Résume

L’éthique minimale affirme |'asymétrie morale entre le rapport de soi a
soi et le rapport de soi a autrui. D apreés elle, nous avons des devoirs moraux
a l'égard des autres, mais pas de nous-mémes et les vertus personnelles n’ont
pas de valeur morale en elles-mémes. En excluant du domaine de ['éthique le
rapport a soi-méme, qu il soit impératif ou non impératif, | ’éthique minimaliste
va a [’encontre d'une longue tradition en philosophie morale, inspirée de Kant
et d’Aristote. Elle souléve de trés nombreuses objections, auxquelles quelques
réponses sont proposées.

L’idée générale

J’appelle «minimaliste» la conception que j’essaie de construire parce
qu’elle exclut du domaine de 1’éthique le rapport a soi-méme, qu’il soit impératif
(devoir envers soi-méme) ou non impératif (vertus personnelles, souci de sot).

Elle repose sur trois principes seulement :

1) indiftérence morale du rapport a soi-méme;

2) non-nuisance a autrui;

3) considération €gale de chacun.

Par contraste, j’appelle «maximalistes» les systémes moraux qui rejettent
le premier principe et enrichissent les deux autres avec des devoirs de bienfai-
sance a caractére paternaliste et des devoirs envers des entités abstraites comme
la «nature humaine».

Asymeétrie morale : indifférence morale du rapport a soi-méme

Mon point de départ, c’est I’idée qu’il existe une asymétrie morale entre le
rapport de soi a soi et le rapport de soi a autrui: seul le rapport a autrui a une
valeur ou une importance morale.

Mais qu’est-ce que I’asymétrie morale plus exactement ?

Pensez a Van Gogh. Tout le monde aura tendance, je crois, a juger que si
Van Gogh avait arraché gratuitement 1’oreille d’un passant au lieu de se couper
la sienne, il y aurait eu une certaine différence morale. A premiére vue, le



108 RUWEN OGIEN

fait de se couper I’oreille n’a pas la méme importance morale que ’agression
gratuite du passant. On peut méme aller jusqu’a dire, ¢c’est mon idée du moins,
qu’il n’a aucune importance morale.

Ou pensez plutot au cas du suicide, moins manifestement pathologique.
Les philosophes qui défendent la symétrie morale entre le rapport a soi et le
rapport aux autres diront qu’il n’y a absolument aucune différence morale
entre le suicide et le meurtre. Ils iront contre une intuition largement partagée
aujourd’hui qui nous empéche de mettre les deux actes sur le méme plan.

Cette intuition, c’est précisément qu’il existe une asymétrie morale entre ce
que nous faisons aux autres et ce que nous nous faisons a nous-mémes.

Mais qu’est-ce qui la justifie ?

La premiére réponse qui pourrait venir a I’esprit ¢’est, tout simplement, que
la morale ne concerne que les autres par définition. Mais on pourrait contester
cette explication en faisant valoir que, dans les trois théories morales les plus
débattues, kantisme, utilitarisme, éthique des vertus, cette asymétrie n’existe
pas'.

1) Dans le calcul des plaisirs et des peines de 'utilitariste, le bien et le mal
qu’on se cause a soi-méme est inclus exactement au méme titre que le bien et
le mal qu’on fait aux autres.

2) Pour le kantien, il faut respecter son humanité dans sa propre personne
exactement de la méme maniere que dans celle d’autrui (ce qui justifie la
condamnation paralléle du suicide et du meurtre).

3) Quant a I’ami des vertus, ce qui semble compter pour lui (dans certaines
versions au moins), c’est la «juste mesure» en toute chose, dans le rapport a
soi-méme comme dans le rapport aux autres.

Une autre justification de I’asymétrie morale dit que, dans le cas de
dommages qu’on se cause volontairement a soi-méme, il n’y a pas de préjudice
puisque la victime a, en principe, consenti au dommage et que le consentement
annule le tort?.

Cependant, la différence morale ne peut pas reposer entiérement sur 1’idée
qu’on ne peut pas se causer volontairement un tort, car on peut trés bien
admettre qu’il existe une différence entre le tort qu’on se cause a soi-méme et
le tort qu’on cause a autrui, méme lorsque ce tort a €t€ causé involontairement
ou par négligence, sans qu’il y ait eu consentement.

J’essaie de défendre la these de I’asymétrie morale contre ces trois grandes
théories morales et sans m’appuyer exclusivement sur la notion de consen-
tement: un programme peu réaliste a priori, j’en suis bien conscient.

' M. Srote, «Some Advantages of Virtue Ethics», in: From Morality to Virtue,
Oxford, Oxford University Press, 1992, p. 3- 21, qui donne la prime de la symétrie
morale a I’éthique des vertus, et: R. Ocien, «Self-other Asymmetry», Ateliers de
I'éthique, 2008, 3, 1, p. 79-89, ou j’essaie de montrer que le kantisme et I’utilitarisme
pronent également la symétrie morale, bien que de fagon moins cohérente.

2 S. KaGan, Normative Ethics, Boulder, Colorado, Westview Press, 1998, p. 147.



QU’EST-CE QUE L’ETHIQUE MINIMALE? 109

Mon idée est de montrer que la notion de devoir moral envers soi-méme
est incohérente, que la valeur morale des vertus (dans un sens raisonnable de
ce terme) est toujours conditionnelle, c’est-a-dire dépendante des buts qu’elle
sert, et que les torts qu’on se cause a soi-méme ne peuvent pas avoir la méme
importance morale que ceux qu’on cause aux autres, car ils semblent violer des
préceptes de prudence et non des principes de moralité.

Il en résulte que nous pouvons avoir des devoirs moraux a ’égard des
autres mais pas de nous-mémes, que les vertus personnelles n’ont pas de valeur
morale en elles-mémes, que les torts qu’on se cause a sol-méme n’ont pas
d’importance morale, ce qui suffit, me semble-t-il, a donner une plausibilité a
la these de 1’asymétrie morale entre le rapport de soi a soi et le rapport de soi
a autrui.

Je dois avouer que j’essaie de suivre ce programme dans un certain état
schizophrénique. En méme temps que je rassemble des arguments en sa faveur,
je me dis en permanence que c’est une conception qui va trop a I’encontre
des conceptions traditionnelles de 1’éthique pour étre vraiment plausible. Et
quand il m’arrive de I’oublier, il y a toujours un philosophe pour me le rappeler,
amicalement ou pas !

C’est que, pour de nombreux philosophes inspirés par Kant ou Aristote (ou
par les deux, il y en a aujourd’hui), les devoirs moraux envers soi-méme et
les vertus dirigées vers soi sont les piliers de toute éthique qui se respecte. Ils
diront qu’en renongant a ces deux notions, 1’éthique minimale change de sujet.
Elle ne parle plus d’éthique mais plutét de droit ou de politique.

J’aimerais les faire douter de I’idée qu’une éthique débarrassée des devoirs
envers soi-méme ou des vertus personnelles ne serait plus une éthique (je ne
peux évidemment pas espérer plus, étant donné 1’enracinement de ces notions
dans la tradition philosophique).

Rapport aux autres : limites du principe de non-nuisance a autrui

Puisque j’admets la division entre le rapport de soi a soi et le rapport de soi
a autrui, et puisque j’estime que rien de ce qui concerne le rapport de soi a so1
n’a de valeur morale, la conclusion que je dois logiquement tirer, c’est que si
quelque chose a de la valeur morale, c’est notre rapport a autrui.

Tout ce que j’ajoute a cette idée, qui ne prétend évidemment pas a I’origi-
nalité, c’est mon insistance sur le fait que le rapport a soi-méme n’a aucune valeur
morale comme le démontre, a mon avis, |'inexistence de devoirs moraux envers
soi-méme, de vertus morales dirigées vers soi et de torts causés a soi-méme.

L’affirmation plutdt radicale que seu/ le rapport a autrui peut avoir une
valeur morale ne clot cependant pas le débat, puisqu’elle appelle aussitot une
autre question: quel genre de rapport a autrui @ une valeur morale ?

La encore, nous avons deux possibilités, ’'une négative, [’autre positive.



110 RUWEN OGIEN

L’option négative pourrait étre inspirée par le principe de non-nuisance dont
John Stuart Mill a proposé une version politique fameuse*, mais dont les origines
sont plus lointaines et la portée beaucoup plus large*: ce que nous demande
I’éthique, c’est de ne pas causer de tort aux autres, un point c’est tout.

L’option positive pourrait provenir de tout un ensemble de principes d’assis-
tance, de charité ou de bienfaisance, des principes dits du «bon samaritain» en
particulier, qui nous demandent de porter secours aux personnes en danger.

Il me semble qu’on ne peut pas se contenter de |’option négative, entre autres
parce que méme une éthique minimaliste ne peut pas complétement ignorer notre
intuition qu’il doit bien exister des devoirs d’assister des persennes en danger.

Pensez a un automobiliste qui passe devant un amas de ferraille ou
gémissent des personnes gravement blessées et ne s’arréte pas pour leur venir
en aide ou, au moins, pour prévenir un service d’urgence médical, alors qu’il en
a les moyens, et n’est pas particuliérement press¢ d’accomplir un autre devoir
plus important.

Il pourrait estimer que, si la seule chose que la morale nous demande, c’est de
ne pas nuire directement et intentionnellement a autrui, il ne fait rien d’immoral,
puisque personnellement, il n’a causé aucun tort direct aux accidentés.

Pour éviter ce genre de conclusion contre-intuitive, il me parait nécessaire
d’ajouter au principe négatif de non-nuisance a autrui un principe positif d’assis-
tance, tout en précisant qu’il doit partir d’une demande de reconnaissance de
droits ou d’intéréts, et non d’une offre de bienfaisance ou de charité qui pourrait
étre jugée «paternaliste» a juste titre. J’appelle un tel principe d’intervention non
paternaliste : principe d’égale considération des revendications de chacun.

Il faut ajouter, enfin, que le principe de non-nuisance dans sa forme la plus
générale n’implique pas nécessairement 1’asymétrie morale. On pourrait dire
qu’il consiste seulement a affirmer que ne pas faire le mal a la priorité sur faire
le bien, que ce mal ou ce bien soit relatif & soi ou aux autres”>.

D’ou la nécessité, pour respecter I’idée d’asymétrie morale, d’ajouter a ce
principe de non-nuisance dans sa forme générale, un autre principe qui précise
que le tort qu’on se cause a soi-méme n’a pas d’importance morale.

En fait, les deux principes de non-nuisance et d’indifférence morale a soi-
méme pourraient étre réduits a un seul principe a condition que ses implications
soient spécifiées. Ce serait un principe de non-nuisance aux autres qualifié, qui
préciserait que si les seuls torts ayant une valeur morale sont ceux qu’on fait
aux autres, il s’ensuit que ceux qu’on se fait a soi-méme, ceux que se font entre

* J.S. MiLL, De la liberté (1859), trad. de I’angl. par F. Pataut, Paris, Presses Pocket,
1990.

* Comme le montre son usage assez général dans le domaine de 1’éthique biomé-
dicale, en référence au serment d’Hippocrate plutét qu’a John Stuart Mill: T.L.
BeaucHamp, J.F. CHILDRESS, «La non-malfaisance», in: Les principes de ['éthique
biomédicale, trad. de I’angl., Paris, Les Belles Lettres, 2008, p. 167-238.

* N.A. Davis, «The Priority of Avoiding Harmy», in: B. STENBOCK, A. NORCOsS (€ds),
Killing and Letting Die, 2¢ éd., New York, Fordham University Press, 1994, p.298-354.



QU’EST-CE QUE L'ETHIQUE MINIMALE? 111

elles des personnes consentantes et ceux qui sont faits a des entités abstraites
n’ont pas d’importance morale.

Ce serait aussi une fagon de donner un contenu au principe de non-nuisance
a autrui, souvent critiqué en raison de I’indétermination de ses termes centraux
«nuire» et «autrui» .

Au fond, dans I’interprétation que je propose, le principe de non-nuisance a
autrui ne fait rien d’autre qu’exclure de 1’éthique ce qu’on appelle en droit les
«crimes sans victimes». Mais qu’est-ce qu’un «crime sans victime» en droit ?

Crimes sans victimes

A partir du XVIIE siécle, sous I'influence des penseurs des Lumiéres
(Montesquieu, Beccaria, Voltaire, etc.) et des utilitaristes (Bentham, Mill), un
vaste mouvement d’idées s’est développé qui avait pour objectif de séparer
completement le droit de la religion, de débarrasser, entre autres, le droit pénal
de la notion «irrationnelle» de péché et des qualifications associ€es: supers-
tition, blasphéme, hérésie, sacrilege, perversion, etc.

Les promoteurs de ce mouvement estimaient que des lois rationnelles et
raisonnables devaient renoncer a sanctionner les «crimes sans victimes»’,
c’est-a-dire:

1) les offenses a des entités abstraites ou symboliques (comme «Dieu», la
«Patrie», les «signes de la religion», le «drapeau de la nation»);

2) les activités auxquelles nul n’a été contraint de participer et qui ne causent
aucun dommage direct a des «tiers» (comme les jeux d’argent ou les relations
sexuelles entre personnes consentantes de quelque nature qu’elles soient);

3) les conduites qui ne causent des dommages directs qu’a soi-méme
(comme la toxicomanie ou le suicide).

Dans tous ces cas, on peut, en effet, se demander: «Ou sont les victimes ?»,
c’est-a-dire: «Ou sont les personnes physiques, concretes, qui ont subi des
dommages contre leur gré» ? On peut se demander aussi: «Ou est le crime ?»,
puisqu’il n’y a pas de victimes. En fait, on pourrait dire aussi bien que ce ne sont
pas vraiment des crimes, mais des pseudo-crimes ou des crimes imaginaires®.

¢ J. FEINBERG, Harm to Others. The Moral Limits of the Criminal Law, Volume One,
Oxford, Oxford University Press, 1984.

7 J. FENBERG, Harmless Wrongdoing. The Moral Limits of Criminal Law, Volume Four,
Oxford, Oxford University Press, 1988; F. LEROY-FORGEOT, Histoire juridique de |"homo-
sexualité en Europe, Paris, PU.F., 1997, p. 50-82; L. M. FRIEDMAN, Bréve histoire du droit
aux Etats-Unis (2002), trad. de 1'angl., Québec, Edmons Saint-Martin, 2004, p. 72-73.

¥ C’est ce vocabulaire qui fut utilisé par un député de 1’Assemblée constituante
de 1791 pour justifier la dépénalisation de ’homosexualité. D’apres lui, le code pénal
ne mettait hors-la-loi que les «vrais crimes» et non pas les «offenses» basées sur la
«superstition» (c’est-a-dire, dans son esprit, la «religion chrétienne»): blaspheme,
hérésie, sacrilége, sorcellerie, bestialité, pédérastie, sodomie et inceste (entre personnes
consentantes) qui n’étaient que des «crimes sans victimes», des «crimes imaginaires» :



112 RUWEN OGIEN

J’estime qu’on peut étendre a 1’éthique ces considérations politiques et
juridiques et parler de «crimes moraux sans victimesy» pour qualifier les mémes
catégories d’actes.

On peut aller jusqu’a dire, comme en droit, que ces crimes n’en sont pas: ce
sont des pseudo-crimes moraux ou des crimes moraux imaginaires.

Pour caractériser un peu plus précisément ces crimes moraux sans victimes,
la distinction entre ce qu’on ressent comme €tant choquant (c’est-a-dire ce qui
provoque des réactions émotionnelles négatives de répulsion), ce qu’on juge
immoral et ce qu’on voudrait voir censuré ou puni par la loi, peut €tre utile.

C’est une distinction que nous faisons assez spontanément’,

On peut juger qu’il est choquant de nettoyer les toilettes avec le drapeau
national tout en se disant qu’il n’y a rien d’immoral dans ce genre d’action et
sans penser qu’il faut jeter le coupable en prison.

On peut étre choqué, dégotte, d’apprendre que notre voisin a I’habitude de
se masturber dans des poulets plumés et préparés avant de les passer au four,
sans juger que ce qu’il fait est immoral ou mérite d’étre puni par la loi '°.

Pour prendre des exemples plus discutés publiquement, on peut étre choqué
par certains types d’activités sexuelles comme la prostitution ou par certaines
formes de procréation comme le clonage ou la gestation pour autrui sans les
juger immorales et sans penser qu’elles méritent d’étre punies par la loi.

C’est de notre capacite a faire ces distinctions que dépendent nos libertés
d’expression littéraire et artistique, car c’est grace a elle que nous pouvons
refuser de criminaliser ou de juger immorales des ceuvres de I’esprit qui nous
choquent et parfois méme nous offensent .

Bref, pour certains philosophes, un acte peut étre immoral méme s’il ne
cause intentionnellement aucun tort concret a une personne concrete : il suffit
qu’il soit choquant a diftérents égards. Ils croient a I’existence de crimes
moraux sans victimes.

C’est une perspective que les minimalistes moraux rejettent. Pour eux, il ne
suffit pas qu’un acte soit choquant pour qu’il soit Iégitime de le juger «immoraly.
I1 faut qu’il cause intentionnellement un tort concret a une personne concrete.
Ils ne croient pas a I’existence de crimes moraux sans victimes.

R. ReVENIN, Homosexualité et prostitution masculines a Paris, 1870-1918, Paris, L’'Har-
mattan, 2005, p. 147.

? Selon certains psychologues, nous la faisons dés le plus jeune dge: E. TURIEL,
«Nature et fondements du raisonnement social dans I’enfance», in: J.-P. CHANGEUX (€éd.),
Fondements naturels de |'éthique, Paris, Odile Jacob, 1991, p. 301-317; L. P. Nuccl,
Education in the Moral Domain, Cambridge, Cambridge University Press, 2001.

" Exemples tirés de J. Haiot, S. H. KoLLer, M. G. Dias, «Affect, Culture
and Morality, or Is It Wrong to Eat Your Dog ?», Journal of Personality and Social
Psychology, vol. 5, n° 4, p. 613-628.

' C’est ce que j’ai essayé de montrer dans La liberté d’offenser. Le sexe, I'art et la
morale, Paris, La Musardine, 2007.



QU’EST-CE QUE L’ETHIQUE MINIMALE? 113

Implications pratiques

A quoi rtessemblerait, pratiquement, une éthique qui se contenterait
d’étendre au domaine des relations non réglées par 1’Etat le principe politique
et légal de non-nuisance a autrui ainsi précise ?

Elle affirmerait qu’il n’y a pas de devoirs moraux envers soi-méme, que les
atteintes aux entités abstraites n’ont pas d’importance morale, que les relations
entre personnes consentantes n’ont jamais rien d’ immoral, et que nous sommes
moralement responsables de nos actions intentionnelles mais pas de nos
pensees, de nos fantasmes, de notre caractére ou de nos émotions.

Elle serait évidemment tres tolérante sur des sujets qui font scandale comme
les services sexuels rémunérés, le clonage reproductif et non reproductif, la
gestation pour autrui ou le suicide assisté. Rien de tout cela ne devrait étre
jugé immoral, car rien de tout cela ne vise a causer délibérément des torts a qui
que ce soit.

Quelques objections a I’éthique minimale — et quelques réponses !

Parmi les objections qu’on pourrait faire a I’éthique minimale, les plus
embarrassantes me paraissent étre les suivantes, et je me propose de donner a
chaque fois une réponse succincte.

1) Dans la mesure ou elle s’intéresse exclusivement a la régulation des
relations entre les individus ou a la coexistence des libertés individuelles,
I’éthique minimale réduit I’éthique au droit et a la politique.

Réponse:

En fait, c’est cette premiere charge qui est la plus lourde du point de vue de
la philosophie morale. Elle revient a m’objecter : votre conception est hors sujet
car vous ne parlez pas d’éthique mais de droit ou de politique. Mais mon idée
générale n’est pas du tout de substituer le droit ou la politique a I’éthique. C’est
tout simplement d’étendre a 1’éthique certains principes qui sont considérés
comme des principes «politiques» de base par certains penseurs dits «libéraux»
(Mill, Rawls, etc.): intervention de ’Etat limitée aux actions qui sont suscep-
tibles de nuire aux autres ; neutralité de I’Etat a I’égard des conceptions du bien
personnel ; priorité du juste sur le bien.

Ce que j’essaie de montrer, c’est qu’il est possible d’endosser ce genre de
principes minimalistes en €thique a partir d’une réflexion interne a la philo-
sophie morale, c’est-a-dire en tirant certaines conclusions de la confrontation
rationnelle des trois théories morales les plus débattues : kantisme, utilitarisme,
éthique des vertus.



114 RUWEN OGIEN

2) S’il n’existe pas de devoir moral envers soi-méme, ne faut-il pas en
déduire qu’il existe un droit de se causer du tort a soi-mé€me et une interdiction
corrélative de venir au secours de celui qui a ’intention de se causer de tels
torts en tentant de se suicider ou de se mutiler par exemple ? Méme s’il n’existe
pas de devoir moral envers soi-méme, n’y a-t-il pas au moins des raisons, que
tout le monde semble reconnaitre, de prendre soin de soi ? Ne sommes-nous
pas tentés en permanence de reprocher a certaines personnes de ne pas le faire
suffisamment ?

Réponse:

On peut concevoir la liberté de faire ce qu’on veut de sa propre vie, y
compris de la gacher ou de la détruire, comme une liberté et non comme un
droit qui entrainerait une interdiction corrélative de venir au secours de celui qui
a I’intention de se causer de tels torts en tentant de se suicider ou de se mutiler,
par exemple. De toute fagon, I'intervention en vue d’empécher des personnes
de se causer des torts a elles-mémes n’est pas exclue par I’é¢thique minimale.
Ce que I’éthique minimale exclut seulement, ¢’est que le tort causé a soi-méme
soit jugé «immoral» et que l'intervention ait un caractére paternaliste. Par
ailleurs, il est difficile de nier qu’il existe des raisons que tout le monde semble
reconnaitre de prendre soin de soi. Mais ces raisons ne sont pas morales (ce qui
ne veut pas dire qu’elles sont mauvaises !). Elles sont plut6t prudentielles ou
esthétiques. De plus, ces raisons ne peuvent pas étre des devoirs ou des obliga-
tions dans la mesure ou le souci de son propre bien-étre releve, en principe,
d’une tendance supposée «naturelle», qu’il serait incohérent de présenter en
méme temps comme une obligation (morale ou non morale).

3) L’éthique minimale repose sur I’idée qu’il existe une asymétrie morale
entre ce que nous faisons aux autres et ce que nous nous faisons a nous-mémes.
Mais tout ce que nous faisons a nous-mémes n’a-t-il pas des conséquences sur
les autres ? Tout ce que nous faisons aux autres n’a-t-il pas des conséquences
sur nous-mémes ? Comment se pourrait-il, par exemple, que le suicide ne soit
qu’un tort qu’on se fait a soi-méme, lorsque, par exemple, il est le fait d’un pére
ou d’une mere d’enfants encore jeunes ? La dichotomie entre ce qu’on fait a
soi-méme et ce qu’on fait aux autres n’est-elle pas illusoire ?

Réponse:

Le fait que toutes les actions humaines, méme les plus orientées vers
soi, ont des conséquences sur les autres et que toutes les actions humaines,
méme les plus orientées vers les autres, ont des conséquences sur soi ne nous
empéche nullement de faire une distinction conceptuelle entre les dommages
qu’on cause aux autres (comme le meurtre ou le viol) et ceux qu’on se cause
a soi (comme le suicide ou I’automutilation). Méme les sociologues les plus
engagées envers 1’idée que toutes nos actions, y compris les plus intimes, ont
des causes sociales et des effets sociaux font cette distinction, 8 commencer par



QU’EST-CE QUE L’ETHIQUE MINIMALE? 115

le plus fameux d’entre eux, Durkheim, lorsqu’il définit le suicide '*. En réalité,
la meilleure fagon de concevoir I’asymétrie postulée par ’éthique minimale
entre ce qu’on fait aux autres et ce qu’on fait a soi-méme, c’est de la prendre
pour une asymétrie normative et non pour une asymétrie de fait. Et, de ce
point vue normatif, il est important de faire observer qu’on pourrait exclure
toute condamnation morale d’actes comme le suicide ou la masturbation en
raison de leurs conséquences sur soi-méme ou d’autres, en se plagant dans une
perspective déontologique absolutiste indifférente aux conséquences.

En invoquant, par exemple, le principe de pleine propriété de soi-méme
des libertariens, on affirmerait que méme si le suicide ou la masturbation
causaient des torts immenses aux proches, cela ne suffirait pas a les disqualifier
moralement, car on est libre de faire ce qu’on veut de soi-méme, quelles que
soient les conséquences.

En adoptant ce point de vue déontologique, absolutiste et indifférent aux
conséquences, j’aurais pu m’épargner toutes les critiques sur les conséquences
négatives sur les autres de ces actes qui en principe ne concernent que nous-
mémes.

Mais ce n’est pas la voie que j’ai choisie. Je pars du principe de non-
nuisance aux autres, que j’interpréte de facon telle qu’il exclut de la liste des
torts les dommages consentis, non intentionnels ou indirects, c’est-a-dire ceux
qui pourraient étre provoqués par des actions comme le suicide ou la mastur-
bation.

4) En tenant le consentement comme seul critere du permis et de I’interdit en
matiere de relations interpersonnelles, I’éthique minimale ne risque-t-¢lle pas
de légitimer les situations d’inégalité ou d’oppression auxquelles les personnes
placées en situation de faiblesse ou d’infériorité ne peuvent que se résigner ?

Réponse:

Il est indéniable que le consentement formel peut servir a rendre légitimes
toutes sortes de formes d’exploitation, d’inégalités injustes, de domination.
On cite souvent, pour le prouver, I’exemple, assez convaincant en effet, du
«consentement» de la future épouse au mariage, lorsqu’il est arrangé par les
parents et qu’il est matériellement impossible de le refuser. Qui pourrait nier
qu’il y a des situations ou «consentir» ne veut rien dire d’autre que se résigner,
accepter ce qu’on ne peut pas refuser ?

Mais, sous prétexte qu’il peut, en effet, servir & 1égitimer des situations de
domination, faut-il renoncer a faire du consentement un critére du juste dans les
relations entre personnes ? Le colt moral et politique serait, a mon avis, trop
¢levé. Ne pas tenir compte de I'opinion des personnes sous prétexte qu’elle
n’est pas suffisamment libre, informée, rationnelle est une attitude qui demande
a étre sérieusement justifiée dans une société démocratique.

12 E. DURKHEM, Le suicide. Etude de sociologie (1897), Paris, P.U.F., 1976.



116 RUWEN OGIEN

Il faudrait, en tout cas, qu’il y ait un accord sur la procédure qui permettrait
d’établir ce déficit du jugement. Qui doit étre habilité a décider que telle ou
telle personne n’est pas suffisamment libre, informée ou rationnelle ? Peut-on
exclure la personne visée elle-méme du processus de décision sans lui porter
tort? Si on I’exclut, est-ce que cela ne revient pas a la traiter de fagon paterna-
liste, condescendante, humiliante ? N’est-ce pas une injustice aussi grave que
celle qui consiste a se servir du consentement formel pour justifier des rapports
de domination?

Le consentement pose des problémes, c’est évident. Est-ce une raison
suffisante pour s’en débarrasser ? Qu’est-ce qui pourrait ou devrait prendre sa
place ?

Enfin, rien n’exclut, dans une éthique du consentement, 1’association
politique, la lutte syndicale pour contester les structures d’inégalité ou
d’oppression, bien au contraire. Ce qu’elle exclut seulement, c’est que 1’asso-
ciation politique soit imposée par la menace ou la force sans le consentement
des membres.

5) Les implications pratiques de I’éthique minimale ne sont-elles pas
finalement des arguments en sa défaveur ? Ne pourraient-elles pas permettre de
la rejeter au moyen d’un raisonnement par |’absurde qui consiste 4 demander:
si I’é¢thique minimale a toutes ces implications déraisonnables, n’est-ce pas
parce qu’elle est elle-méme déraisonnable ?

Réponse :

Il faudrait démontrer que ces implications sont en effet déraisonnables.
Jusqu’a présent, les arguments contre ces implications relévent plus de la
panique morale que de I’argumentation raisonnée.

6) En donnant une sorte de priorité au principe de non-nuisance a autrui,
I’éthique minimale ne propose-t-elle pas une caractérisation peu plausible de
la vie morale parce qu’elle exclut a priori du domaine moral un grand nombre
de choses qui, pour la plupart des gens, en reléve : souci du bien d’autrui ou du
bien commun, engagements personnels, amour des proches et amitié ?

Réponse:

C’est pour éviter que 1’¢thique minimale soit coupable de ne pas tenir
compte de ces intuitions morales que j’ai cru nécessaire d’ajouter un principe
de considération égale de chacun au principe de non-nuisance a autrui. Il est
vrai que ce principe de considération égale est non paternaliste et n’autorise
I’intervention en vue du bien des autres ou du bien commun que dans la mesure
ou les personnes concernées y consentent d’une fagon ou d’une autre. Il est vrai
aussi qu’il ne donne une valeur morale aux revendications des uns et des autres
que dans la mesure ou elles ont un caractere impersonnel. Tout cela 1’éloigne
de nos intuitions ordinaires.



QU’EST-CE QUE L’ETHIQUE MINIMALE? 117

Mais personne n’a dit que ces intuitions ne devaient pas étre évaluées et
qu’elles ne pouvaient pas étre amendées. Il faut seulement savoir s’il y a de
bonnes raisons de le faire. Il me semble qu’il y en a pour ce qui concerne la
valeur morale de I’amour et de I’amiti¢. On peut douter de leur valeur morale
sans nier leur importance immense dans nos vies. Apres tout, il n’y a pas que
1’éthique qui compte dans la vie, surtout dans celle des minimalistes !

Conclusion

Je n’ai certainement pas fait le tour complet des objections qui m’ont été
faites et de celles qu’on pourrait me faire: il y en a beaucoup d’autres dans les
essais qui suivent, auxquelles je vais essayer de proposer des réponses.

J’ai seulement voulu montrer que I’éthique minimale disposait de certaines
ressources pour répondre a ces objections, méme si, bien siir, aucune de ces
réponses n’est vraiment décisive, du fait que chacune souleve probablement
elle-méme de nouvelles objections.

Mais c’est une situation que je ne trouve pas particulierement découra-
geante, étant donné que je n’ai jamais pens€ qu’une recherche philosophique
devait ou pouvait aboutir a des résultats définitifs et incontestés.






	Qu'est-ce que l'éthique minimale?

