
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 58 (2008)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 140 (2008). P. 59-95

BIBLIOGRAPHIE

Platon,Les lois (volume I, livres là VI, et volume II, livres VlIàXII), traduction Histoire de

par Luc Brisson et Jean-François Pradeau (GF), Paris, Flammarion, 2006, la philosophie

456 p. + 426 p.

Ces volumes mettent fin à la retraduction, commencée il y a vingt ans, de tous
les dialogues de Platon, et publiée dans une collection de poche dont chaque volume
contient une introduction et des notes substantielles, une bibliographie et des index,
ce qui en fait de véritables ouvrages scientifiques, établis par des spécialistes reconnus
et tenant compte des recherches les plus récentes, tout en présentant, pour le lecteur
non-spécialiste, un texte français réactualisé, par rapport aux éditions de référence
des Belles-Lettres ou de La Pléiade. «Les Lois sont peut-être le dernier des dialogues
que Platon ait écrit» (p. 7), dont la rédaction a dû «prendre plusieurs années» (p. 23).
Certains passages semblent encore à l'état d'ébauche, la tradition allant jusqu'à attribuer
ces imperfections à la mort prématurée du philosophe. Les trois personnages du

dialogue sont loin d'Athènes, en Crète, et ils discutent durant quelques jours du mois
de juin, en cheminant, et en parcourant une distance assez considérable «puisqu'elle
couvre au moins une quarantaine de kilomètres» (p. 26). C'est sans doute également
l'un des dialogues les moins connus et les moins lus, peut-être du fait de sa longueur
(c'est le plus long de tous les dialogues) et de sa massivité. Dans les Lois, marquées
par l'absence de Socrate, laissant sa place à «l'étranger d'Athènes», les interlocuteurs
s'interrogent sur la loi et la cité et le dialogue décrit «la constitution fictive d'une cité
excellente» (p. 9) et vient s'inscrire ainsi dans la suite des dialogues consacrés à la
question politique, notamment de la République. Le dialogue «renoue de la sorte avec
[un] projet qu'on pourrait dire systématique, ou plutôt 'synoptique'» (p. 9), d'exposition
des principales notions et thèses de philosophie politique, dont on connaît l'importance
à la fois théorique et pratique qu'elle a eue pour Platon. Regorgeant d'exemples et de

citations, «le ton des Lois est bien celui de la vieillesse, dont la vertu est sans cesse louée,
et il témoigne à sa façon d'un apaisement doctrinal» (p. 13) et le dialogue constitue
aussi «le premier ouvrage de philosophie politique de la tradition philosophique» (p.
14) occidentale. Pour comprendre le projet des Lois, il est nécessaire de comparer le

dialogue platonicien avec le droit athénien qui lui est contemporain et que Platon critique
largement, puisque le «code de lois» qu'il établit a pour «souci de former les citoyens à

la vertu, de privilégier une vie amicale faite de paix et de réflexion, de favoriser encore
cette vie commune et heureuse qui n'est accessible qu'à des citoyens formés à la fois à

la santé du corps et aux exercices de l'âme» (p. 17). La loi apparaît chez Platon comme
un «discours à la fois prescriptif et pédagogique» (p. 19) devant servir, en tant qu'outil
politique, à améliorer les citoyens. Elle consiste avant tout en un code écrit excluant
«le discours oratoire» (p. 20), rendu responsable en partie de la dégradation des mœurs
politiques de la cité démocratique. «La législation sert alors l'ambitieux dessein d'une
reappropriation écrite et rationnelle des mœurs citoyennes» (p. 21) et Platon estime que
la loi a une fonction à la fois constitutive et proprement pédagogique puisqu'elle «doit
forger les mœurs» (p. 23). C'est dans les livres II et VII que l'on trouve les principales
considérations pédagogiques et dans le livre V «l'exposé le plus abouti» (p. 23) de

l'éthique platonicienne. Dans la première partie (livres I à III), les trois personnages
examinent les types de constitutions possibles et constatent qu'aucune des constitutions
existantes «n'a fait la preuve d'une bonne législation et d'une aptitude à rendre la cité



62 BIBLIOGRAPHIE

entière vertueuse» (p. 31). Les livres IV à XII sont consacrés à trouver la législation la

meilleure possible pour remplir ces exigences morales et politiques. La cité vertueuse
(sous la forme du modèle de la cité des Magnetes), comparée d'emblée «à un individu
vivant» (p. 35) sera dotée de caractéristiques géographiques et démographiques précises
qui font l'objet d'amples descriptions. On notera qu'il est interdit aux citoyens de

posséder or ou argent (XI 919c - 920c), que les gouvernants sont choisis en vertu de

«leur aptitude à connaître et à faire advenir la vertu» (p. 39) et que «les 'gardiens des

lois' sont à la fois les fondateurs et les législateurs de la cité» (p. 41). Ces gardiens sont
à la fois des juges et des législateurs autorisés à introduire des modifications dans les

lois, après discussion et consultation de leurs concitoyens (VI 769d - 722d). Il s'agit,
pour Platon, d'assurer avant tout l'unité de la cité fondée à la fois sur la persuasion et la

contrainte: «Platon veut lier la loi et les modes de vie [...] de telle sorte que le respect
des prescriptions légales soit parfaitement immanent aux conduites, au point que cette

prescription devienne elle-même un mode de vie» (p. 44). La loi devra cependant être

«plutôt qu'un tyran et [qu'un] despote qui ordonne et menace", 'dans l'attitude d'un père
et d'une mère pleins d'amour et d'intelligence' (IX, 859 a)» (p. 49). La politique a, plus
généralement, pour mission de «transformer les lois collectives en mœurs individuelles»
(p. 55) et d'assurer que la cité constitue un tout ordonné.

Stefan Imhoof

Edward J. Watts, City and School in Late Antique Athens and Alexandria.
Berkeley, University of California Press, 2006, 288 p.

Ce livre d'histoire porte sur les écoles en tant qu'institutions, dans leur rapport avec
les contextes politique et religieux des villes d'Athènes (première partie) et d'Alexandrie
(deuxième partie) du IIe au VIe siècles. L'A. est particulièrement sensible aux problèmes
et conflits internes à la gestion d'une école, et aux stratégies et jeux de pouvoir externes
qui ont pu en assurer les succès et les échecs. Le chapitre I. plus général, met d'emblée
en évidence la fonction politique des écoles: formation à l'excellence morale et
intellectuelle d'une minorité privilégiée, création de réseaux de connaissances et

d'amitiés estudiantines qui dépasseront le cadre de l'école, interactions avec le pouvoir
politique. Le chapitre 2 ouvre la première partie consacrée à Athènes. Chez Philostrate
et Eunape de Sardes. l'A. s'intéresse aux conflits qui ont accompagné, à Athènes, la
nomination de professeurs à la chaire de rhétorique, ainsi qu'aux violences qui ont
opposé les étudiants des professeurs rivaux Apsinès et Julien. Il fournit aussi un éclairage
sur les distinctions terminologiques qui différenciaient le cercle large des auditeurs d'un
maître du cercle plus restreint de ses disciples. Le chapitre 3 est centré sur les vicissitudes
qui ont entouré, après Julien, la succession de Prohérésius, et le soutien de ses élèves
contre les professeurs opposés à cette nomination. Sur la base du christianisme de

Prohérésius, l'A. explique le rappel d'exil de Prohérésius par l'empereur Constant I".
Sur cette même base, l'A. voit en revanche l'empereur Julien plutôt comme un ennemi
de Prohérésius: contre les lectures traditionnelles. Watts propose de lire la lettre 31 de

l'empereur Julien à Prohérésius sur le ton du sarcasme. Les chapitres 4 et 5 retracent
l'histoire de l'Ecole philosophique d'Athènes. L'A. fournit des interprétations politiques
intéressantes de la Vie de Proclus de Marinus : après une succession prématurée à la tète
de l'école après Syrianus, Proclus, de retour d'exil, ne peut enseigner que parce qu'il
s'est assuré le soutient politique et financier d'aristocrates athéniens. Proclus aurait
délégué une partie de son activité politique à son ami Archiadas, petit-fils de Plutarque,
d'origine athénienne, pour avoir une influence plus grande. Mais la lecture religieuse
que donne Watts est plus décevante: l'historien associe systématiquement le

«néoplatonisme jamblichéen» à un «néoplatonisme religieux» (p. 96). une philosophie



BIBLIOGRAPHIE 63

teintée de théurgie (éléments rituels païens). Dès le départ on sent que l'auteur cherche
à finaliser l'histoire de l'École d'Athènes vers sa fermeture en 529: Proclus aurait mis
d'avantage l'accent sur la théurgie que ses prédécesseurs Plutarque et Syrianus; mais
alors que Proclus aurait agi de manière discrète, les activités religieuses d'Hégias
devaient attirer la haine des autorités; enfin l'auteur attribue à Damascius, sur la base des

paradoxa dans la Vie d'Isidore, «une prédilection pour le paranormal» (p. 127)
accompagnée d'une «aversion pour le compromis» (p. 137). Mais l'A. fournit
heureusement des justifications historiques plus solides pour expliquer la fermeture de

l'Ecole : d'une part, alors qu'auparavant le type de gouvernement provincial avait permis
aux élites athéniennes de maintenir leurs institutions, les conseils de villes (curiae)
perdent leur pouvoir au profit d'assemblées de propriétaires, de notables et d'évêques.
D'autre part, la fermeture de l'École fait certainement moins suite au décret impérial de

529 interdisant l'enseignement de la philosophie et de l'astronomie (selon la chronique
de Jean Malalas), qu'aux deux lois de Justinien de 531, dont l'une interdira notamment
aux institutions païennes de recevoir des legs. La deuxième partie, consacrée à

Alexandrie, établit d'emblée la diversité culturelle et les échanges entre les communautés
dans la ville portuaire d'Egypte. Dans le chapitre 6, rappelant la distinction entre
l'Origène du cercle interne de l'École d'Ammonius Saccas et l'Origène chrétien, l'auteur
montre que ce dernier a pu être l'auditeur occasionnel d'Ammonius Saccas. Le reste du

chapitre va proposer l'Origène chrétien comme figure exemplaire de l'échange entre
païens et chrétiens aux IIe et IIb siècles à Alexandrie. Le chapitre 7, après avoir retracé
l'histoire de la controverse arienne, et celle de la diffusion de l'idéal du monachisme par
la Vie d'Antoine d'Athanase d'Alexandrie, s'intéresse à l'École de la philosophe Hypatie,
d'ascendance plotinienne, qui comptait des chrétiens parmi ses élèves et entretenait de

bonnes relations avec le pouvoir chrétien. Ainsi, dans les troubles de 391, l'évêque
Théophile s'en prend aux néoplatoniciens qui enseignent au Serapeum, mais ne semble

pas en vouloir à Hypatie. Ce sera sous l'évêque Cyrille qu'Hypatie sera calomniée et
mise à mort, mais cela dans le cadre d'une querelle municipale plus que religieuse. Après
Hypatie, les étudiants devront faire le voyage d'Athènes pour acquérir une formation
philosophique. Les professeurs athéniens de culture «jamblichéenne» qui reviendront à

Alexandrie (parmi eux, Hiéroclès, élève de Plutarque d'Athènes: Hermias. élève de

Syrianus à Athènes; et Ammonius, fils d'Hermias et élève de Proclus à Athènes)
fourniront un enseignement différent: l'A. prend notamment l'exemple de certaines
scholies au Phèdre pour montrer l'intérêt d'Hermias pour la théurgie. Le chapitre 8

rapporte l'épisode de l'agression du païen Paralius par ses compagnons d'études, qui
aboutira à une enquête du patriarche d'Alexandrie et du gouvernement impérial sur les

activités de l'École d'Alexandrie. Incriminé par Nicodème, Ammonius trouvera avec le

patriarche Pierre Mongus un arrangement qui va changer la nature de l'enseignement
philosophique à partir d'Ammonius. Comme nous pouvons le voir dans les Prolégomènes
alexandrins à la philosophie de Platon, les néoplatoniciens tendront en effet à maintenir
le curriculum aristotélicien et platonicien, mais à ne pas aborder les textes orphiques et

chaldaïques. Le chapitre 9 propose enfin de traiter de l'enseignement philosophique
après Ammonius. Il est surtout centré sur le chrétien Jean Philopon, qui va marquer,
selon l'auteur, un nouveau tournant après Ammonius: Philopon rompt en effet avec la

tradition philoso-phique pour réfuter l'éternité du monde, notamment dans le De
Aeternitate mundi contra Proclum. Le livre de Watts est assurément une contribution
importante à l'histoire de l'Antiquité tardive. Mais il véhicule malheureusement certains
préjugés. D'une part, il considère ouvertement Plotin et Porphyre comme de vrais
philosophes, et Jamblique, Proclus et Damascius comme des philosophes adeptes de la

théurgie. L'idée est ancienne (on la trouve déjà chez Damascius, In Phaedonem 1 § 172),
mais nous ne sommes pas certains qu'elle résisterait à une analyse sérieuse. Rappelons
que Proclus et Damascius ont transmis à l'humanité des sommets de la rationalité
philosophique. Mais surtout, au fil de la lecture, l'opposition entre païens et chrétiens se



64 BIBLIOGRAPHIE

fait de plus en plus systématique et omniprésente (que ce soit pour marquer les divisions
ou les échanges), et cette opposition finit par déterminer l'histoire elle-même. L'A.
semble vouloir stigmatiser le climat d'hostilité entre païens et chrétiens à Athènes, pour
le mettre en contraste, dans la deuxième partie, avec les nombreux échanges - certes
bien réels - entre païens et chrétiens à Alexandrie. En effet, la conclusion opposera, de

manière assez malheureuse, l'échec de l'École d'Athènes sous Proclus, Hégias et
Damascius qui, ne voulant pas modifier leur enseignement, n'auraient pas su s'adapter à

un monde changeant, au succès de l'École d'Ofympiodore et de ses successeurs Elias,
David et Etienne, qui auraient su garder la base de l'enseignement philosophique sans

entrer en conflit avec les chrétiens. Dans une citation finale, Etienne d'Alexandrie est
cité par Watts comme la figure exemplaire de ce «compromis» (p. 261). Rappelons
qu'Etienne d'Alexandrie n'est peut-être pas l'auteur néoplatonicien qui a eu la plus
grande postérité.

Nicolas d'Andrès

Eyjólfur Kjalar Emilsson, Plotinus on Intellect, Oxford, Clarendon Press,

2007, 232 p.

Plotin a divisé le monde intelligible en trois hypostases: l'Un, premier principe et

cause de toute chose; l'Intellect, dans lequel être et connaissance sont confondus; et
l'àme qui est en relation avec le monde sensible. Dans son magnifique livre, Emilsson
étudie chez Plotin la genèse de l'Intellect, sa structure et son activité, et ses rapports avec
l'Un. L'Un ne peut pas penser, car la pensée présuppose toujours la dualité d'un sujet et
d'un objet. Ainsi, au plus haut niveau, l'Intellect peut être vu comme un penseur idéal : il
connaît son objet en lui-même et sans représentation, il connaît tout de l'objet, et, malgré
la distinction entre pensant et pensé, il le connaît dans un seul acte. Dans cet acte de

connaissance parfaite, l'Intellect s'auto-constitue, et se pense lui-même en même temps
qu'il pense le monde intelligible. Le chapitre 1 fournit une étude détaillée, qui manquait
jusqu'ici, de la théorie de la double activité, et de ses sources chez Platon et Aristote.
L'étude est précieuse non seulement pour la compréhension de l'Intellect, mais aussi pour
la compréhension générale de la métaphysique plotinienne de l'émanation. La double
activité traverse toute la réalité : chaque hypostase a une activité interne, qui constitue sa

véritable essence, et à un niveau inférieur une activité externe, qui est comme l'image de

l'activité inteme. L'A. explique que la théorie de la double activité est indissociable des

métaphores utilisées par Plotin, par exemple celles de l'activité interne du feu produisant
une chaleur exteme, ou de l'activité de marcher qui laisse une trace, conséquence de

cette activité. A partir de cette dernière métaphore, l'A. discute la question de savoir si

l'activité interne et l'activité externe sont une seule ou deux activités. La question restera
ouverte. L'ambivalence est aussi chez Plotin. Le langage est toujours inadapté au monde

intelligible, dans lequel il ne saurait y avoir une succession d'événements. Le chapitre
2 étudie la dérivation de l'Intellect à partir de l'Un, et la distinction entre l'intellect
inchoatif (ou intellect en puissance), activité externe qui procède de l'Un, et l'Intellect
en acte (avec I majuscule), véritable Intellect lorsqu'il se convertit vers l'Un et désire
voir le Bien duquel il provient. La «génération» de l'intellect à partir de l'Un entraîne

une dualité de sujet et d'objet entre l'Intellect et l'Un. Mais cette dualité se trouve aussi
dans l'Intellect. Les deux choses sont confondues chez Plotin : l'Intellect qui s'efforce
de voir l'Un se voit en réalité lui-même et voit la pluralité des réalités intelligibles. En

effet, l'Intellect a en lui-même les réalités intelligibles (les Idées platoniciennes). Même
si l'Intellect ne pense pas de manière propositionnelle, on pourrait dire, comme le fait
parfois Plotin, que l'Intellect se pense à la première personne: «je suis l'être» (V.3.13)
ou de manière plus générale «je suis F», F étant le contenu de l'Intellect, le monde



BIBLIOGRAPHIE 65

complexe des réalités intelligibles. Le chapitre 3 étudie la structure interne de l'Intellect,
et la difficulté de concilier la connaissance de soi de l'Intellect avec la distinction entre
sujet et objet de connaissance dans l'Intellect. La question du réalisme ou de l'idéalisme
de Plotin sert de fil conducteur. L'A. considère d'abord la connaissance sensible, dans

laquelle l'objet de connaissance est externe. Dans ce cas le réalisme de Plotin ne fait pas

trop de doute, puisqu'il existe bien un objet externe, les qualités sensibles, même si ces
dernières sont plutôt des apparences. Mais dans le cas de l'Intellect, Plotin doit plutôt
être vu comme un idéaliste, puisque les choses premières du point de vue ontologique
sont internes à l'Intellect. L'Intellect a une connaissance parfaite des choses elles-mêmes

parce qu'il possède en lui-même les intelligibles. Dans l'Intellect, pensée et être, ou sujet
et objet, sont identiques, ce qui n'est pas le cas de l'âme, qui dépend de l'Intellect pour
connaître. L'A. rappelle l'origine aristotélicienne de la thèse qui envisage l'activité du

pensant et du pensé comme un seul et même acte dans l'intellect. Mais Plotin va plus loin
qu'Aristote : l'Intellect est conscient de cette identité, ou comme le dit Plotm. il «se voit»
en train de penser (Ennéades II.9.1 Sur la base des passages analysés dans le chapitre
précédent («Je suis F»), l'A. consacre des développements très pointus à la réflexivité.
Enfin, après les deux chapitres centraux du livre, le chapitre 4 aborde la distinction
entre pensée non discursive, propre à l'Intellect, et pensée discursive, caractéristique
de l'âme. L'A. établit notamment, contre l'opinion de certains commentateurs, que la

pensée non discursive de l'Intellect, bien que complexe, n'est pas propositionnelle. Ce

livre remarquable est le fruit d'une recherche élaborée depuis de nombreuses années
dans différents articles, retravaillés et assemblés en un seul ouvrage, comme l'explique
l'A. dans son introduction. L'A. aborde aussi des considérations de méthode: nous
lui concédons volontiers d'avoir su concilier, d'une part, une approche historique et

philologique, parce qu'il tient compte de l'évolution de la pensée de Plotin et de ses

contradictions, et, d'autre part, une approche véritablement philosophique, parce qu'il
propose, avec une grande clarté, mais toujours en nuances, une lecture cohérente et
argumentée des doctrines.

Nicolas d'Andrès

Matthias Perkams, Rosa Maria Piccione (éds), Proklos. Methode. Seelenlehre.

Metaphysik. Akten der Konferenz in Jena am 18.-20. September 2003

(Philosophia Antiqua, vol. XCVIII), Leiden-Boston, Brill, 2006, 434 p.

Le volume rassemble dix-sept contributions d'un colloque tenu à Jena sur
Proclus (412-485). II est divisé en trois parties (I. Méthode, II. Doctrine de l'âme et
111. Métaphysique), mais il concerne en fait de manière très large tous les aspects de
la philosophie du diadoque de l'École platonicienne d'Athènes. Nous ne pouvons
proposer ici qu'un aperçu de quelques contributions. L'article de Christoph Horn qui
ouvre le volume rassemble en douze points les doctrines essentielles communes aux
néoplatoniciens, pour distinguer ensuite, sur douze autres points. Proclus de Plotin. Le
dernier point de la partie distinctive mérite d'être souligné : Horn rappelle l'attention de

Proclus pour la forme littéraire et la poésie, comme nous pouvons le voir dans sa défense
d'Homère dans son Commentaire sur la République, ou dans ses magnifiques Hymnes
aux dieux. De son côté, R. M. van den Berg, qui a consacré deux études magistrales sur les
Hymnes de Proclus (Leiden, Brill, 2001) et sur son Commentaire sur le Cratyle (Leiden,
Brill, 2007), met en évidence le rôle des noms divins dans la théologie platonicienne
(I. 29), en particulier dans le livre IV. Pour van den Berg, la lecture étymologique du

Cratyle est un pont entre les «théologiens» (Homère, Hésiode / théologies orphiques) et
la théologie rationnelle basée sur l'interprétation du Parmenide de Platon. L'article de

Michele Abbate, ajouté à la publication, fournit une contribution à la pensée politique



66 BIBLIOGRAPHIE

néoplatonicienne, dans la veine du Platonopolis de Dominic O'Meara (Oxford 2003). À
partir d'une réflexion sur les vertus, sur l'analogie entre l'âme et la cité, et sur la figure du

philosophe-roi dans le Commentaire sur la République, le spécialiste italien de Proclus
montre que s'il y a bien une pensée politique chez Proclus. celle-ci n'est pas autonome
et ne subsiste pas sans la métaphysique et la théologie. Christian Tornau, spécialiste de

Plotin, étudie ensuite la différence entre Plotin et Proclus sur le rôle de l'amour dans la

remontée vers le premier principe. Si l'amour est directement lié au Bien chez Plotin
(Enn. VI. 7), il est plutôt lié au Beau chez Proclus, dans son parallèle entre les puissances
chaldaïques «amour, vérité, foi» (Theol. Plat. 1. 22-25) et la triple caractérisation du

divin «beau, sage, bien» (Phèdre 246 d-e). L'article met notamment en évidence le pas
franchi par Proclus vers une «théologisation» de l'erotique, liée à la providence divine
(pronoia). Carlos Steel propose une version allemande plus étendue d'un article paru
en français (in: A. Charles-Saget, Retour, repentir et constitution de soi, Paris, Vrin,
1998), qui examine, sur un plan ontologique, le lien entre la conversion vers soi et la
constitution de soi (authuposlaton) dans les Eléments cle théologie et le Commentaire sulle

Parmenide. Enfin, l'article de Christoph Helmig démêle magnifiquement le paradoxe
de la «forme dans la matière» (enhulon eidos). Après avoir retracé l'histoire du concept
dans le médio-platonisme et chez Plotin, il propose, notamment à partir d'un passage
du Commentaire sur le Timée (II. 25), deux perspectives sur la «forme dans ia matière»
chez Proclus: en tant qu'image de la Forme transcendante (Idée platonicienne), elle
est incorporelle, indivisible et invisible; mais par sa présence dans la matière, elle est

spatialisée. divisée et saisissable. Nous ne pouvons pas saisir la Forme dans son essence

incorporelle, mais celle-ci se manifeste en puissances et activités dans la matière. Cela
est aussi conforme au double sens de eidos, qui désigne la forme extérieure (Gestalt)
avant Platon, et la Forme ou Idée chez Platon.

Nicolas D'Andrès

Christian Trottmann (éd.), Vers la contemplation. Études sur la syndérèse et
les modalités de la contemplation de l'Antiquité à la Renaissance. Textes

réunis par C. Trottmann (Centre d'Etudes supérieures de la Renaissance. Le
savoir de Mantice), Paris, Honoré Champion, 2007, 324p.

Selon le récit qu'en donne M. Adrien Baillet, René Descartes crut, dans le deuxième

songe de la nuit du 10 au 11 novembre 1619 «entendre un bruit aigu et éclatant qu'il prit
pour un coup de tonnerre. La frayeur qu'il en eut le réveilla sur l'heure même et ayant
ouvert les yeux, il aperçut beaucoup d'étincelles de feu répandues par la chambre». Il
est bien connu que ce qui intéresse avant tout dans cette narration des songes par le

biographe de Descartes est l'interprétation qui en est proposée. Or. selon cette exégèse,
«l'épouvante dont il fut frappé marque à son sens sa syndérèse, à savoir les remords
de sa conscience touchant les péchés qu'il a commis». Dans l'article qu'il consacre
à la syndérèse cartésienne, dans l'ouvrage publié par Ch. Trottmann, Edouard Mehl
pense pouvoir tirer de cet hapax du terme syndérèse dans le corpus cartésien bien des

enseignements sur le début de la spéculation du philosophe français. L'A. n'hésite pas
à parler d'une nouveauté radicale, car «c'est désormais par la voie de l'expérience de

la conscience que s'édifie la science, et non par la voie de la science que s'édifie la
conscience» (p. 289). Avec l'étude de Laurence Renault sur Spinoza («De l'actualité à

l'activité: pensée humaine et acte pur chez Spinoza», p. 291-310) cet article de Mehl
représente le terme final du double parcours décrit par l'ouvrage de Trottmann. On peut
parler d'un double parcours puisqu'il s'agit à la fois d'une contribution à l'histoire
du concept de 'syndérèse' et d'un volume réunissant des études sur le rapport entre
vie active et vie contemplative de l'Antiquité à la Renaissance. Le volume collectif



BIBLIOGRAPHIE 67

comprend quatorze études dont certaines retiendront plus particulièrement l'intérêt du

philosophe et du médiéviste. Parmi les travaux dédiés à l'étude du terme syndérèse,
l'article d'Alain le Boulluec est spécialement informatif puisqu'il éclaire le sens originel
de cette notion qui résulte d'emplois dans le domaine de la philosophie, grecque et

latine, de la Bible et des Pères grecs. Le Boulluec montre en particulier le rôle joué par
saint Jérôme qui fait de la syndérèse «une instance de vigilance au-dessus des facultés de

l'âme» (p. 9). L'ample étude que Dominique Poirel consacre à l'unité de la sagesse chez

Hugues de Saint-Victor est bien plus qu'un aperçu sur la question du rapport entre la

contemplation et l'action chez le Victorin. 11 me semble que nous sommes ici en présence
d'une remarquable synthèse de la pensée de Hugues qui, comme le montre Poirel, est
à la recherche de l'unité entre action et contemplation. Il n'y a pas, chez cet auteur,
deux domaines séparés mais tout, des arts mécaniques à la théologie, en passant par la

géométrie et la grammaire, relève à la fois de l'action et de la contemplation. Alors que
l'article de Poirel est surtout dédié à une lecture attentive de l'œuvre étendue de l'auteur
étudié, la contribution de Wayne John Hankey est d'un tout autre style («Participatio
divini luminis, la doctrine de Thomas d'Aquin sur l'intellect agent: notre capacité à la

contemplation», p. 121-155). Combattant vigoureusement une interprétation empiriste
de l'epistemologie thomiste, Hankey, comme dans ses autres études, tente de montrer
l'influence profonde du néoplatonisme sur la conception de la contemplation chez
Thomas. À travers un dialogue continuel avec les interprètes contemporains de Thomas,
l'auteur cherche à étayer sa thèse principale de la profonde continuité entre le mode
naturel de la connaissance humaine et la connaissance surnaturelle de Dieu dans la vision
béatifique. D'autres études dans ce volume approfondissent le thème de la contemplation
chez Hugo de Balma (Barbara Faes de Mottoni: «Hugues de Balma: contemplation et

raptus», p. 157-171), Pétrarque (Maria Cecilia Bertolani : «Pétrarque, contemplation et

vision», p. 173-189) et Jean Gerson (Marc Vial: «Théologie mystique et syndérèse chez
Jean Gerson», p.215-232) ou encore explorent le domaine de la représentation visuelle
comme l'analyse que Luc Bergmans propose de l'Agneau mystique des frères Van Eyck.
Anca Vasiliu, en revanche, «menant une réflexion sur le seuil liturgique du regard à

partir d'une icône roumaine du XVIe siècle» (p. 12-13) invite à une méditation sur les

limites de la capacité de l'icône à rendre visible le mystère («L'icône invisible ou le seuil

liturgique du regard», p. 243-268). Parmi les articles de cet ouvrage j'accorde une place
particulière à celui de Christian Trottmann qui se propose d'étudier la célèbre controverse
de la docte ignorance (p. 193-213). La recherche erudite entend par là le débat autour
de la doctrine de Nicolas de Cues, un débat qui commence avec l'attaque menée par
Johannes Wenck de Herrenberg contre le traité De docta ignorantia du Cusain et qui se

poursuit dans la discussion entre les moines de Tegernsee et Nicolas. Plusieurs aspects
de cet article méritent l'attention de l'historien de la philosophie: Trottmann montre
d'abord le lien qui existe entre ce débat et le thème de la syndérèse ; par ailleurs, l'auteur
insiste sur l'importance de la troisième étape du débat, à savoir la dispute entre Bernard
de Waging et l'évêque humaniste Johann von Eych. Bernard résume de manière concise
et précise l'enjeu de la controverse : «On demande s'il est plus utile, plus fructueux et plus
salutaire de rester dans le siècle et de gagner auprès du Christ de nombreux mérites, par
la parole et par l'exemple et d'être gratifié par conséquent d'une plus grande récompense
dans la vie future plutôt que de rester libre pour soi seul et pour les choses divines et

ayant renoncé à tout pour le Christ, de s'enfermer dans un cloître» (p. 210). Trottmann

propose une analyse critique de cette controverse qu'il reconstruit avec minutie, et il
cherche à identifier l'enjeu de ce débat autour de la vie active et de la vie contemplative
pour la modernité et sa genèse. Selon lui. les conséquences des dissociations qui,
dans la controverse étudiée, étaient encore perçues dans leur rapport dialectique sont
lourdes: «Mais cette dissociation de la vita activa à l'égard de son pendant dialectique,
et qui la réduit par ailleurs à la seule activité technique de Yhomo faber n'a-t-elle pas
des conséquences désastreuses pour la modernité?» (p.211). La réponse de l'A. est
affirmative et il rejoint le diagnostic de Hannah Arendt selon laquelle la désarticulation



68 BIBLIOGRAPHIE

et la dévalorisation de la vie contemplative par rapport à la vie active mène à la condition
de l'homme moderne. Cependant, selon Trottmann, Arendt n'a pas su saisir le véritable
enjeu éthique et politique de ce qu'elle a su mettre en évidence. L'ouvrage publié par
Christian Trottmann se veut une contribution à la réflexion sur ce double enjeu. Une
telle ambition repose évidemment sur la conviction qu'une recherche historique peut
effectivement contribuer au nécessaire travail de réflexion non seulement sur l'homme
moderne mais encore sur l'homme contemporain. Le titre de l'ouvrage s'explique dès

lors: vers la contemplation. Ce titre indique un mouvement auquel l'éditeur de l'ouvrage
veut convier son lecteur, mouvement de pensée qui consisterait à redécouvrir l'enjeu et
la portée de l'unité dialectique de la vita activa et contemplativa.

Ruedi Imbach

G. W. F. Hegel, Qui pense abstrait '?, édition bilingue accompagnée d'une
notice et d'un essai sur l'exotérisme hégélien par Ari Simhon, Paris,
Hermann, 2007, 176 p.

Cet ouvrage est divisé en trois parties distinctes mais subtilement reliées entre
elles. La première contient un curieux texte de Hegel, à la fois ironique et greffé sur des

observations de la vie quotidienne, intitulé «Qui pense abstrait ?» (Wer denkt abstrakt?),
publié à titre posthume en 1835, mais qui date probablement de 1807. soit l'année de

publication de la Phénoménologie de l'Esprit, dans lequel Hegel définit ce que signifie,
pour lui, la pensée abstraite, l'abstraction. Le texte allemand est édité avec sa traduction
française en regard. Il ne s'agit pas à proprement d'un inédit en français, mais les

traductions parues en 1963 et 1983 sont restées confidentielles et celle de 2005 n'indique
pas précisément la source du texte allemand. Ce texte permet de poser les linéaments de

la question qui sera élaborée de façon synthétique dans l'essai de la troisième partie, de

l'exotérisme dans la pensée de Hegel, c'est-à-dire aussi celle du rapport entre l'abstrait
et le concret dans la pensée philosophique. La deuxième partie («Note explicative»,
p. 22-41) constitue un commentaire du texte. Pour l'A., «le but de cet essai est peut-
être de montrer, du moins de suggérer, en creux, que la pensée abstraite, loin d'être
l'apanage de la philosophie et donc du philosophe, est partout présente, et surtout là
où règne l'inculture. C'est même la philosophie qui est la moins abstraite, qui combat
le plus l'abstrait, contrairement à ce qu'admet le préjugé dominant» (p. 23-24). Dans
la troisième partie, la plus longue (p. 43-176), Ari Simhon nous donne donc un essai

intitulé «Hegel sans secret; l'exotérisme hégélien ou le penser concret». Il commence
par montrer que «la philosophie hégélienne, réservée paraît-il aux happyfew, peut certes
être dite exotérique au sens relatif... mais doit impérativement être dite exotérique au

sens absolu» (p. 47). Le conflit qui l'oppose à Schelling tourne autour de la conception de

la philosophie, «comme philosophie de l'identité concrète» et se trouve «profondément
lié avec la critique de l'idéalisme schellingien» (p. 58). La seule acception d'ésotérique
que Hegel accepte est celle qui fait du tenne quelque chose de caché parce qu'on ne
fait pas l'effort nécessaire pour le connaître: «l'ésotérique n'est pas ce qui est caché

volontairement, il n'est pas non plus ce qui est par nature hors de portée de l'esprit de la

plupart des hommes (leur étant par essence étranger), mais est simplement factuellement
caché à une vue immédiate qui ne consent pas à l'effort» (p. 67). Cette conception du

rapport entre ésotérique et exotérique rejaillit sur la conception que Flegel se fait du

philosophe : que faut-il penser «de l'isolement social du philosophe Le philosophe, en

tant que philosophe, ne se trouve-t-il pas en effet isolé de ses concitoyens... ne pouvant
les rejoindre qu'en tant qu'individu singulier, en tant que non-philosophe ?» (p. 91). Plus

généralement l'A. rappelle que pour Hegel «l'histoire philosophique de la philosophie...



BIBLIOGRAPHIE 69

en tant que philosophique n'est pas une histoire des philosophes» (p. 92) mais celle du

déploiement de l'Esprit. L'A. montre également «qu'il n'y a pas, chez Hegel, d'écriture
au sens straussien de l'expression» (p. 167), Léo Strauss estimant que les philosophes ont
souvent déployé à côté d'un enseignement exotérique un enseignement ésotérique que
seuls les plus aptes et les plus doués des disciples peuvent comprendre. L'A. analyse ensuite
les rapports qu'entretiennent, chez Hegel, les notions d'individu et de génie avec celle
de philosophe: ce n'est pas «en tant qu'individu individuel singulier, que le philosophe
est philosophe mais par la culture de l'universel [que] le philosophe se singularise»
(p. 102). Dans la quatrième partie de son essai, l'A. tente de clarifier les rapports que
Hegel entretient avec la religion, en s'attaquant notamment à la question débattue de son
«athéisme». Il discute en particulier les thèses de Jacques d'Hondt (à qui l'ouvrage est

dédié), qui estime que Hegel finit par ne plus considérer la religion comme une «réalité
surnaturelle» (p. 129), ce que l'A. tente de réfuter en montrant la dialectique existant entre
les notions d'athéisme et de religion dans sa pensée : «Hegel en tant que penseur spéculatif
est athée du Dieu de la représentation qui est un niveau de conscience surpassé par le

niveau de conscience philosophique» (p. 135). Après avoir montré le rôle que le Christ
joue pour Hegel dans l'histoire de l'Esprit, l'A. rappelle que le christianisme reste pour
lui «la religion accomplie, parfaite, achevée et l'achèvement de la religion, ce qui l'amène
au-delà d'elle-même, religion de la sortie de la religion vers la philosophie» (p. 150).

Stefan Imhoof

Alexander Schnell, Husserl et les fondements de la phénoménologie consti- Histoire de

tutive (Krisis), Grenoble, J. Millon, 2007, 301 p. la philosophie

Après un ouvrage remarqué sur le problème de la conscience du temps chez Husserl
(Temps et phénomène, 2004) et un autre sur le jeune Heidegger (De l'existence ouverte
au mondefini, 2005), Alexander Schnell poursuit son exploration des fondements de la

phénoménologie. Sa démarche n'est pas pour autant strictement historique ou exégétique,
elle est inspirée des défis actuels de la pensée phénoménologique, notamment celui de
rendre compte des structures de l'expérience préréflexive. Interroger les «fondements de
la phénoménologie constructive» revient à reprendre entièrement cette problématique
dans l'œuvre de Husserl et à situer la portée et la pertinence de ses critiques au XXe
siècle. Il faut souligner d'emblée que Schnell ne découpe pas Husserl en tranches

chronologiques, mais interroge la totalité de son œuvre à partir des positions de la

maturité, à savoir des années 20 et 30. Schnell s'inscrit dans la lignée des démarches
cherchant à réhabiliter Husserl face à ceux qui soutenaient qu'il restait tributaire
d'une métaphysique de la présence, qu'il avait manqué le problème de la passivité, ou
encore qu'il avait écoué à sortir du solipsisme. Mais contrairement à plusieurs de ces

ouvrages (p. ex. A. Montavont, La passivité chez Husserl, P.U.F., 1999, ou B.Bégout,
La généalogie de la logique, Vrin, 2000), le propos de Schnell n'est pas de dire que
Husserl avait anticipé tel ou tel thème de Heidegger. Merleau-Ponty ou Lévinas, mais
bien plutôt de montrer la spécificité de la démarche husserlienne elle-même. Schnell
argumente en faveur de l'idéalisme transcendantal de Husserl en structurant son propos
autour de la notion de construction qu'il qualifie de «concept opératoire implicite de la

phénoménologie husserlienne du temps» et dont il montre l'importance pour toutes les

thématiques liées au domaine préréflexif. L'ouvrage est structuré en six chapitres; dans
le premier, l'A. situe la démarche husserlienne dans la lignée historique de la philosophie
transcendantale kantienne, puis il caractérise le propre du transcendantalisme de Husserl
en mettant notamment l'accent sur le statut ontologique du sujet transcendantal et sur
le problème de la légitimation de la connaissance comme «motif fondamental» de la

phénoménologie ainsi comprise. Ce faisant, il insiste sur le caractère anonyme du sujet



70 BIBLIOGRAPHIE

transcendantal en tant qu'idéalité, et donc sur l'impossibilité de le confondre avec une
«substance qui pense» de style cartésien. Cela rend par la même occasion plus difficile
de considérer la pensée de Husserl comme un subjectivisme. Le reste du livre passe en
revue les principales problématiques de la philosophie de Husserl dans la perspective de
l'idéalisme transcendantal : la signification et la vérité (chap, ii), l'imagination (chap, iii),
la conscience du temps (chap, iv), les pulsions et les instincts (chap, v) et l'intersubjectivité
(chap. vi). L'enjeu essentiel de cette pensée, selon Schnell, est de rendre compte de la

structure de l'expérience en tant qu'elle est le lieu où tout sens se forme. L'interprétation
de la notion de conscience est donc évidemment centrale, en particulier la question de la

constitution de la conscience elle-même en tant que flux temporel et donc la possibilité
de faire l'expérience d'objets. Comme l'écrit Schnell, «la corrélation de la conscience
du temps et de la temporalité immanente elle-même forme l'horizon temporel universel
dans lequel s'ordonnent successivement tous les vécus intentionnels de l'ego.» (p. 157).
Toute exphcitation de la sphère préimmanente devrait ainsi se mesurer à la possibilité de
rendre compte de la constitution du flux temporel de la conscience comme tel. ou plutôt
de la façon dont le flux absolu de la conscience s'apparaît à lui-même. L'explication de

cette expérience permet de justifier la notion de construction. La nécessité de cette notion
peut être énoncée comme ceci: dans la mesure où la sphère préréflexive en tant que
telle n'est pas susceptible d'une description (autrement elle serait reflexive), l'approche
de Husserl consiste à la reconstruire selon les contraintes de l'expérience elle-même
(cf. p. 71-72). Le chapitre sur le temps illustre cette stratégie de manière exemplaire:
plutôt que de recourir à un langage métaphorique qui signifie latéralement le moment de

l'impression originaire, Husserl reconstruit la structure du flux absolu comme «double
continuum d'intentions» (p. 189), rétentionnel et protentionnel qui s'entrelacent et se

fondent les uns dans les autres. Il met en évidence ce faisant un «niveau constitutif en

deçà du clivage traditionnel entre le sujet et l'objet» (p. 195) et donne des indications sur
la «conscience absolue» au sens asubjectifet anonyme. Cela montre au moins la richesse
des travaux de Husserl sur le temps, les manuscrits dits de Bernau, datant des années
1917-18 et sur lesquels se basent les développements de Schnell. Son livre constitue
notamment par là une contribution rigoureuse à la réflexion sur le présent et le futur de la

philosophie phénoménologique. L'une des tâches qui se dessinent dans cette perspective
est précisément celle d'une évaluation critique de la notion de construction.

Stefan Kristensen

Emmanuel Alloa, La résistance du sensible. Merleau-Ponty critique de la

transparence (Philosophie en cours), Paris, Kimé, 2008, 137 p.

Les commentaires sur la pensée de Merleau-Ponty se sont multipliés depuis le
début des années 90. Mais comme le souligne Renaud Barbaras dans la préface du livre
d'Emmanuel Alloa, la «recherche» sur la pensée du philosophe court le risque de «céder
à la pente de l'embaumement, absolument contraire au sens même de l'entreprise de

Merleau-Ponty» (p. vii). C'est ce risque que l'A. évite en grande partie, mais la valeur
de l'ouvrage n'est pas seulement due à cela. Il s'agit d'une lecture de l'œuvre dans sa

totalité, selon la notion de la transparence, retraçant les motifs de ses évolutions et de

ses recherches. Alloa met en évidence, dans son premier chapitre introductif, le point
de départ de Merleau-Ponty sous la forme d'un constat à propos de l'irréductibilité du
dehors de la philosophie. La thèse bien connue de la préface à la Phénoménologie de

la perception que «le plus grand enseignement de la réduction est l'impossibilité d'une
réduction complète» se trouve ainsi réinterprétée de manière suggestive: la philosophie
doit se nourrir inlassablement de son dehors, chercher toujours à en expliciter le

sens sans jamais pourtant penser qu'il soit possible de le résorber entièrement dans
la transparence de l'esprit. Alloa expose les moments principaux de la réflexion de



BIBLIOGRAPHIE 71

Merleau-Ponty depuis La structure du comportement (achevé en 1938) jusqu'au Visible
et l'invisible et aux dernières notes de cours sur Claude Simon au printemps 1961.
La critique de la transparence prend notamment, dans les années 30 et 40, la forme
d'une théorie du corps percevant comme milieu, et Alloa montre avec pertinence que la
notion de phénomène non plus comme contenu, mais plutôt comme écart ou intervalle
entre les éléments, préfigure les lignes directrices de l'ontologie du sensible esquissée

par Merleau-Ponty à la fin de sa vie. Plutôt que de focaliser sur les insuffisances de
la Phénoménologie de la perception, Alloa montre, au chapitre ii. comment Merleau-
Ponty approfondit progressivement sa démarche. Il renouvelle, dans le chapitre iii, la
compréhension du «tournant linguistique» de Merleau-Ponty au début des années 50
suite à sa lecture du Cours de linguistique générale de Saussure. L'enjeu est, pour le

philosophe, la possibilité de généraliser la structure «diacritique» du champ perceptif
au champ de la langue et à tous les faits de culture, et donc de reconnaître une structure
commune à tous les phénomènes de sens. Plutôt que de vouloir à tout prix réduire le
discursif au gestuel, comme dans le livre de 1945, Merleau-Ponty esquisse le projet
d'une théorie générale du sens qui tient compte à la fois de la nature motrice du sens
perceptif et de l'idéalité du symbolisme. Ainsi, comme le remarque Alloa, Merleau-
Ponty s'aperçoit pleinement du fait que «toute interrogation sur la philosophie du

langage est aussi une interrogation sur le langage de la philosophie» (p. 68). Dans le

chapitre iv, Alloa revient sur le dernier moment de sa pensée, l'ontologie du sensible,
qu'il rattache plutôt à un essai de penser la chair comme «l'étoffe à partir de laquelle à

la fois quelque chose peut m'être donné comme visible et les mots permettent de rendre
visible» (p. 71). Sa discussion de la notion de «chair», centrale chez le demier Merleau-
Ponty, est percutante dans la mesure où il ressaisit cette notion à partir de la structure
diacritique de tout apparaître. Le chapitre v se détache du commentaire pour aborder la

question de la poursuite aujourd'hui du projet philosophique de Merleau-Ponty. Il met
en évidence les apories de l'ontologie de la chair, en particulier les deux voies proposées
pour articuler le visible et l'invisible: la dialectique, que Merleau-Ponty définit comme
«hyperdialectique» dans la mesure où elle conserve et transforme en même temps son
point de départ, et la voyance, qu'il reprend à Rimbaud, et qu'il retient pour nommer la

source ténébreuse du sensible. Aucune de ces voies ne permet réellement de surmonter
une «conception du monde selon un découpage sujet-objet» (p. 99). Alloa introduit
alors l'idée d'une phénoménologie du diaphane consistant à penser le milieu du visible
(l'eau, l'air) comme ce qui laisse transparaître les choses et non pas ce qui fait obstacle
entre sujet et objet. Le défi philosophique est de faire voir ce milieu diaphane et non
plus de le considérer comme invisible, une pensée du visible qui «tiendrait compte du
hiatus insurmontable entre ce qui apparaît et ce à travers quoi il apparaît» (p. 101).
Cette «phénoménologie des latences» est esquissée dans les notes de cours sur Claude
Simon, qui lui offre le modèle d'un travail d'expression en perpétuel ajournement. C'est
sans doute la raison de l'inachèvement de la philosophie de Merleau-Ponty: non pas
en raison de sa mort prématurée, mais simplement parce que la philosophie, telle qu'il
la pratiquait, comme effort d'expression de ce qui ne saurait se donner entièrement au
langage, ne peut que renvoyer sans cesse à un surplus de sens latent. Comme l'écrit
joliment Alloa, l'à-venir de la philosophie «indique le sursis perpétuel de sa clôture».

Stefan Kristensen

Lucien Jerphagnon, Entrevoir et vouloir. Vladimir Jankélévitch, Préface de

François Félix, Chatou, La Transparence, 2008, 79 p.

Cet ouvrage de Lucien Jerphagnon est la réédition d'un essai paru en 1969, chez

Seghers, sous le titre Vladimir Jankélévitch, ou de l'effectivité. Dans la préface qui le

présente, François Félix, qui est également à l'initiative de cette reprise, parle de «la grâce



72 BIBLIOGRAPHIE

de ce tête-à-tête inspiré» (p. 7). pour dire le rapport unissant l'A. au philosophe. Et de fait,
celui qui fut si proche de Jankélévitch - tout en sachant mener à bien son œuvre propre
- dit lui-même, dans l'épilogue, n'avoir pas voulu «parler sud> cette pensée, mais plutôt
avoir «tenté d'en refaire le mouvement» (p. 73). Pour autant, ce propos, bref mais dense
et qu'à la lecture on sent si enthousiaste, n'a rien d'une plate redite. Dans l'économie de

sa parole, il sait vite en saisir l'essentiel. Composé de cinq chapitres, cet ouvrage s'ouvre
et se ferme presque sur un même constat : «nul [plus que Jankélévitch] n'aura été plus loin
dans l'utilisation philosophique de la mort» (ch. 1, p. 28) ; «peu de philosophies laissent
si bien voir leur lien avec la condition mortelle» (ch. 5, p. 65). Pourtant, du premier
au dernier chapitre, le propos de l'A. n'est pas de plate répétition, et entre ces deux
propositions se déploient, avec efficacité, la justification autant que la quintessence de

cette pensée de Jankélévitch. C'est en effet une conscience aiguë de la finitude humaine
qui confère à cette philosophie toute sa singularité, toute sa pertinence descriptive, mais
également sinon sa complétude du moins sa cohérence. Car «cette philosophie-là est
complète, ce qui de nos jours est une rareté. Elle comporte sa métaphysique et sa morale
et son esthétique» (p. 15). - Comprendre la cohérence de cette pensée, c'est comprendre,
comme le montre l'A., qu'en naviguant à travers ses différentes régions, nous naviguons
à chaque fois à travers la totalité de son questionnement. C'est pourquoi nous ne cessons
de retrouver «le même contexte métaphysique qui préside à tout régime d'existence
dans notre monde de créatures mitoyennes, c'est-à-dire le Quod et le Quid, l'instant et
l'intervalle, la conscience et l'innocence, le Faire et le logos» (p. 58). Et c'est bien là
ce à quoi parvient l'A. lorsque, dans le deuxième chapitre de l'ouvrage, il présente les
deux notions clefs de l'anthropologie de Jankélévitch, à savoir l'intermédiarité, «cette
destinée mixte [...] imposée à l'homme du fait qu'il est soumis au devenir» (p. 38) et
la semelfactivité (p. 40) ; ou lorsqu'il présente la morale en soulignant que «cette façon
d'être humain [...] est soumise [...] au régime de l'instant et de l'intervalle, autrement dit
de la décision et de la réalisation, de l'initiative et de l'œuvre» (p. 50), ou encore que «le
seul devoir absolument inconditionnel est d'aimer» (p. 54) ; et c'est encore et toujours
ce qui est souligné lorsque, concernant l'esthétique, et contre toutes les pensées qui
veulent nous faire plus voyant que nous ne sommes, l'A. écrit: «N'attendons pas de l'art
qu'il nous fasse crever le plafond de la finitude et nous donne de voir l'invisible. Nous ne
ferons jamais mieux qu'entrevoir, et nous ne saurons dire quoi» (p. 64). À chaque fois,
donc, la finitude de la condition humaine, la mort, est ce qui donne à notre existence sa
«densité ontologique» (p. 67). Ou encore, «on le comprend sans peine mais jamais sans
vertige : la mort est bien ce qui fait toute personne irremplaçable dès lors qu'elle entre
dans le temps» (p. 67). - Entrevoir et vouloir sont donc deux concepts clefs de cette
philosophie ; mais, la présentant, c'est également elle que l'A. nous donne à entrevoir et
vouloir. On ne saurait dès lors trop se réjouir de l'initiative de François Félix et de son
effort abouti pour permettre une réédition de cet essai. La pensée de Jankélévitch n'a pas
encore la notoriété qui, dans la pensée philosophique, doit être la sienne. Et ce n'est pas
le moindre des mérites de Lucien Jerphagnon de nous le rappeler.

Philippe Grosos

Jean-Christophe Goddard, Violence et subjectivité (Moments philosophiques),
Paris, Vrin, 2008, 180 p.

À ceux qui ne connaîtraient les travaux de J.-C. Goddard que dans la proximité de
l'œuvre de Fichte, cet essai vient montrer que l'intelligence que l'on peut avoir d'un
grand philosophe est, en fait, toujours intellectuellement stimulante et apte à nourrir
d'autres projets que ceux consistant seulement à le répéter ou à le faire connaître. Bien
pensée, celle-ci ouvre d'autres voies: les siennes propres. Prolongeant, au dire même



BIBLIOGRAPHIE 73

de son A., une étude antérieure (Mysticisme et folie, Paris, DDB. 2002), cet essai, à la
fois difficile et ambitieux, a pour volonté de «faire voir le rapport étroit existant entre la

position centrale du sujet schizophrène dans la philosophie française contemporaine et
son assimilation au sujet sacrificiel», ce qui revient «à établir le caractère foncièrement
primitif, c'est-à-dire universel, de la pensée à l'œuvre en cette philosophie» (p. 8). Pour
cela, trois pensées majeures de notre temps sont requises et analysées : celles de Derrida,
de Deleuze et de Maldiney, dont l'A. souligne ajuste titre l'importance, encore trop
méconnue car trop longtemps discrète, pour la philosophie contemporaine. Toutefois,
convoquant thématiquement ces pensées, l'A. n'entend pas présenter une série d'études
monographiques. D'une tout autre façon, il s'agit pour lui de montrer comment, dans
leurs différences par ailleurs irréductibles, chacune de ces philosophies, pouvant
s'influencer les unes les autres, a grandement contribué à faire surgir une nouvelle
figure de la subjectivité, figure à la fois émergeant à même son propre fond et ouverte,
contradictoirement, à la multiplicité. C'est là ce que l'A. nomme une présence athlétique.
«Parce qu'il est structuré par le refoulement du fond, c'est dans cette station athlétique et
instable du simultanément contracté et dilaté que se tient ainsi originairement l'être qui
se tient en soi-même.» (p. 157) Or c'est là aussi ce que l'art et la littérature du XXe siècle
n'ont cessé de mettre en évidence - ce que de nombreux renvois à Bacon, Giacometti,
mais aussi Proust. Céline ou Artaud soulignent avec précision. Dès lors l'enjeu final de

ce lexte, dont on peut cependant regretter qu'il soit encore insuffisamment développé
pour être tout à fait clair dans toutes ses conséquences, consiste à mettre en rapport la
violence que suscite une telle ouverture avec celle du sujet sacrificiel. C'est là en effet
une thèse que l'A. ne développe guère que dans les pages conclusives de son ouvrage,
soulignant alors l'importance du travail de René Girard sur le bouc émissaire. Reste
toutefois que cet essai, dense et suggestif, a le mérite de mettre en évidence une véritable
unité de questionnement de la phénoménologie française du XXe siècle relativement
au surgissement de la subjectivité, jusque dans la violence hystérique de la folie. Et là
n'est pas son moindre apport dès lors qu'il s'agit de comprendre la nécessité même des

problèmes qui ont ainsi été posés.

Philippe Grosos

Emmanuel Housset, L'intériorité d'exil. Le soi au risque de l'altérité (La nuit
surveillée), Paris, Cerf, 2008, 379 p.

En rassemblant ces diverses études rédigées sur près d'une dizaine d'années, de

1998 à 2007. E. Housset prolonge ici la réflexion qui lui avait permis de faire paraître,
l'an passé. La vocation de la personne (P.U.F., 2007). On y retrouvera donc les mêmes
thèmes, tels que la chair, l'amour, la patience et l'inquiétude, la compassion et la pitié,
en sorte que ce qu'il nommait dans cet ouvrage, et de façon fort théologique, «l'identité
d'exode et d'exil» se retrouve ici présenté comme une «intériorité d'exode et d'exil».
Là encore, et de façon très cohérente, l'essentiel des auteurs chez lesquels E. Housset
trouve son inspiration sont ceux de la tradition chrétienne de l'Antiquité tardive ou de

l'époque médiévale (saint Augustin ou saint Thomas) et ceux d'une certaine tradition
phénoménologique (ici, Husserl, Binswanger, Lévinas, Maldiney). Ainsi, outre les

douze chapitres et la conclusion qui constituent ce recueil et en lesquels on pourra être
attentif à nombre d'analyses précises, il convient de prêter une attention particulière à

l'introduction qui nourrit et décrit, de façon importante et problématique, la perspective
et l'enjeu des thèses de l'A.. - D'emblée, en effet, celui-ci distingue deux figures de

l'intériorité : l'une conçue comme clôture sur soi, toute en maîtrise et transparence
- dont le modèle lui semble être donné par les Confessions de Rousseau -, l'autre
«ouverte faite d'aventures» (p. 15) - dont le modèle se trouverait dans les Confessions...



74 BIBLIOGRAPHIE

de saint Augustin. Dès lors la thèse de l'ouvrage n'est pas seulement d'opposer l'une
à l'autre, mais de montrer que «l'intériorité comme épreuve de l'altérité, comme "se
transcender", est ce qui rend possible l'intériorité comme négation de l'extériorité, en
tant que cette négation est l'un des modes du mouvement de transcendance.» (p. 1)

Aussi les différentes études qui constituent cet ouvrage nous renvoient-elles toutes à

des analyses tendant à penser et à justifier cette seconde figure de l'intériorité que l'A.
nomme non seulement intériorité d'exode, mais encore d'exil, puisque l'identité qui en
résulte consiste à se recevoir soi de l'autre, et de l'épreuve de l'altérité. - Or, comme le
dit l'A., cette seconde voie fut, d'un point de vue historique, essentiellement ouverte et
développée «par la philosophie médiévale et par la phénoménologie depuis Heidegger»
(p. 16). Et de fait, l'apport heideggerien est. dans ces pages, fort sensible. Désormais
privilégiée par rapport à l'analyse husserlienne de l'égologie transcendantale (p. 23)
qu'auparavant et depuis l'écriture de sa thèse (Personne et sujet selon Husserl, Paris,
P. U. F., 1997) l'A. a souvent médité, l'analyse heideggerienne de l'Etre et du Dasein
semble presque donner ici le modèle à partir duquel il devient possible de penser la

question de l'intériorité. Ainsi l'A. peut-il d'emblée écrire que la «connaissance de soi

[...] semble être le fil conducteur qui unifie toute l'histoire de la métaphysique» (p. 9),
ou encore que la question de l'intériorité n'est «pas une question parmi d'autres, parce
que c'est une question qui nous met en question» (p. 13) - propos qui ne sont pas sans

évoquer le statut de l'Être ou encore le privilège, selon Heidegger, du Dasein sur tout
autre étant. - Savamment menée, cette lecture phénoménologique de la question de

l'intériorité permet donc à l'A. de reprendre des thèmes comme ceux du témoignage
ou de la réponse, et ainsi de s'inscrire, selon ses vœux, dans une certaine lignée de la

«phénoménologie française» (p. 22). Mais de ce fait ce propos est aussi intéressant qu'il
est, à bien des égards, délicat. En effet, en proposant une lecture phénoménologique
d'une tradition chrétienne de la philosophie (avec saint Augustin et saint Thomas), cette
analyse est parfois quelque peu ambiguë, notamment en ce qui concerne l'usage qu'elle
fait du concept de «transcendance». Comment entendre en effet que pour méditer cette
intériorité transitive qui seule l'intéresse, l'A. puisse écrire qu'elle «est une exposition
à la transcendance du monde, d'autrui ou de Dieu» (p. 15)? S'il s'agit bien, comme
il le dit également, de «retrouver la capacité à s'étonner devant la manifestation du
réel dans sa transcendance» (p. 26), la question est de savoir de quelle transcendance
il s'agit. Celle-ci n'a en effet pas le même sens - ni le même enjeu - selon qu'elle
est phénoménologiquement ou religieusement pensée. Probablement l'A. entend-il
concevoir et justifier phénoménologiquement l'exigence de transcendance religieuse
(d'où l'analyse qu'il propose de la pitié dont il dit. de façon peu évidente, qu'avec la

patience elles constituent l'une l'autre des «tonalités fondamentales» (p. 20) de l'être-
homme). Reste toutefois que cela aurait pu être davantage souligné et explicité, car faute
de cela, on a parfois le sentiment d'un glissement de sens. - Au final, on retiendra de

ces études la volonté d'accéder, avec l'aide de la phénoménologie, à une compréhension
éthique et religieuse de l'identité personnelle.

Philippe Grosos

Jean-Louis Chrétien, Sous le regard de la Bible (Bible et philosophie), Paris,

Bayard, 2008, 137 p.

Sous le regard de la Bible est un recueil de huit études (six articles et deux conférences)
qui toutes ont pour objet la méditation, non seulement de la foi chrétienne, mais plus
encore de ce que signifie lire la Bible. Parlant tantôt des modes mêmes de lecture de la

Bible, tantôt «des figures bibliques de l'existence, joie, espérance, témoignage» (p. 9),
cet ouvrage ne saurait toutefois se ramener à un essai d'herméneutique car, comme



BIBLIOGRAPHIE 75

l'A. y insiste, la singularité même de ce qui est ici réfléchi l'interdit. En effet, la thèse
centrale qui se dégage aisément de cet ouvrage consiste à dire que lire - vraiment - la

Bible consiste à «se laisser lire avec autorité par les Saintes Écritures» (p. 17), selon
le titre même du deuxième chapitre. Aussi la lecture proposée n'est-elle pas celle,
extérieure et dégagée, d'une «science des religions». Elle consiste, d'une tout autre
façon, à prendre au sérieux ce dont l'ouvrage parle et à en méditer, ce faisant, le sens
et la profondeur. Pour autant, cette lecture n'est pas non plus celle d'un exégète de la
Bible ou d'un théologien, et il convient de remarquer que l'A. ne se départit pas de son
regard de philosophe. Disons seulement qu'il nous donne, une nouvelle fois, l'occasion
de nous défier de ceux qu'il a pu ailleurs nommer les «douaniers de la philosophie»,
et qui voudraient clairement séparer l'enjeu théologique de l'enjeu philosophique. En
vérité, c'est ici en phénoménologue qu'il aborde ces questions, car si la phénoménologie
est fondamentalement l'exigence de parler de la chose même, comment parler de la

Bible sans la tenir pour ce qu'elle prétend être : un ensemble d'Écritures «inspirées»
(p. 19) C'est ainsi en prenant au sérieux la Révélation à laquelle elle s'origine, que
l'A. analyse les incidences pour nous du texte biblique. - Parmi bien des questions que
le lecteur de ses livres précédents reconnaîtra comme siennes (l'appel et la réponse, la

joie, l'espérance et l'inespéré), on notera quelques belles analyses, telle celle consacrée
à la docilité selon saint Augustin (ch. V). Mais plus encore, c'est peut-être l'analyse
finale du concept chrétien de témoignage (ch. VIII) qui constitue l'intérêt principal de ce
recueil. Ce dernier chapitre accomplit en effet admirablement l'ensemble de l'ouvrage
et lui confère, nous semble-t-il, son enjeu le plus décisif, tant d'une part il est déjà,
même discrètement, présent dans divers chapitres précédents (ch. IV, p. 62 ; ch. V.

p. 67), et d'autre part, rassemble en lui et de façon essentielle l'ensemble des thèses
de l'A. : la révélation, la transmission, la polyphonie, la responsabilité de la parole. On
se rappellera, à ce sujet, qu'il y a plus de vingt ans déjà, avec son premier livre, Lueur
du secret, en 1985, J.-L. Chrétien écrivait que le propre de ce secret constitutif de la
Révélation chrétienne, est que, loin d'être intransmissible et privé, il n'a de sens qu'à
être crié «sur les toits» (Lueur du secret, Paris, L'Herne, 1985, p. 13). Ici, c'est le témoin
qui est le nom même de celui qui transmet. Cela ne signifie pas que, durant tout ce temps,
l'A. n'ait fait que se répéter, mais, ce qui est tout autre, que toute son œuvre a su depuis
se rendre éminemment cohérente, jusqu'à ne cesser de toujours mieux approcher ce dont
elle entend parler.

Philippe Grosos

Chris Younès (éd.), Henry Maldiney. Philosophie, art et existence (La nuit
surveillée), Cerf, Paris, 2007, 223 p.

Cet ouvrage collectif porte témoignage, à plusieurs voix, d'un phénomène cher au
cœur et à la pensée d'Henri Maldiney: celui de la rencontre. La parole du philosophe
ouvre et clôt un recueil qui, en son centre, se présente comme un dialogue avec et un
hommage à Maldiney: Maria Villela-Petit, Philippe Grosos, Bernard Salignon, Michel
Couade, Jean-Marc Ghitti, Thierry Paquot, Michel Mangematin et Chris Younès
proposent chacun une réflexion à laquelle Henri Maldiney répond. A cela s'ajoutent
deux conférences retranscrites et placées au début et à la fin du volume: «Philosophie,
art et existence» (2002) et «La rencontre et le lieu» (2001). Le recueil se clôt par deux
entretiens inédits menés par Chris Younès et Michel Mangematin. Dans ces entretiens,
le philosophe évoque librement les moments critiques qu'il considère déterminants pour
son cheminement dans la pensée : un tableau de Corot, un professeur exigeant en khâgne,
Cézanne à l'Orangerie, le chemin des Dames en compagnie de Descartes et de Pascal
dans la besace, l'emprisonnement, le sentiment d'une profonde «injustice destinale»



76 BIBLIOGRAPHIE

et la violence aveugle de la guerre, et malgré tout la lecture des Ideen et de Sein und
Zeit... Chris Younès dit à propos de «la philosophie de Maldiney, qu'felle] est d'abord
une philosophie de l'existence, [qui] explore comment l'expérience spatio-temporelle
inscrit l'homme dans un horizon de rencontres». Et dans le présent recueil, la tonalité
de la rencontre avec Maldiney semble être rythmée par l'un des Feuillets et'Hypnos
de René Char. Le poète y écrit: «Notre héritage n'est précédé d'aucun testament». La
rencontre n'a lieu nulle part si elle prend la forme juridique d'une alliance unilatérale
et gracieuse qui oblige, c'est-à-dire qui nie le legs en sa qualité de véritable don. La
grande variété des contributions du recueil suffisent en elles-mêmes à montrer comment
la réponse à l'événement de la rencontre ne peut être qu'à la mesure de la rencontre elle-
même : à chaque fois unique. La rencontre est ce domaine qui, par excellence, échappe
à la signification. La pensée spéculative n'a eu de cesse de vouloir saisir et signifier
l'être de l'étant pour l'assigner à résidence dans un système des possibles. Or Maldiney,
avec cette «rare énergie méditative» qui lui revient en propre, ouvre le chemin pour
commencer à penser 1' «abîme qui sépare, selon ses propres mots, la signifiance et la

signification». Qu'ils soient philosophes, professeurs, médecins ou encore architectes,
chaque intervenant commémore, en partant d'interrogations variées, l'héritage qui lui
échoit en propre. 11 faut notamment saluer un très beau texte de Jean-Marc Ghitti, «Les

personnes existent», qui interroge les fondements de la raison juridique qui s'est imposée
dans notre civilisation à travers «la continuité du droit romain entendu comme droit
de la propriété et droit des personnes». En partant de l'idée «que la personne juridique
n'existe pas», que son existence est niée par un cadre juridique et institutionnel qui
l'enferme, le philosophe tisse des liens féconds avec l'enfermement psychiatrique tel

qu'il est encore pratiqué par une certaine médecine qui s'auto-justifie en s'appuyant sur
les catégories nosologiques des DSM (Diagnostic and Statistical Manual) successifs.
Ou encore, soumet 1'«État de droit» et partant, «la démocratie représentative, dont
Castoriadis disait qu'elle est en réalité une oligarchie» à une critique existentielle qui
vise à en souligner les impasses et notamment celle du «primat de la représentation sur
la présence». Ce n'est sans doute pas un hasard si les impasses du système représentatif
politique rappellent, étrangement, celles de l'esthétique philosophique fondée sur le sujet
et la théorie de la représentation comme corrélat. L'esthétique métaphysique se ferme
constitutivement, et de la même façon, à la possibilité d'une co-présence à l'œuvre d'art,
qui est ce «cas extrême et originaire de la rencontre» selon Henri Maldiney.

Gilda Bouchât

Jérôme Laurent, Le charme. Un pouvoir si singulier (Philosopher), Paris,

Larousse, 2008, 219 p.

Penser la chose même est une exigence phénoménologique toujours bien difficile à

réaliser. Mais lorsqu'il s'agit du «charme», c'est là une tâche véritablement redoutable.
Car outre que celui-ci est fréquemment, et non sans quelques raisons, présenté dans les

termes d'un je-ne-sais-quoi d'indéfinissable, voire d'ineffable, la façon qu'on peut avoir
de l'approcher et de le décrire fait qu'il devient souvent plus facile, lors même qu'on tente
de l'énoncer en son essence, de le briser que de le révéler. Car qu'est-ce qu'un propos
abscons pourrait faire entendre du charme qu'il ne cesserait par ailleurs de démentir Tel
est pourtant ici le défi que. dans un ouvrage clair et fort bien mené, a su relever Jérôme
Laurent. Bien que la nouvelle collection dans laquelle il publie ait des exigences très

pédagogiques, l'A. n'a d'aucune façon cédé à quelque facilité que ce soit, et son propos
poursuit une rigoureuse démarche. Se nourrissant d'une culture impressionnante et vive,
allant au demeurant bien au-delà de la spécialisation universitaire hellénistique de son

A., même si celui-ci sait avec pertinence tirer profit de sa connaissance de Platon, de



BIBLIOGRAPHIE 77

Plotin ou des Stoïciens sur lesquels il a déjà beaucoup écrit, cet ouvrage parvient à mêler
de nombreuses et savantes références philosophiques, littéraires et culturelles (au sens

large) sans jamais perdre de vue son fil directeur: penser le charme comme «accueil et
générosité» (p. 15). Outre le «préambule» et l'«épilogue», deux parties sont déployées.
Dans la première, intitulée «Un je-ne-sais-quoi indéfinissable», l'A., convoquant tour à

tour les concepts de «fascination» (des laids), de «valeur sociale», de «séduction», de

«magie», d'«aventure» ou encore de «mélancolie», montre à quel point toute approche
du charme qui n'en fait pas une manifestation de la beauté reste, infine, dans le flou et

l'approximation. Celle précisément qui entretient l'aura de l'indéfinissable et dont le

scepticisme se délecte. Puis, dans une seconde partie, intitulée, «Le charme et la beauté»,
la thèse de l'A. apparaît clairement: «la véritable beauté et le grand charme coïncident
et se "co-constituenf "» (p. 99). Aussi l'analyse porte-t-elle dès lors sur la beauté, dont le
charme est un «signe» (p. 143), ou plus précisément encore la manifestation dans l'ordre
de l'événementiel ou de la soudaineté. C'est pourquoi, ainsi pensée, cette beauté n'est
pas réductible à celles des œuvres d'art, car celles-ci ne sont pas les seules à avoir du
charme. En faisant du charme la manifestation événementielle de la beauté, l'A. le pense
alors comme «une manifestation de la vie pure qu'il donne à voir.» (p. 175) Ou encore,
comme «l'épreuve de la séduction de l'existence pour et par l'existence.» (p. 206) Au final,
il montre ainsi qu'une analyse philosophiquement rigoureuse peut non seulement, contre
tout scepticisme, penser pleinement ce qui pourtant apparaît à tout un chacun insaisissable,
mais également qu'elle peut clairement s'énoncer. Et c'est là une grande qualité.

Philippe Grosos

Jacques Bouveresse, Peut-on ne pas croire Sur la vérité, la croyance & lafoi
(Banc d'essais), Marseille, Agone, 2007, 286 p.

Que voilà encore un maître livre. L'A. examine en préambule la puissance du faux
et la valeur du vrai, remarquant que, si la fausseté a l'opprobre, cela ne l'empêche
pas d'avoir «en pratique la réussite et le pouvoir»; et que la religion peut n'être que
repos consolant dangereux. Notre époque, congédiant l'exigence de raison, montre à

la fois un scepticisme sans fin et une crédulité sans limite. L'A. pose alors la question:
faut-il défendre la religion? Renan pensait que la religion de l'avenir ne pouvait
être qu'une religion naturalisée, aux croyances idéalistes sans référence à un monde
surnaturel. Ce qu'on appelle aujourd'hui de la croyance est plutôt «nostalgie de la

croyance». L'A. pense que James, qui situait la vraie religion dans l'expérience, les

sentiments, et non dans les formulations, le jugerait trop intellectualiste. Mais n'est-il
pas dangereux de croire sans éléments de preuve suffisants Peut-il y avoir une éthique
de la croyance Car n'y a-t-il pas des croyances douteuses devant lesquelles on ne
saurait rester neutre Contrôler la croyance est un devoir envers la vérité, pour soi et

pour autrui. Il y a symétrie d'exigence côté croyants et côté incroyants. Il faut analyser
les raisons, convaincre l'esprit et incliner l'automate, comme eût dit Pascal. L'espoir en
lutte honnête est manifestation de la vérité, et la vie bonne inclut les croyances mais à

garantir. La raison n'est pas à refuser mais à compléter. Et l'A. de citer Wittgenstein:
elle suit plusieurs chemins. Russell souhaitait une forme de religion personnelle sans

accepter de théologie d'aucune religion reconnue, une éthique spirituelle sans credo
ni dogmes, à côté d'une science authentique (non la pseudo-science des médias) qui
permet une meilleure éthique. Prendre garde en tout cas à la pente menant de la crédulité
dans les domaines mineurs à la crédulité dans les domaines plus graves. Il convient de

reconnaître les faits honnêtement : ne prenons pas des interprétations divergentes pour
des vérités divergentes. Point capital, l'A., si modeste et si discret, fait ici une confidence :

J'ai été, personnellement, autrefois un homme très religieux et un chrétien convaincu;



78 BIBLIOGRAPHIE

et [...] j'ai quitté le christianisme quand je me suis rendu compte que je ne parvenais
plus à considérer comme vraies les doctrines qu'il enseigne [...]. D'un autre côté, il est
possible que je sois resté chrétien sans le savoir. Mais, extensibles indéfiniment, «sacré»
et «religieux» sont trop vagues pour être tout à fait honnêtes. Ne confondant pas laïcité
et laïcisme, il faut apprendre à penser non religieusement, dans les limites d'une raison
élargie. Et l'A. résiste ici à Régis Debray. C'est l'éthique spirituelle de Rousseau et de
Kant, impliquant la raison, de libre examen et d'autonomie, qu'il convient de ne pas
oublier, précieuse liberté de penser, de l'intellect nourri des impressions sensibles. La
religion a besoin de la science pour se connaître. Saine et prudente humilité : «Comment
sais-je. demandait Wittgenstein, que deux hommes veulent dire la même chose quand
chacun d'eux dit qu'il croit en Dieu [...] La pratique donne aux mots leur sens.» La
vérité des Évangiles, c'est ce dont un homme se saisit de façon aimante. «Ce dont nous
dépendons, nous pouvons l'appeler Dieu» ou nous taire.

Claude Dro/

Ruwen Ogien, La liberté d'offenser le sexe, l'art et la morale, Paris, La

Musardine, 2007, 135 p.

Cet ouvrage s'inscrit dans le sii läge de L'éthique aujourd'hui paru en 2007 également.
Il traite essentiellement de la question du contrôle des images, en particulier de celui des

représentations sexuelles explicites, dont l'A. estime qu'il se renforce de nos jours sous
la pression d'associations, le plus souvent d'inspiration religieuse ou morale. La position
défendue par l'A. consiste à protester contre ce qu'il appelle la «panique morale», au
nom de la liberté d'expression et de création. Pour lui, «le principe de non nuisance
ne contredit le principe de la liberté d'expression que lorsqu'il est interprété de façon
erronée» (p. 43), par exemple lorsque l'on confond des préjudices concrets avec des

actions qui ne causent aucun tort réel. L'A. commence par s'insurger contre le fait que
les représentations sexuelles explicites sont les seules «à être dans l'obligation d'exhiber
des qualités littéraires ou artistiques pour échapper à la censure ou aux sanctions
morales» (p. 9). H estime que ce «traitement discriminatoire... est inéquitable» (p. 10).
La condamnation de «l'obscénité», qui peut aller jusqu'à la forme de la condamnation
judiciaire, est une rémanence du paternalisme qui nous considère «comme des enfants
irresponsables incapables de savoir ce qui est bon pour nous» (p. 13). Une telle conception
est beaucoup trop répressive et se fonde sur une confusion implicite entre «offense»
et «préjudice» qu'il faut, au contraire, soigneusement distinguer. L'offense ne porte
atteinte «qu'à des choses abstraites et symboliques» et «ne provoque, au pire, que des
émotions négatives comme le dégoût ou la gêne» (p. 1 8), alors que le préjudice atteint un
individu particulier physiquement ou psychiquement. Si l'on maintient clairement cette
distinction, l'offense n'est pas une nuisance intentionnelle (p. 127) et les condamnations

pour offense stigmatisent alors des «crimes sans victimes». Les contempteurs de

l'obscénité commencent, selon l'A., par mettre en doute la sincérité du consentement qui
est pourtant, à ses yeux, «l'une des bases éthiques des sociétés démocratiques» (p. 27),
en faisant glisser la réalité du consentement vers sa valeur. Ils nient ainsi, par exemple,
qu'une prostituée puisse exercer sa profession de manière consentante. «Ces nouveaux
croisés de l'ordre sexuel» (p. 32) estiment qu'une prostituée ne peut être heureuse ou
que la prostitution est contre nature ou encore qu'elle est une atteinte à la dignité de la

personne. En réponse au dernier point, l'A. se demande si le fait de considérer que dans
l'acte sexuel rémunéré la prostituée est considérée comme un simple objet n'est pas «une
pure exagération rhétorique» (p. 38), puisque, dans un couple marié, il arrive également
que l'un des partenaires adopte un état de passivité extrême, sans que ce fait soit jugé
pour autant immoral. «Pour la plupart des moralistes, la sexualité non contrôlée par des

normes d'amour, de gratuité, de fidélité, de réciprocité absolue dans le désiret l'action est



BIBLIOGRAPHIE 79

'barbare', 'bestial', même lorsqu'elle est le fait d'adultes consentants. Mais n'est-il pas
plus 'barbare" de ne pas tenir compte de l'opinion ou des choix de ceux qui la pratiquent ?»

(p. 38). Dans la deuxième moitié de l'ouvrage. l'A. aborde plus précisément la question
de la représentation de la sexualité ou de la violence par les artistes, en commençant
par noter un paradoxe: «il existe toutes sortes de choses qu'on ne juge pas 'immorales'
quand on les fait, mais qu'on a tendance à considérer ainsi quand elles sont représentées

par des mots, des gestes, des images ou des écrits» (p. 57). Ainsi si «personne ne semble

penser qu'il est immoral de déféquer, en privé du moins» (ibid.) la représentation de

cette action est généralement considérée comme immorale. Inversement on pourrait
estimer que la représentation de la violence extrême est moins immorale que le fait de

la commettre en réalité: «que les films ultra violents soient simulés ou pas a donc une
certaine importance morale» (p. 59). Il existe donc une différence essentielle, du point
de vue moral entre faire et montrer. Il n'en va pas de même pour les films à caractère
sexuel : «le fait que des acteurs majeurs et consentants ne simulent pas leurs relations
sexuelles devant la caméra ne les rend pas immoraux. Que les films à caractère sexuel
soient simulés ou pas n'a pas d'importance morale», (p. 59). L'A. pense que le genre de

voyeurisme pratiqué par le spectateur de films pornographiques ne peut être considéré
ni comme illégal ni comme immoral, puisqu'il ne constitue nullement «une atteinte à

la vie privée» (p. 68). Dans la foulée, Ogien critique la distinction qu'on peut faire en

esthétique entre les représentations du beau et celles d'objets dégoûtants («les cadavres,
la pourriture, les mutilations, les vers ou les excréments» p. 74), auxquelles on dénie
habituellement toute satisfaction esthétique. Mais, pour l'A., «affirmer que le dégoûtant
n'est pas 'esthétisable' en principe n'est qu'une déclaration vague, parce qu'elle ne
dit rien de ce qui est effectivement dégoûtant» (p. 75) et que nous ne pouvons vérifier
empiriquement ce qui est réellement dégoûtant. Donc là encore, au nom de l'équité et
de la non-discrimination, il est impossible de condamner les représentations des choses

«dégoûtantes» et l'on doit se demander si les défenseurs d'une telle condamnation «ne
confondent pas le fait d'être révolté intellectuellement par certaines œuvres, au point
de souhaiter leur censure pour des raison morales ou politiques, et le fait d'être dans

l'incapacité psychologique ou conceptuelle de les voir comme des œuvres d'art» (p. 77).
Si les artistes ont contribué à un mouvement de «la désacralisation de l'homme» (p. 80),
en gros à partir du XVIIIe siècle, cela ne signifie pas, pour autant, qu'il faut y voir une
«dévalorisation de l'humain» (ibid.). En effet, dans le cadre de la pensée libérale dans

lequel s'inscrit l'A., «chacun peut disposer de son corps et de lui-même» (p. 81). Dès

lors, toute censure devient injuste et inutile et le juge ne semble pas avoir le droit déjuger
les œuvres de l'esprit, du moins dans le cadre du droit pénal, où «il devrait s'abstenir de

faire intervenir des critères esthétiques» (p. 97). La seule conception juridique cohérente
devrait donc se fonder sur une «neutralité esthétique» (p. 99) et rejeter toute forme
de «moralisme esthétique» (p. 108). «On peut certes critiquer L'esthétique porno', la
trouver laide ou ridicule» (p. 121), mais il n'est guère crédible de «la rendre responsable
de tant de maux psychologiques et moraux», et comme «les citoyens des sociétés

démocratiques [n'ont] pas besoin qu'on les protège d'eux-mêmes» (p. 121), ils peuvent
faire ce que bon leur semble de leur propre corps et de leur propre vie, puisque nous
n'avons pas de devoirs moraux vis-à-vis de nous-mêmes.

Stefan Imhoof

David Cumin, Carl Schmitt. Biographie politique et intellectuelle (Passages),

Paris, Cerf, 2005, 244 p.

L'A., docteur en philosophie, enseigne le droit public et la science politique
à l'Université de Lyon. Il nous offre ici une biographie politique et intellectuelle du

juriste allemand (1888-1985), nationaliste catholique, proche du fascisme italien dès



80 BIBLIOGRAPHIE

1923, adepte de la «révolution conservatrice» allemande après 1928 et collaborateur
du national-socialisme après 1933. Il s'agit d'un livre très documenté et bien rédigé, qui
s'efforce, dans toute la mesure du possible, de présenter la vie, l'activité académique, les

choix politiques et les idées juridiques et philosophiques de Schmitt de manière équilibrée,
à la fois objective et critique envers un auteur particulièrement controversé en Allemagne
et qui sent encore le soufre, y compris en France (où il fût surtout défendu par Julien
Freund et où les ouvrages de Schmitt n'ont commencé à être traduits que récemment).
L'ouvrage ne paraît pas par hasard dans la collection Passages, encore dirigée par Heinz
Wismann, philosophe allemand dont on connaît l'attachement et la détermination à

jeter des passerelles entre la culture germanophone et la culture francophone, par-delà
les stéréotypes en vogue. L'ouvrage, issu d'une thèse de doctorat, est précis et va à

l'essentiel; sa connaissance de l'œuvre et de la littérature secondaire semble solide et
large. Rien n'est épargné au lecteur des positions de Schmitt, par exemple sur les liens
de son catholicisme avec le fascisme dans les années 20, de sa collaboration avec le
régime nazi, de son silence orgueilleux après 1945. Joseph Rovan a parlé au sujet de
la deuxième partie de la vie de Schmitt, de 1945 à 1985, d'une «œuvre d'impénitence»
(p. 209). Le parallèle avec Heidegger semble évident. Jaspers et Habermas ne s'y
tromperont pas. qui ne cesseront de les attaquer tous deux de front comme les deux faces
d'une même erreur politique et d'une même faute morale. L'ouvrage éclaire les aspects
les plus connus de la pensée schmittienne, son anti-parlementarisme, son conservatisme
nationaliste et anti-moderne et son décisionisme. Ses démêlés avec le régime nazi et le
sentiment final d'avoir échoué à faire passer ses véritables idées dans l'histoire (au point
de se réfugier après 1945 dans une posture de victime et de penseur solitaire, se prenant
même pour Job sont invoqués en faveur d'une relative indépendance intellectuelle de

Schmitt. L'analyse des années 1945 à 1985 est captivante, aussi bien pour comprendre
le contexte de l'époque, l'anonymat forcé de Schmitt (soutenu financièrement par
une association nommée «Academia Moralis», ça ne s'invente pas son jugement à

Nuremberg (interrogé par un juriste juif qui ne connaît apparemment pas tous les écrits
antisémites de l'accusé et se laisse convaincre de sa bonne foi son acquittement et la

poursuite d'une activité intellectuelle impressionnante et ambivalente. Il évite de parler
directement de l'Allemagne, écrit un deuxième tome de sa Théologie politique, publie
son chef-d'œuvre Le Nomos de la Terre. Les analyses au sujet de sa critique récurrente
de la modernité et de la «tyrannie des valeurs» (toute théorie des valeurs étant pour lui
liée au relativisme et au subjectivisme des Modernes, contrairement à ce que pensaient
Scheler et Hartmann) sont intéressantes et discutables (elles seront reprises de manière
non moins problématique, à nos yeux, par un théologien comme Eberhard Jüngel, dans

son ouvrage Wertlose Wahrheit de 1990). Malgré toutes les qualités de l'ouvrage, on
reste sur l'impression d'une indulgence frileuse envers les travers politiques et les

aveuglements intellectuels de Schmitt. L'explication des égarements de Schmitt par son
conservatisme catholique et son anti-modernisme conduit à sous-estimer les collusions
de Schmitt avec le régime nazi et à établir des distinguos subtils entre le Grossraum
de Schmitt et le Lebensraum nazi, sans que la responsabilité politique de l'intellectuel
soit véritablement prise en compte : «que Carl Schmitt se soit engagé dans le
nationalsocialisme ne prouve pas que ses analyses soient fausses ou qu'il faille les ignorer»
(p. 190). C'est vrai en un sens, mais superficiel. Le même type d'argument a déjà été
avancé en faveur de Heidegger. Dans le cas de Schmitt (dont la pensée, contrairement à

celle de Heidegger, fut largement ignorée après la deuxième guerre mondiale), l'argument
paraît cependant bien court, vu les prétentions du juriste à éclairer et à penser les réalités
politiques et juridiques de son temps. Peut-on séparer si facilement le travail académique
de ses conséquences politiques, surtout face à une collaboration aussi explicitement
assumée avec un régime totalitaire Certes, n'occultant en rien les collusions effectives

de Schmitt, l'A. entend s'opposer seulement à la thèse d'un lien organique entre la

pensée juridique et philosophique de Schmitt et son engagement nazi, thèse notamment



BIBLIOGRAPHIE 81

défendue en France par Yves-Charles Zarka (dont l'A. ne cite pas l'ouvrage Contre
Carl Schmitt, P.U.F., 2003), lequel a publié depuis Un détail nazi dans la pensée de
Carl Schmitt, P.U.F., 2005. Sans doute la suite des études schmittiennes devrait-elle
contribuer à dépasser certaines oppositions trop schématiques. Il serait aussi intéressant
de comparer l'approche apparemment détachée de Cumin, les thèses virulentes de Zarka
et la reconstruction critique plus systématique proposée par Norbert Campagna dans son

ouvrage Cari Schmitt. Eine Einführung, Berlin, Parerga, 2004, dont Cumin n'a pas pris
connaissance.

Denis Müller

Stéphanie Cudre-Mauroux, Olivier Pot (éds), Georges Poulet parmi nous,
Genève, Slatkine, 2004, 167 p.

Les A. ont fait appel à des critiques qui ont connu personnellement G. Poulet. Dans
une intelligente présentation, Olivier Pot rappelle la rencontre en 1950 de G. Poulet et
de Marcel Raymond, puis leur correspondance, les liens avec J. Rousset, J. Starobinski,
J-P. Richard, notamment, et voit la critique de G. Poulet, à chaque fois «historien
d'une conscience» comme «ouverture sur l'avenir, départ à neuf», union des pensées
individuelles et de l'histoire, voie existentielle que reprendra à sa façon Serge Doubrovsky,
le sujet qui préside à l'œuvre est dans l'œuvre, selon la formule de Poulet lui-même. J.

E. Jackson explique ce que lui a apporté Poulet, directement et indirectement à travers J.

Starobinski et B. Böschenstein : un outil, une méthode de pureté, une géométrie appliquée
à la vie pour la mettre en valeur; ainsi les études sur Baudelaire poète et critique. B.
Böschenstein montre la richesse des dossiers de littérature allemande constitués par
Poulet. Goethe, par exemple, y surgit dans l'image d'une sphère rayonnante, tandis que
Novalis y apparaît comme «poète de la nuit de l'indétermination». Les poèmes de Rilke
expriment «le flottement, la dispersion, la volatilisation». Hölderlin est le découvreur au
regard neuf et J. P. Richter dissout les formes. Enfin est rappelé la générosité de Poulet

pour ses étudiants, conseillant autant que corrigeant efficacement. Mircea Martin voit
une œuvre en train de se faire, un passage, avec la constante menace de réification de la
mise en forme, à laquelle une «unité de ton et d'élan» permet d'échapper, «puissance
qui prend conscience d'elle-même». Les moments de vie se confondent avec leur
expression. L'abstraction critique se double d'une concrétisation, et Poulet rejoint les

poètes. J. Starobinski évoque Poulet concevant la critique comme littérature au second

degré. En transmuant ses objets en pensée, l'écrivain a fait s'évanouir tout ce qui n'est
plus celle-ci. On substitue à la désignation objectivante un «je» de sympathie. Poulet
revit les textes en les récrivant, cherchant un commencement dans chaque cogito
d'écrivain; ainsi la résurgence des «tout commence par». Pour Poulet les grandes
œuvres sont inépuisables et il les aborde sous des thématiques et des problématiques
multiples, s'intéressant aux idées vagues, aux sentiments indistincts. Nous pouvons nous
comprendre nous-mêmes à travers ces œuvres qui nous façonnent. S. Cudre-Mauroux
insiste sur l'expérience intérieure de l'écrivain que la critique retrouve en des moments
clés; Poulet disait: mirer sa vie dans celle d'autrui, s'insinuer par imagination en des

vies étrangères. Et, lecteur passionné, il possédait une culture immense. Comprendre,
c'est lire et relire. Ses dossiers montrent combien comptait pour lui J. Starobinski, qui
souvent aussi pensait à lui. Pour Y. Bonnefoy, Poulet demandait avant tout de revivre la
pensée en remontant vers une libération, par une transcendance qui est aussi immanence
et nous fait être. Pour s'élever, il faut des points d'appui dans ce monde. Lectures de

sensations auxquelles nous donnons sens, événements à la fois de pensée et de poésie.
M. Sacotte observe «Poulet et J.-P. Richard à l'épreuve de Saint-John Perse», que Poulet
tantôt voyait comme un poète du XIXe siècle, tantôt en faisait une lecture mallarméenne.



82 BIBLIOGRAPHIE

Enfin L. Keller montre «G. Poulet à table» admirant l'art de découper ou se régalant de

pasta asciutta. L'ouvrage se termine par une table ronde et offre une bibliographie des
études sur G. Poulet.

Claude Droz

Histoire de Clément d'Alexandrie, Les stromates, Stromate IV. Introduction, texte critique
la théologie et notes par Annewies van den Hoek, traduction de t Claude Mondésert

(Sources chrétiennes, 463), Cerf, Paris, 2001, p. 368.

Avec la parution du IV hvre, la publication des Stromates de Clément d'Alexandrie
dans la collection des Sources Chrétiennes arrive presque à sa conclusion, car il ne manque
désormais que le tome IIP. L'introduction de ce volume contient essentiellement le plan
du livre en résumé, et on se référera aux autres volumes pour les informations générales
sur ce célèbre ouvrage de Clément. Cette section est néanmoins d'un grand intérêt car
elle permet une approche presque synoptique de ce tome, qui est connu notamment pour
la conception du martyre que Clément y développe. L'introduction continue par une
courte note sur le texte, de nature plus technique, dénombre les quelques 150 lieux où
M"1" van den Hoek s'est éloignée du texte de référence publié par Otto Stählin dans les
GCS. Dans la plupart des cas, elle choisit de revenir à la leçon du manuscrit principal de
Florence, en suivant ainsi la pratique de la presque totalité les réviseurs de Stählin (p. 34-
42). L'apparat critique est suffisamment riche, pour ne pas faire trop manquer au lecteur
les variantes principales du texte, de la sorte qu'on peut bien désormais considérer cette
édition du Stählin révisé comme une référence pour ce livre des Stromates. Le texte et
la traduction annotée occupent la plus grande partie du livre (p. 53-345); ils sont suivis
d'une courte série de notes «textuelles», de l'index des textes anciens cités et de celui
des mots grecs commentés. À ce propos, la mention du renvoi aux paragraphes «de
l'édition Stählin» dans l'index (p. 351) est étrange, car cette édition utilise la même
numérotation (y compris les «chapitres» de la page 34, qui sont en effet les paragraphes).
Mais le livre résulte dans l'ensemble admirablement soigné, si on exclut la présence de

quelques refus de langue, absolument négligeables, et la tendance de mélanger plusieurs
critères d'abréviation (on le voit de manière frappante dans la bibliographie, mais aussi
dans les notes du texte, où les renvois sont parfois parlants pour l'expert seulement: cf
par ex. p. 107. n. 4 ou 111, n. 1). La qualité cle l'annotation est. quant à elle, absolument
remarquable et impressionne par son érudition et par la maîtrise de la bibliographie
critique. Il s'agit sans aucun doute de l'un des meilleurs et des plus originaux commentaires

de la série des Stromates parus dans les Sources Chrétiennes. Ces notes sont
abondantes, concises et très claires, à quelques exceptions près (par exemple, dans le
cas de p. 214, n. 3, la citation évangélique mêle Mt et Lc, avec des variantes qui ne sont
pas toutes propres à Clément Parfois on aurait pu encore mettre à jour les références
de Stählin, comme pour p. 322, n. 4, où on cite la Chaîne sur Job sans mentionner les

copieux travaux éditoriaux sur cette chaîne par Ursula et Dieter Hagedorn. Là encore,
ce ne sont cependant que des questions de détail, car ce livre a bien plus de mérites
que d'imperfections. Je ne peux évidemment pas rentrer dans les détails de ce livre
de Clément, mais je me dois néanmoins de signaler les travaux de Marco Rizzi en la

matière, qui montrent bien comment dans ce livre Clément - en parlant du martyre
- entends aussi développer une potitela chrétienne organique et achevée, qui puisse
rendre compte de la vraie raison d'être du chrétien en son temps. Voilà autant de bonnes
raisons pour lire ce livre des Stromates dans cette magnifique édition annotée.

Claudio Zamagni



BIBLIOGRAPHIE 83

La Bible nouvellement translatée par Sébastien Castellion (1555), Préfaces de

Pierre Gibert et Jacques Roubaud, introduction, notes et commentaires de

Marie-Christine Gomez-Géraud, assistée de Laure Mistral, Paris, Bayard,
2005, 2974 p.

C'est avec un bonheur non dissimulé que nous saluons la réédition de cette admirable
traduction française de la Bible, restée trop longtemps inaccessible et connue seulement
de quelques rares bibliophiles et érudits. Il faut dire que la traduction de Castellion (1515-
1563), publiée pour la première et dernière fois du vivant de son auteur en 1555, est

rapidement devenue la proie de toutes les haines et de toutes les poursuites, de sorte que
les volumes imprimés au XVb siècle ont presque tous été détruits, à l'exception de vingt-
deux exemplaires, qui ont échappé à la vindicte et dont trois seulement sont conservés
en Suisse. La raison de cet opprobre est à rechercher dans l'inimitié que lui vouaient non
seulement Calvin et ses alliés, mais aussi nombre de catholiques. Dans un premier temps
ami et protégé du grand réformateur de Genève, qui le plaça à la tête de son Collège
de Rives, Castellion, originaire du Bugey, s'opposa rapidement à l'intransigeance du

théologien, laquelle atteignit son paroxysme en 1553 avec la condamnation pour hérésie
de Michel Servet, dont l'exécution inspira à Castellion cette phrase devenue fameuse:
«Tuer un homme, ce n'est pas défendre une doctrine, c'est tuer un homme». Contraint
de se réfugier d'abord à Lausanne, puis à Bâle à partir de 1545, Castellion exerça les

fonctions de correcteur chez l'imprimeur Oporin, avant de se voir confier la chaire de

grec à l'université de la ville. C'est là que l'humaniste, auquel Stefan Zweig assurera
la célébrité au XXe siècle (Castellion contre Calvin ou conscience contre violence; cf.
F. Lestringant, «Stefan Zweig contre Calvin (1936)», Revue de l'histoire des religions
223 [2006], p. 71-94). fit une traduction latine des Oracles sibyllins (1546, reproduite en
1555), puis une traduction de la Bible en latin (1551), avant d'entreprendre la traduction
française que nous avons la chance de voir rééditée 450 ans plus tard. La motivation
qui est à l'origine de cette traduction est la volonté, de la part de Castellion, de fournir
aux «idiots» - c'est-à-dire aux gens du peuple, ignorants des langues anciennes -, un
accès au texte sacré dans leur idiome commun. Pour cela, le philologue-humaniste fera

preuve à la fois d'audace et d'inventivité, dans la mesure où il osera s'affranchir de la
lettre du texte biblique - ce qu'il avait déjà fait dans sa traduction latine et qui lui sera
sévèrement reproché - pour oser puiser aux trouvailles des auteurs français du moment
et innover, dans le sillage de Ronsard, Rabelais et Du Bellay. C'est pourquoi cette
traduction intéresse autant les lettres françaises que les études bibliques. Le paradoxe,
toutefois, est que cette traduction, destinée initialement aux simples, a nécessité une
mise à jour orthographique et un volumineux apparat critique pour permettre aux
lecteurs contemporains d'en apprécier toutes les finesses et subtilités. Certains choix de

traduction pourront surprendre et heurter nos habitudes, mais au-delà de l'exotisme qui
la caractérise parfois, cette version de la Bible incitera le lecteur à redécouvrir des textes
connus et moins connus avec une fraîcheur toute nouvelle. Autre surprise de taille:
pour combler le silence de la Bible sur la période qui s'étend d'Esdras aux Macchabées
et de ces derniers au Nouveau Testament, Castellion n'a pas hésité à faire appel au

Quatrième Livre d'Esdras, ainsi qu'à Flavius Josephe et à ses Antiquités juives, dont
il reproduit plusieurs chapitres dans sa Bible nouvellement translatée, comme il l'avait
fait plus tôt dans sa Bible latine. Inutile de dire que ce choix en a scandalisé plus d'un

Castellion ne prétendait pourtant pas accorder à ces pages le même statut qu'au texte
biblique. Mais c'est précisément l'idée qu'il se faisait de la révélation biblique qui posait
problème aux yeux de nombreux théologiens. - Pour répondre aux besoins actuels, la
réédition de ce monument littéraire a nécessité le concours de spécialistes de la Bible
et de la littérature française du XVIe siècle. C'est ainsi que l'exègète Pierre Gibert et la
seiziémiste Marie-Christine Gomez-Géraud, secondée par Laure Mistral, ont uni leur
compétence pour nous offrir ce magnifique volume de près de 3000 pages, auquel on



84 BIBLIOGRAPHIE

reprochera seulement le prix exorbitant et la trop grande modernisation de l'orthographe,
qui, certes, facilite la lecture des contemporains que nous sommes, mais qui prive
aussi ces derniers des ingénieuses trouvailles de Castellion, tant en ce qui concerne la

typographie que le système d'accentuation et de ponctuation, qui ont totalement disparu
de la présente réédition. Les spécialistes et les curieux se consoleront en consultant les

éditions partielles de la Bible nouvellement translatée, publiées dans la collection des

«Textes littéraires français» chez Droz à Genève et qui reproduisent fidèlement le texte
original: La Genèse. 1555, éditée, introduite et annotée par Jacques Chaurand. Nicole
Gueunier, Carine Skupien-Dekens, avec la collaboration de Max Engammare, 2003, et
Les Livres de Salomon: Proverbes, Ecclesiaste, Cantique des cantiques 1555, édités,
introduits et annotés par Nicole Gueunier et Max Engammare, 2008. - La traduction
biblique proprement dite est précédée de deux préfaces, l'une de Pierre Gibert, qui situe

l'entreprise de Castellion dans l'histoire des traductions de la Bible à l'époque moderne,
l'autre de Jacques Roubaud, écrivain, poète et mathématicien, fasciné par la traduction de

Castellion et auteur d'une belle étude qui avait déjà paru dans les Recherches de science
religieuse 89 (2001/3), p. 353-376. De Marie-Christine Gomez-Géraud, responsable,
avec Laure Mistral, de la mise en forme française et du commentaire philologique,
on signalera encore l'article suivant, paru après la réédition de La Bible nouvellement
translatée : «"Le verger" : un lieu problématique de la traduction. Sébastien Castellion et

ses versions de Gn 2-3», Graphe, n° 17, 2007', Le Jardin d'Ëden, p. 151-167. Autre signe
de son intérêt marqué pour la Bible dans la culture de la Renaissance, cette spécialiste
vient de faire paraître Biblia. Les Bibles en latin au temps des Réformes (Religions dans

l'histoire), Paris, Presses universitaires de Paris-Sorbonne, 2008. -On signalera enfin la
thèse de doctorat de Carine Skupien Dekens, Traduire pour lepeuple de Dieu. La syntaxe
française dans la traduction de la Bible par Sébastien Castellion, Bàie, 1555. dirigée par
M. Andres Kristol, Olivier Millet, Paris XII Val-de-Marne, et Mireille Huchon. Paris IV-
Sorbonne, soutenue à Neuchâtel le 16 novembre 2006 et dont la parution est annoncée

pour 2009 chez Droz à Genève. Quelques années plus tôt, son auteur avait déjà livré une
étude intitulée «Sébastien Castellion : entre liberté et servitude», publiée dans Études de
Lettres. Revue de la Faculté des Lettres. Université de Lausanne, 1999/2, p. 49-56.

Jean-Michel Roessli

Pierre Bayle, Pensées sur l'athéisme, présentation de Julien Boch («XVIIe
siècle»), Paris, Editions Desjonquères, 2004, 210 p.

Il s'agit d'une anthologie de textes de Pierre Bayle sur l'athéisme dont Julien Boch
a assuré l'édition et la présentation. L'introduction de l'ouvrage, en particulier, retrace la

genèse et le contexte des quatre principaux textes dont de larges extraits ont été retenus

pour constituer cette anthologie: les Pensées diverses sur la comète (1682/1683),
l'Addition aux Pensées diverses (1694), la Continuation des Pensées diverses (1704)
et, finalement, la Réponse aux questions d'un provincial (1703-1707). Attentif aux
problématiques entourant l'approche des textes bayliens et, en particulier, la question si

complexe de l'interprétation de l'athéisme dans la pensée du philosophe de Rotterdam,
Boch met en garde son lecteur contre toute interprétation trop rapide et trop naïve de
l'œuvre de Bayle, tout en le dissuadant de faire de ce dernier un pur et simple précurseur
des Lumières. Boch montre ainsi que la pensée de Bayle ne s'est d'abord pas développée
en rapport au christianisme mais à la superstition et au paganisme : pour Bayle, les corps
astraux, comme les terrestres, sont mus par des lois générales et immuables; il ne peut
donc y avoir d'interférence entre le mouvement de ces derniers et les événements de

l'histoire humaine. En outre. Dieu ne saurait détourner les hommes de l'athéisme en
se manifestant par des prodiges célestes et, ainsi, «chasser un crime par l'établissement



BIBLIOGRAPHIE 85

d'un autre crime»: l'idolâtrie. L'histoire nous montre en effet que les prodiges célestes
ont plus servi la croyance aux divinités païennes que celle au Dieu chrétien. Ce faisant,
Bayle glisse insensiblement de la question de la superstition à celle du paganisme puis à

celle de l'athéisme avec ce constat que les hommes dépourvus de foi se révèlent souvent
plus enclins à la conversion que les idolâtres. Le philosophe en conclut que «l'athéisme
n'entraîne pas davantage la corruption des mœurs que le paganisme» (p. 13). Par la
suite, Bayle s'est interrogé sur la possibilité d'une société d'athées et a abouti, à l'issue
de cette réflexion, à la conclusion qu'une société peut pleinement subsister sans aucune
forme de religion, dépassant ainsi l'opposition caricaturale entre un athéisme fauteur
de troubles et une société forcément policée, parce que religieuse. Cette conclusion
en amènera progressivement une autre, initiée entre autres par la lecture des récits de

voyage rapportant l'existence de sociétés d'athées plus pacifiques que les religieuses:
c'est le lien social qui fonde la morale, non la religion. Et Bayle va plus loin: à la suite
de ces réflexions, il développe en effet les fondements d'une éthique rationnelle, «selon
laquelle tout homme, y compris l'athée, est soumis à un ordre de vérité indépendant de la

religion» (p. 21), pour finir par laisser entendre que la morale de l'athée sera finalement
plus désintéressée que celle du chrétien. À un christianisme brutal et superstitieux, finit
ainsi par s'opposer un athéisme vertueux, incarné dans la figure de l'athée philosophe
finissant parse confondre «largementavec la figure du sage» (p. 26). Ainsi, Bayle en vient-
il à reconnaître que «l'athéisme semble la position philosophique la plus satisfaisante au

regard de la raison» (p. 29), le fidéisme auquel seul il s'oppose désormais, plongeant
les hommes dans un monde «sombre et ténébreux» pour citer G. Mori dont les thèses
demeurent sous-jacentes à toute l'introduction de Boch. Ce dernier, pourtant, insiste fort
judicieusement, à la suite d'Elisabeth Labrousse et Mori lui-même, sur le fait que l'on ne
saurait jamais connaître la conviction intime de Bayle. L'essentiel, en effet, est ailleurs;
il réside dans ce constat ultime de Bayle que «le malheur du monde comme il va est l'un
des plus forts arguments en faveur de l'athéisme» (p. 31). Très utile, ce petit ouvrage à

l'introduction bien menée permet de découvrir de larges extraits de textes qui n'étaient
jusque là accessibles que dans les Œuvres diverses. Inutile de rappeler que ce ne sont

pourtant que des extraits et que l'on ne saurait faire l'impasse, à propos de l'athéisme
chez Bayle, sur une lecture plus approfondie du corpus baylien et, en particulier, des

notes de l'incontournable Dictionnaire historique et critique dont on aurait peut-être
souhaité trouver des extraits dans ce volume.

Pierre-Olivier Léchot

Dietrich Bonhoeffer, De la vie communautaire et Le livre de prières de la
Bible, Genève, Labor et Fides, 2007, 239 p.

Se replonger dans un grand classique de Bonhoeffer, c'est un peu comme se

retourner sur des paysages connus. Pourtant dès que l'on se saisit du présent ouvrage, on
sait d'emblée que le panorama a évolué. La couverture est sobre et épurée, reprenant la
forme classique de l'édition des œuvres du théologien allemand par les éditions Labor et
Fides. La présentation du livre contraste avec celle de l'édition que nous possédions qui
montrait une bande déjeunes cheminant sur une verte prairie. Juste par un coup d'œil
rapide, le lecteur ou la lectrice comprend que cette édition est débarrassée des parasites
romantiques qui l'entouraient. De la vie communautaire n'est définitivement pas un livre
gentillet qui parle de la vie en communauté, mais une œuvre contextuelle (l'introduction
restitue la tension de la situation de Bonhoeffer et de son séminaire lors de l'élaboration
de ces textes) qui traite de la dureté de vivre entre frères «par Jésus-Christ et en Jésus-

Christ». La lecture de l'ouvrage ne fera que valider cette impression première. Nous
ne pouvons en effet que saluer le sérieux et la précision du travail documenté que nous

Théologie
contemporaine



86 BIBLIOGRAPHIE

proposent Bernard Lauret et Henry Mottu. Pour cette publication, ils ont joint à une
révision de traduction de De la vie communautaire, Le Livre de prières de la Bible et
deux textes «Le Christ dans les psaumes» et un commentaire du psaume 119. La réunion
de ces textes donne une dimension nouvelle à chacun d'eux. En effet le texte de De la
vie communautaire fait référence à la pratique de la prière des psaumes comme base

de la vie communautaire «[...] la prière des psaumes nous enseigne à prier en tant que
communauté» (p. 48). il est bon de pouvoir se référer, en glissant de quelques pages, aux
textes qui présentent cette pratique. Le volume est complété et enrichi d'un glossaire
du vocabulaire bonhoefferrien. d'un index des citations bibliques (qui s'avère bien

pratique lorsque nous utilisons ce recueil pour la prédication, par exemple) et d'index
des personnes et des thèmes. Par ces textes, nous avons redécouvert ce que signifie pour
Bonhoeffer «être chrétien». Cela ne consiste pas à remettre chaque matin notre foi, notre

engagement en question, mais bien de tenir ferme dans la Loi de Dieu. Le commentaire
du premier verset de la Méditation sur le psaume 119 en constitue un exemple frappant :

«L'attente jour après jour d'un commencement nouveau, qu'on s'imagine avoir trouvé
d'innombrables fois, pour le voir de nouveau manqué le soir, c'est la ruine complète
de la foi au Dieu qui. un jour, a posé le commencement, dans sa parole qui pardonne
et renouvelle en Jésus-Christ, [...]» (p. 144). Nous retrouvons aussi dans ces textes la

rigueur du théologien allemand avec l'édiction de règles pragmatiques: «Une règle
essentielle de toute vie chrétienne communautaire est donc que chacun s'interdise de

prononcer la moindre parole dite en cachette de son frère» (p. 81 justifiée non pas pour
des questions de bien-être commun mais parce que «Dieu n'a pas créé mon prochain
comme je l'aurais créé moi [...] dans sa liberté de créature, l'autre devient pour moi
un sujet de joie, alors qu'auparavant il m'était une cause de fatigue et de souci» (p. 82).
Le lecteur ou la lectrice peut aussi se sentir désarmé(e) devant la dureté de cette vie
communautaire faite de prières, de labeur et d'obéissance. Cette voie communautaire
est-elle vraiment vivable et envisageable Plus de septante ans après, l'expérience de vie
communautaire au Séminaire de Finkenwalde nous interpelle et met au défi les pratiques
de vie chrétienne que nous observons ou dans lesquelles nous nous engageons.

Bruno Gerard

Jean-Marc Aveline, L'enjeu christologique en théologie des religions. Le
débat Tillich-Troeltsch, Préface de Mgr Joseph Doré (Cogitatio Fidei, 227),
Paris, Cerf, 2003, 757 p.

Cette thèse monumentale fera date dans l'histoire de la théologie protestante, du

dialogue œcuménique et des discussions portant sur la possibilité et la réalité d'une
théologie des religions, un concept dont il semblait devenu interdit de se préoccuper
mais qui refait surface de manière nouvelle. Le projet de l'A., comme l'indique le

titre et le confirme la conclusion, est de développer une théologie christologique des

religions. Le débat Troeltsch-Tillich, très précisément et finement exposé et reconstruit,
sert en fait de tremplin aux intérêts théologiques et pastoraux de l'A. La problématique
troeltschienne de l'absoluité du christianisme sert de repoussoir pour mieux comprendre
la Dogmatique rédigée par Tillich en 1925. À la suite de Geneviève Médevielle, l'A.
admet que c'est l'éthique qui occupe désormais chez Troeltsch le rôle de nous faire
accéder à l'absolu et que l'idée théologique d'un Christ sans absolu, selon l'expression
de Sarah Coackley, rend caduque toute possibilité d'une dogmatique au sens littéral du

terme. Tillich reprend la balle au bond à cet endroit précis, se faufilant pour ainsi dire
entre Troeltsch et Barth (on peut regretter sur ce point que, sauf erreur de ma part, l'A.
n'exploite pas davantage le malentendu entre Barth et Troeltsch au sujet de la célèbre



BIBLIOGRAPHIE 87

phrase de la conclusion des Soziallehrcn, «Das Jenseits ist die Kraft des Diesseits»,
malentendu si bien analysé par Groll). Tillich ratifie l'exigence, héritée de Troeltsch,
d'une métaphysique de l'histoire et d'un dialogue constitutif de la théologie avec la

culture, mais il admet, avec Barth, et malgré tout ce qui le sépare de lui, qu'il convient
de penser l'universalité de la christologie. Seule la synthèse sui generis qu'il vise de ces
deux trajectoires de pensée si contradictoires rendra possible une authentique théologie
des religions, tenant compte de l'apport de la critique historique et de l'histoire des

religions, mais sans renoncer au moment proprement dogmatique de la christologie.
Finalement, le rôle de Troeltsch se ramène, du point de vue dogmatique, à celui d'un
«présupposé négatif» (p. 236), au pire, ou d'un tremplin heuristique, au mieux, pour
mettre en valeur le geste théologique de Tillich. Cela explique aussi pourquoi l'A.
abandonne sur le bord du chemin Karl Barth, jugé une fois pour toutes hostile à toute
forme de théologie des religions, comme si le § 17 de la Dogmatique barthienne n'était
susceptible que d'une lecture de l'Aufhebung comme oubli et négation de la religion. La
deuxième partie de l'ouvrage, la plus originale sans doute, est consacrée à la présentation
et à la discussion de la Dogmatique tillichienne inachevée de 1925 (cours de Marbourg).
L'A. se concentre sur la partie de la Dogmatique consacrée à la christologie. Seuls
existaient à ce sujet, en français, des articles d'Anne-Marie Reijnen, de Claude Geffré
et d'André Gounelle (cités p. 495, n. 1). L'approche systématique de l'A. s'inscrit dans

son projet d'ensemble, catholique et œcuménique à la fois, de fonder une théologie
christologique des religions. La christologie tillichienne apparaît ici comme inséparable
des catégories du démonique et du kairos. Elle se distingue clairement de l'approche de

Barth, aussi bien dans sa conception de la théologie et de son lien à la culture que dans

sa compréhension des rapports entre le Christ et le Jésus historique, ancré dans l'histoire
des religions. Dans la troisième partie de l'ouvrage, l'A. analyse, interprète et évalue la
contribution du dernier Tillich au projet d'une théologie christologique des religions.
Les questions critiques adressées à Tillich ne sauraient dissimuler la sympathie évidente
de l'A. envers le grand théologien luthérien. La synthèse opérée entre Troeltsch et Barth
trouve sa réalisation convaincante, aux yeux de l'A., dans une théologie des religions
à la fois ouverte sur l'histoire des religions et à la hauteur de l'enjeu christologique de

toute théologie véritable. Force est pourtant de se demander si l'A. ne privilégie pas
trop la tendance tillichienne à une synthèse de type harmonisateur. Non seulement cette
tendance conviendrait mieux au génie catholique qu'à une insistance plus protestante
sur le différend et l'écart (malgré tout ce que l'A. souligne de l'importance de la croix
dans la christologie tillichienne), mais on est en droit de penser que le projet même
d'une théologie des rehgions, déjà si problématique aux yeux des tenants contemporains
d'une science des religions indépendante et laïque, voire même parfois renfermée sur
elle-même, ne saurait se limiter à la christologie, si centrale soit-elle, précisément à

cause des problèmes de méthode et d'herméneutique mis en valeur par Troeltsch (jusque
dans leurs apories). Les questions de théologie fondamentale me paraissent demeurer, de

ce point de vue. insuffisamment pensées par l'A. On peut regretter aussi que le concept
de théonomie ne vienne pas davantage problématiser la perspective de l'A. L'ouvrage
se termine par deux annexes importantes et longues: la première contient le texte
allemand et la traduction française, par l'A., d'une conférence intéressante de Tillich
donnée en 1965 à Tübingen sur le thème «La prétention du christianisme à l'absoluité
et les religions du monde»; la seconde nous offre, de façon fort bienvenue, la traduction
française (enfin du célèbre texte de Tillich «Paradoxe critique et paradoxe positif»,
une des pièces-maîtresses de la controverse entre Tillich. Barth et Gogarten, texte paru
en 1923 et auquel Barth devait répondre la même année (cf. Anfänge der dialektischen
Theologie 1). Bref, il s'agit d'un ouvrage incontournable et précieux, qui rendra les plus
grands services aux étudiants comme aux chercheurs.

Denis Müller



88 BIBLIOGRAPHIE

F. Leron Shults, Reforming Theological Anthropology. After the Philosophical
Turn to Relationality, Grand Rapids (MI) Cambridge (UK), William
B. Eerdmans Publishing Company, 2003, XIV + 264 p.

L'A. se propose de réformer l'anthropologie théologique en tenant compte de la
nouvelle compréhension de la relationalitê qui s'est opérée selon lui aussi bien en

philosophie fondamentale, en histoire des sciences qu'en psychologie. Un rapide

parcours philosophique, d'Aristote à Kant et de Hegel à Lévinas, le conduit à interpréter
la relationalitê comme un processus dynamique en lien avec l'agir humain et antérieur
à toute positionalité du sujet ou des termes même de la relation. L'A. s'appuie ensuite
de manière plus approfondie et sans doute plus originale sur la psychologie du

développement de Robert Kegan. L'analyse méthodologique des niveaux de conscience
(orders of consciousness) lui permet d'insister sur les différentes «structures de
confiance» par lesquelles progresse la relationalitê des personnes humaines entre elles:
structure de confiance traditionnelle, moderne ou post-moderne. Persuadé que le défi
de la théologie est de concevoir une anthropologie adaptée au monde de la modernité
tardive (late modernity), l'A. nous entraîne alors dans un étonnant parcours menant
de la théologie pratique systémique, de la pédagogie relationnelle et de la spiritualité
de la transformation à des questions de théologie fondamentale et de dogmatique. Les
sous-bassements christologiques et trinitaires sont reprtis et exploités dans une grande
profondeur, des Pères de l'Église jusqu'à des auteurs modernes comme Schleiermacher,
Barth et Pannenberg. L'anthropologie de la relationalitê se structure dès lors en trois
parties corrélatives, touchant successivement les questions de la nature humaine,
du péché et de l'image de Dieu. Tout en prenant ses distances à l'occasion avec tel
auteur (notamment avec Jüngel qui aurait mal compris les catégories christologiques
d'an- et d'en-hypostasie du Logos), l'A. privilégie une certaine harmonisation des

positions. Il réussit le tour de force de plaider pour une reprise paradoxale de la doctrine
augustinienne du péché originel (compris avant tout comme tremplin de la relationalitê
et de la transformation spirituelle), de souligner les mérites de Schleiermacher dans son
articulation de la relationalitê et de la christologie, de sauver Karl Barth de l'étroitesse
où on l'enferme en général aujourd'hui et enfin de s'inscrire en continuité avec le

projet de l'anthropologie théologique de Pannenberg. À plusieurs reprises, il montre la

pertinence de la relationalitê dans des domaines concrets, non seulement en pédagogie
et en psychologie, mais également dans la question très actuelle des rapports entre
neurobiologie et théologie. C'est donc un livre audacieux et intéressant, même s'il
donne parfois l'impression de vouloir intégrer tout et son contraire dans une synthèse
théologique un brin optimiste.

Denis Müller

Robert David, Déli_l'ÉCRITURE. Paramètres théoriques etpratiques d'hermé¬

neutique du procès (Sciences bibliques), Montréal, Médiaspaul, 2006,
275 p.

Cet ouvrage est le fruit de plusieurs années de recherche sur l'herméneutique liée

au courant de la pensée du procès, mieux connue sous l'appellation qui reprend le

terme anglais process. Robert David, professeur d'exégèse à l'Université de Montréal,
se propose, devant l'absence de publications en français sur ce sujet, d'exposer les

principes de base de la philosophie et de la théologie du procès. Cependant, l'intérêt
premier est dirigé sur la possibilité de tirer des démarches exégétiques de ces notions



BIBLIOGRAPHIE 89

processuelles, afin d'analyser nouvellement les textes bibliques. Le procédé est donc
double : exposer des principes théoriques et en montrer les implications pratiques. La
structure de l'ouvrage suit ce schéma : l'A. présente huit démarches exégétiques chacune
étant précédée d'une présentation théorique et suivie d'une application sur le texte d'Ex
32. David explique son projet en s'appuyant sur des jeux de mots autour des termes
lire/délire/délier/ÉCRITURE. Chaque nom de chapitre correspond à une possibilité de

comprendre dèli l'ÉCRITURE (par exemple, «délie l'écriture !», comme une injonction
au lecteur de délier, décortiquer les textes bibliques). Mais l'ambiguïté et l'étrangeté
du titre a aussi pour but d'inciter le lecteur à imaginer d'autres associations de langage
possibles, afin de réfléchir à ses propres présupposés. Intention louable. Mais cela n'aide
en rien à clarifier l'ouvrage, déjà très lourd en néologismes. L'ouvrage semble par certains

aspects être destiné à un public non spécialisé, et ne demande pas de connaissances

particulières en théologie (notamment aucune connaissance d'hébreu). De plus David
essaie de toujours illustrer les notions théoriques par des images ou des exemples de la

vie quotidienne. Le chapitre de conclusion est d'ailleurs rédigé sous forme de parabole,
afin de reprendre tous les points exposés sous la forme d'un langage indirect permettant
une appropriation plus aisée du contenu. D'un autre côté, de nombreux passages me
semblent ardus pour des personnes peu familières avec les domaines de la philosophie et
de la théologie. Il est vrai que la pensée du procès n'est de toute façon pas facile d'accès,
mettant à contribution tout un «jargon», comme le dit David (p. 11-12), avec lequel il
faut se familiariser. En fin d'ouvrage, un index des principaux termes spécifiques à la

pensée du procès permet cependant de s'y retrouver plus facilement. Mais malgré ces
efforts de vulgarisation (terme à comprendre ici dans un sens totalement positif!), il
faut avoir un certain bagage pour comprendre des phrases parlant de «concrescence»,
de «subjectivité», d'«itération», etc. Pour des non-initiés, c'est un peu compliqué, pour
des spécialistes, un peu simple (par exemple, David se réfère constamment à Whitehead,
mais ce dernier, philosophe et mathématicien, n'avait pas travaillé prioritairement sur
des notions théologiques, et les théologiens du procès ont parfois «corrigé» certaines
intuitions d'Alfred N. Whitehead (1861-1947), notamment au sujet de l'«Entité divine».
Or, David ne semble pas en tenir compte : cf. p. 229). Mais ce flou quant au public visé
est certainement dû au fait que le but de David est de remplir une lacune. Le projet
de David n'est donc pas premièrement de réaliser un essai spécialisé ou un ouvrage
de vulgarisation, mais d'offrir une porte d'entrée au public francophone dans son
ensemble (p. 15-16). En effet, depuis son apparition, la pensée du procès a toujours
trouvé plus d'écho dans le monde anglophone. Le but est atteint au sens où ce livre
permet de se faire une idée sérieuse et complète des résultats, travaux et recherches qui
ont cours actuellement autour de la pensée du procès. On ne peut ignorer cette tendance

exégétique, et avec cet ouvrage, un spécialiste de l'herméneutique processuelle, tant
dans son aspect philosophique que théologique, nous offre une porte d'entrée de qualité.
L'herméneutique processuelle s'inscrit dans l'herméneutique contemporaine et partage
avec elle nombre de préoccupations. L'exposé de David est donc aussi l'occasion
de revoir des notions de base, notamment celles des herméneutiques de Gadamer et
Ricœur : Wirkungsgeschichte, distanciation/appropriation, monde du texte/monde du

lecteur, triade auteur - texte - lecteur, acte de lecture, présupposés, comprendre/se
comprendre, et sans qu'ils soient explicitement nommés, on reconnaît aussi des concepts
comme «confrontation à la chose du texte», «cercle herméneutique», interprétation vs.

utilisation. En quoi la démarche de David est-elle nouvelle La théologie du procès a pour
fondement une réflexion philosophique. D'un concept cosmologique et anthropologique,
on a tiré une théologie, qui ne s'appuie donc pas premièrement sur les textes bibliques.
Ainsi, les textes et leur interprétation n'ont pas été au centre des réflexions de ces

courants. Aujourd'hui, il semblerait qu'on tente de combler ce vide. Mais jusqu'à
présent, on s'est contenté, selon David, de prendre des textes bibliques évidemment
compatibles avec la conception du monde et de Dieu proposée par la théologie du procès



90 BIBLIOGRAPHIE

et de les commenter en conséquence (p. 16-17 ; 74). David tente, lui, de mettre au point
une méthode d'exégèse qui puisse s'appliquer à tout texte biblique. David souligne
à plusieurs reprises que l'herméneutique processuelle ne rejette pas les méthodes

diachroniques, historico-critiques. qui sont indispensables pour diverses raisons (p. 129-
130 ; 132 ; 134 ; 137-138 ; 150 ; 177-180 ; 185). Selon David, la distance historique joue
notamment un rôle pour le lecteur en l'empêchant de s'approprier trop vite le texte, et

l'éloigné de la tentation de lui faire dire ce qu'il aimerait, auquel cas le récit perdrait sa

capacité à interpeller et amener de la nouveauté. Il semblerait donc que l'exégèse liée
à l'herméneutique processuelle se veuille un juste équilibre entre approches historiques
diachroniques et analyse synchronique du texte, afin de ne pas oublier de lui donner un
sens (positif ou négatif) pour aujourd'hui. Cependant, les huit démarches présentées
contiennent uniquement des éléments synchroniques, et partent du texte canonique. Les
résultats auxquels elles amènent finalement sont maigres. David arrive au final à une
moisson d'informations. Le seul moment de synthèse dans l'exégèse consiste à essayer
de dégager la proposition principale (il y a en de nombreuses dans un seul texte) faite par
le texte (et par l'Entité divine) au lecteur (p. 169). En conclusion, j'émettrai deux autres
réserves par rapport à cet ouvrage. La première concerne la démarche méthodologique
de David. Peut-on vraiment tirer directement une manière d'analyser les textes d'une
conception théologique Par exemple, si Dieu est déclaré source des offres faites aux
humains, cela signifie-t-il que je doive analyser le texte en y cherchant les offres de

Dieu (p. 110-123) Il y a quelque chose de trop simpliste dans cette façon de procéder.
Toujours est-il que les démarches de David ont le mérite de forcer le lecteur à revenir
régulièrement au texte, à le voir sous plusieurs angles, et à réunir un matériel abondant.
Comme étape synchronique, cela me semble bien construit (bien que l'aspect formel soit
un peu sacrifié à l'aspect du contenu du texte et de la perception du lecteui). Cependant,
et c'est là ma deuxième remarque, malgré les nombreux passages où David évoque
l'importance des méthodes historico-critiques, aucune des huit démarches ne contient le

moindre élément diachronique Faut-il en déduire que l'A. ne considère ces huit étapes

que comme une partie d'une exégèse plus large Comme il ne se prononce pas à ce

sujet, il est aussi possible de penser qu'il considère ces huit démarches comme formant
une interprétation complète à elles seules.

Emmanuelle Lévy

Charles R. Pinches, Theology and Action. After Theoiy in Christian Ethics,
Grand Rapids (Ml)-Cambridge (UK), William B. Eerdmans Publishing
Company, 2002, X + 237 p.

L'A. discute de manière avertie et provocante le paradigme dominant de la philosophie
morale contemporaine, qui tendrait selon lui à se cantonner dans la description pure et

simple de l'agir humain. S'appuyant sur saint Thomas d'Aquin, et non sans détecter
chez certains de ses lecteurs les plus empathiques (par exemple chez Jane Porter, auteur
de Moral Action and Christian Ethics [ 1995], des restes inutiles de fascination pour les

Lumières), l'A. conteste la sorte de no'mans land sur lequel la théorie éthique de l'action
est censée se mouvoir, comme si l'action humaine elle-même n'avait pas de dimension
morale intrinsèque, ni de monde, de tradition ou de mémoire auxquels elle pourrait se

référer. Or l'Aquinate a bien montré que l'action humaine contient toujours déjà en
elle-même une morale et qu'il n'y a donc pas de fossé entre l'action humaine et l'action
morale. De même, du fait que l'action morale dépend d'un monde, d'un arrière-fond,
d'une vérité qui s'expriment dans ses démêlés et dans ses histoires, la narrativité et la



BIBLIOGRAPHIE 91

traditionalité doivent être pensées comme des présupposés constitutifs du cheminement
éthique responsable. L'omission, thème du dernier chapitre, n'est donc pas juste l'absence
d'action, mais l'expression d'une vision du monde, comme on le voit dans les débats

sur l'euthanasie, où le fait de ne pas tuer ne signifie pas pour autant une abstention ou
un retrait hors du monde et de ses significations existentielles. C'est dans le même sens

que l'A. critique avec vivacité, à la suite du très conservateur Martin Rhonheimer. les

proportionnalistes cathohques nord-américains, comme Richard MacCormick ou Lise
Sowie Cahill, qui n'auraient pas saisi la véritable portée de la Veritatis splendor (1993),
ou les éthiciens protestants comme Joseph Fletcher ou Paul Ramsey notamment, qui
en sont restés enfermés selon lui dans un «monisme de principe», centré sur le devoir
d'aimer (agapisme). mais inapte à saisir le fondement même de l'amour. Sans aucun
doute, ce livre, qui a fait beaucoup parler de lui aux États-Unis et trouvé sans surprise
le soutien, du côté protestant, de Stanley Hauerwas, mérite notre attention et demandera

une discussion approfondie. Il n'est pas sûr, cependant, que les thèses qu'il défend, et
dont plusieurs paraissent aussi légitimes que prometteuses (notamment celle du lien
entre l'agir, la passivité et le monde), aient nécessairement besoin de s'appuyer sur les

arguments parfois nostalgiques d'un thomisme anti-moderne.

Denis Müller

Marianne Heimbach-Steins (éd.), Christliche Sozialethik. Ein Lehrbuch.
1.1 : Grundlagen, Regensbiirg, Verlag Friedrich Pustet 2004, 327 p. ; t. II :

Konkretionen, Regensburg, Verlag Friedrich Pustet, 2005, 318 p.

Ce manuel d'éthique sociale chrétienne a été conçu et rédigé par un groupe
d'enseignants catholiques actifs dans différentes universités en Bavière et qui sont
tous des théologiens, avec, pour une minorité d'entre eux, une deuxième formation
en philosophie ou en psychologie. Il porte la marque d'une nouvelle génération de

chercheurs, la responsable du volume étant née en 1959 et plusieurs autres auteurs au
milieu des années 60. On y sent une indéniable volonté de renouvellement et de mise
à jour, sans renier pour autant les apports de la tradition et du magistère. On a ici une
sorte de continuation de la grande tradition de l'éthique sociale catholique en Allemagne
(personnifiée notamment en dernier lieu par l'œuvre du professeur suisse de Münster
Franz Furger [1935-1997]. Ce manuel se caractérise par un soin particulier porté à la

rédaction, en général très claire et très pédagogique, chaque chapitre étant ponctué
de thèses (Merksätze) bien mises en évidence graphiquement, ainsi que par de brèves

suggestions bibliographiques complémentaires, en fin de parcours, destinées à faciliter
l'approfondissement de la matière et ne doublant pas les références plus nombreuses
données en bas de page. Il est à relever qu'en plus des nombreuses références en
langue allemande et anglo-américaine, certains des auteurs signalent parfois des

parutions en langue française, ce qui n'est pas si fréquent dans les ouvrages émanant
d'universitaires germanophones. Le premier volume est consacré aux fondements de

l'éthique sociale chrétienne. Il comprend quatre parties: une introduction générale,
traitant successivement de l'éthique (Thomas Hausmanninger), de l'herméneutique
éthique en lien avec la pratique du dialogue (Gerhard Drosser) et de l'herméneutique
biblique dans ses rapports à l'éthique sociale chrétienne (Marianne Heimbach-Steins);
un parcours historique, consacré à l'histoire des problématiques éthiques (Thomas
Hausmanninger). aux «traces d'éthique sociale» (plutôt qu'à la doctrine sociale dans

l'histoire du christianisme et de l'Église (Marianne Heimbach-Steins), aux «lignes de

développement» du catholicisme allemand en matière sociale [Soziaf]-Katholizismus)



92 BIBLIOGRAPHIE

(Alois Baumgartner) et à la prédication sociale de l'Église, vu à travers les documents

publiés (Marianne Heimbach-Steins); une troisième partie consacrée, un peu trop
globalement à notre sens, à des «approches sociologiques» portant sur les institutions
et l'action sociale (Gerhard Drösser), enfin, une quatrième partie structurée de

manière synthétique autour de six orientations normatives de facture souvent assez
brève mais très suggestives: personnalité (Personalität) (Alois Baumgartner, en cinq
pages seulement), bien commun (Werner Veith, qui se concentre sur la discussion

germanophone sans mentionner la contribution d'un David Hollenbach par exemple),
solidarité (Alois Baumgartner), subsidiarité (Thomas Bohrmann), développement
durable (Nachhaltigkeit, Werner Veith) et justice (Werner Veith). Le chapitre introductif
sur l'éthique est d'un genre littéraire plus ardu et plus sophistiqué que les autres, avec
des éléments d'éthique analytique et de méta-éthique parfois en décalage avec la visée

globale de l'ouvrage. Mais sa présentation agréable et bien structurée le rend néanmoins
fort utilisable. Les chapitres sur l'herméneutique et le rôle de la Bible en éthique sociale
chrétienne sont de bonne facture et témoignent d'un esprit œcuménique très remarquable.
Le deuxième volume porte sur dix concrétisations précises, organisées autour du fil
conducteur de la participation, ce qui permet aux différents auteurs de traiter de manière
cohérente et critique des liens entre la vie démocratique, le monde vécu et la situation de

l'Église catholique (démocratie et participation (Gerhard Drösser); formation et égalité
des chances, Marianne Fleimbach-Steins ; efficacité (Effizienz) économique et justice
sociale, Alois Baumgartner; développement global et options pour les pauvres, Hartmut
Köss; ressources naturelles et justice intergénérationnelle, Markus Vogt; dépassement
des conflits et culture de la paix, Johannes J. Frühbauer, développement personnel et

étapes de la vie, Isidor Baumgartner et Albert Wohlfahrt: santé, sécurité et solidarité.
Thomas Bohrmann; paysage médiatique et participation. Thomas Hausmanninger;
et enfin subsidiarité et participation dans l'Église, Marianne Heimbach-Steins; une
riche moisson d'analyses qui sera très utile. Dans sa partie fondamentale, l'ouvrage
privilégie l'approche catholique, avec de nombreuses allusions, incursions ou références
à la doctrine sociale de l'Église catholique, aux textes du magistère et au Concile de

Vatican II. Conçu dans un esprit œcuménique et ouvert, il ne recourt toutefois que très

occasionnellement à des thématiques typiques de l'approche protestante, ce qui est

sans doute dû à l'environnement bavarois de ses A., mais demeure tout de même un

peu étonnant et décevant dans le contexte plus large de l'Allemagne et de l'Europe.
L'adjectif «chrétien» semble bel et bien être compris, de manière excessive, comme

synonyme de catholique romain. Cela dit, je ne voudrais pas trop forcer cette critique,
car les A. font preuve d'une réelle ouverture d'esprit et d'une attitude indépendante
et courageuse dans le cadre confessionnel qui est le leur. Le deuxième volume porte
également la marque du contexte allemand des A., les concrétisations visant avant tout
la situation et le public allemands. C'est d'ailleurs le propre d'une éthique sociale que
de tenir compte au maximum du contexte concret de son élaboration et de ses enjeux.
Le chapitre final sur la participation démocratique au sein de l'Église catholique fait

preuve de beaucoup de discernement: affirmant le rôle important des laïcs, il souligne
la légitimité des conflits théologiques et éthiques au sein même de l'Église catholique et

rompt des lances bienvenues en faveur d'un pluralisme qui n'a bien entendu rien à voir
avec le relativisme dénoncé à réitérées reprises par le cardinal Ratzinger avant même

son accession à la papauté. Nous avons ici un outil de travail qui intéressera aussi bien
le lecteur attentif aux dimensions chrétiennes de l'éthique sociale que celui davantage
tourné vers les concrétisations pratiques de l'éthique sociale mais néanmoins soucieux de

ne pas ignorer l'enracinement «idéologique» des positions éthiques et socio-politiques
enjeu dans l'espace public et démocratique.

Denis Müller



BIBLIOGRAPHIE 93

Philippe Chanson (éd.). Autrement dire Dieu. Colloque en l'honneur de Marc
Faessler, Genève, Bulletin du Centre protestant d'études, N° 1-3, Genève,

2007, 125 p.

Le numéro triple du Bulletin du Centre protestant d'études rend compte du colloque
Autrement dire Dieu, tenu en l'honneur de Marc Faessler, le 6 mai 2006 à Genève. Ce

théologien, pasteur réformé, écrivain fécond, engagé au service de l'Église et de la Cité,
a été lauréat du Prix Colladon en 2003 et a reçu la médaille de l'Université de Genève en

2005. L'événement du colloque s'explique donc par «l'impact de l'intellectuel». Les dix
contributions offertes dans ces Actes ont été reprises dans l'ordre du programme de la

journée. En ouverture, Philippe Chanson, aumônier de l'Université de Genève, présente
Marc Faessler, «chercheur de Dieu». Éric Fuchs propose une réflexion théologique sur
l'art pictural. Il faut reconsidérer la fonction «religieuse» de l'art. Les œuvres picturales
restent les traces d'une vérité transcendante que rien ne pourra détruire. Francine Cardio,
théologienne, affirme l'existence d'un lien entre le poétique et le théologique, dans la

mesure où la poésie est «possédée par une parole plus haute qu'elle-même». La liturgie
doit permettre d'accéder à la dimension transcendante du quotidien, mais il faut «rouvrir
le vieux langage». Les poètes aident au «travail de dépliement des mots» pour sauver le

langage religieux d'un repli idéologique. Jean-Michel Abt est psychanalyste. Il témoigne
de la «jubilation intérieure» qu'il a ressentie, née des articulations qui se faisaient entre
la psychanalyse, la lecture de la Bible et l'approche théologique, lors des séminaires,
sans confusion, de Marc Faessler. Sylviane Dupuis, essayiste, se situe «à l'écart de la

théologie». Elle suggère des correspondances entre lyrisme, poésie mystique et poésie
moderne, tout en les distinguant. Utilisant son expérience caribéenne, Philippe Chanson

veut d'abord examiner la théologie sous l'apport de l'anthropologie. Il conclut toutefois
à la nécessité d'une démarche anthropo-théologique. Catherine Chalier, philosophe
connue, est co-signataire avec Marc Faessler du livre Judaïsme et christianisme.
L'écoute en partage. Au sujet du retour du peuple juif sur la terre promise à Abraham et

à ses descendants, elle commente une formule du théologien empruntée à l'apôtre Paul :

«Une racine n'est pas sans terre». Elle souligne que la double reconnaissance - désirer

qu'Israël vive et qu'il vive sur sa terre-est à l'opposé d'un long enseignement, car c'est
admettre «la persistance d'une exception durable à l'universalité du message chrétien».
La question est théologique, non politique uniquement. A l'occasion de la parution
d'une nouvelle édition en français de Résistance et soumission, Henry Mottu réfléchit
à nouveau sur le titre de la correspondance de Dietrich Bonhoeffer et sur sa traduction.
Sur le terme Ergebung en particulier. Ce pasteur allemand qui a résisté au nazisme en

s'élevant contre Hitler s'est voulu jusqu'à la mort «priant et entre les mains de Dieu».
Isabelle Graesslé, directrice du Musée international de la Réforme, se donne pour objectif
de faire comprendre la pensée de Marc Faessler «entre secret et liberté». Le mystère de

sa théologie vient de son écriture, complexe. Le secret de sa pensée tient à sa rigueur.
La liberté de sa parole s'est manifestée envers les institutions. En déchiffrant le sens
des textes, Marc Faessler a souhaité les soustraire à «toute déformation chrétienne» et

en retenir «la part messianique». Marc Faessler clôt l'entretien. Qu'est-ce qu'autrement
dire Dieu D'où parlons-nous Nous parlons «à partir d'un point d'Infini en nous». Le

théologien se réfère à Emmanuel Lévinas en évoquant le visage de l'autre qui rappelle
la dimension éthique de l'humain. En ce point d'Infini où la Parole prophétique nous
rencontre, «un autrement croire» peut se développer. Dans notre relation à l'Autre. La

transcendance se révèle dans l'imprévu de la joie, un mot différent pour la grâce. Le

christianisme lit dans la figure de Jésus «une incarnation [...] où l'Un se contracte dans

le secret d'une kénose christique». Est citée, enfin, une importante bibliographie. Ce

colloque rend hommage à un homme libre, un visionnaire.

Elisabeth Couteau



94 BIBLIOGRAPHIE

Herbert McCabe OP, God Still Matters. Foreword by Alasdair Maclntyre.
Edited and introduced by Brian Davies OP, London-New York, Continuum,
2002, XIV+ 250 p.

Ce recueil d'articles est paru après la mort de l'A., survenue en 2001. après une vie
d'intense labeur théologique principalement consacré à l'œuvre et à la pensée de saint
Thomas d'Aquin. Le responsable editorial du recueil a regroupé les textes en quatre
sections: Dieu, l'incarnation et les sacrements, les gens et la morale, prédications.
À la suite de l'Aquinate, l'A. insiste sur le fait que Dieu doit être pensé comme ne
relevant pas des entités existant dans le monde et ne constituant en rien un agent moral.
Nous ne pouvons connaître Dieu que dans ses effets, de manière indirecte: dans les

moments de grâce où une telle connaissance se produit, nous devenons capables de

comprendre qui nous sommes et d'agir comme des sujets libres. Le problème du mal
est donc uniquement le nôtre. Logique du mysticisme et éthique se rejoignent ainsi,
dans une féconde provocation mutuelle et pour notre plus grande libération spirituelle et

personnelle. De par leur caractère circonstanciel, mais aussi en vertu des choix littéraires
de l'A., ce recueil respire une santé spirituelle et une simplicité d'écriture d'autant
plus rafraîchissantes que les sujets abordés sont difficiles et fondamentaux. La rigueur
intellectuelle n'y perd rien de sa validité, bien au contraire.

Denis Müller


	Bibliographie

