
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 58 (2008)

Heft: 1

Artikel: Les normes de la pensée, esquisse d'une généalogie

Autor: Engel, Pascal

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381755

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 140 (2008), P. 31-49

LES NORMES DE LA PENSEE,
ESQUISSE D'UNE GÉNÉALOGIE

Pascal Engel

Résumé

Cet article esquisse une généalogie de la notion de norme de la pensée,
dans le style de Bernard Williams (Vérité et véracité, 2006), de Locke à Peirce.
On montre comment l "idée de normefut introduite dans le contexte kantien en

passant de l'idée de norme éthique etjuridique à celle de norme logique, reprise

par les néo-kantiens et élaborée dans le cadre de l'éthique de la croyance de

James.

1. Introduction

Dans l'un de ses derniers textes, «Sur la généalogie de l'éthique», Michel
Foucault soutient que Descartes, et avec lui l'âge classique, auraient dissocié

complètement la recherche de la vérité et la recherche du bien moral :

Je peux être immoral et connaître la vérité. Je crois que c'est une idée, qui, plus ou
moins implicitement, était rejetée par toute culture antérieure. Avant Descartes, on
ne pouvait pas être impur, immoral et connaître la vérité. Avec Descartes, l'évidence
directe suffit.1

Descartes, et à sa suite Locke auraient consacré une forme d'Entzauberung
de la valeur de vérité. Avant Descartes et Locke la sagesse théorique allait de

pair avec la sagesse pratique et la vertu. Après eux les normes de la connaissance,

ou normes épistémiques, peuvent avoir toutes sortes d'origines : être
fondées dans des faits naturels, créées par le langage, ou même être établies par
Dieu, mais elles n'ont aucun rapport avec notre vertu.

Foucault a étudié, à la suite de Canguilhem, la manière dont l'ancienne
notion de norme (norma, 1'equerre), qui désignait la règle - le comment agir

- dans la conduite, s'est trouvée associée à la notion de normalité, qui désigne
la régularité de la conduite - le comment on agit - en particulier en médecine. À

1 «Afterword : On the Genealogy of Ethics : An Overs lew ofWork in Progress», />7 :

H. L. Dreyfus, P. Rabinow (éds), Michel Foucault : Beyond Structuralism and
Hermeneutics, Chicago, The University of Chicago Press, 1982 (tr. fr. in: Dits et Ecrits IV,
Paris, Gallimard, 1994, p. 383-412).



32 PASCAL ENGEL

sa suite, Hacking a montré comment le calcul des probabilités et les statistiques
ont fourni les instruments à la fois théoriques et pratiques de cette normalisation
de la norma2 et de cette normalisation tout court. La théorie de la connaissance

contemporaine aurait définitivement consacré la rupture entre le domaine de la

connaissance et le domaine moral, et il ne resterait plus aux disciples du dernier
Foucault et de Pierre Hadot qu'à renouer l'ancien lien perdu entre éthique et

connaissance, en revenant à la sagesse antique, qui selon eux n'aurait jamais
été vraiment théorique3.

Mais quand on considère l'histoire effective de ces questions, on s'aperçoit
que les choses sont loin d'être conformes au lieu commun weberien repris

par Foucault selon lequel la science moderne aurait désenchanté les valeurs,

y compris les valeurs de la connaissance, pour réduire à une peau de chagrin
la place des valeurs dans un monde de faits et consacrer un positivisme sans
valeurs4.

Descartes, Locke et un grand nombre de penseurs des Lumières ne cessent
de parler le langage des vertus, de la responsabilité, du devoir, de l'obligation,
du blâme et de la faute quand il s'agit de la connaissance de la vérité. Quand
il parle de l'erreur, Descartes parle de «bien user de son jugement» (darum
me recte agere) ou de juger «comme il se doit» (recte utor) («Quatrième
méditation», AT IX, p. 47-48). Dans un passage fameux sur l'assentiment,
Locke emploie explicitement un langage moral :

Celui qui croit sans avoir aucune raison de croire peut être amoureux de ses propres
fantaisies, mais il n'est pas vrai qu'il cherche la vérité dans l'esprit qu'il la doit
chercher, ni qu'il rende une obéissance légitime à son Maître qui voudrait qu'il fît
usage des facultés de discerner les objets, desquelles il l'a enrichi pour le préserver
des méprises et de l'erreur.» (Essay IV, xvii, 24 De la raison, [mes italiques]). '

Le lien entre la recherche de la vérité et l'exigence éthique est également
central au sein de la science moderne. Selon la thèse célèbre de Robert K.
Merton (1938), la science classique, au XVIIIe siècle en Angleterre, a pris son

essor dans le contexte du puritanisme6.

2 I. Hacking, The Taming ofChance, Cambridge, Cambridge University Press, 1990.

cf. aussi G. Gigerenzer et al., The Empire ofChance. How Probability Changed Science
and Everyday Life, Cambridge, Cambridge University Press. 1989; A. Desrosiéres, La
politique des grands nombres, Paris, La Découverte, 1993.

3 M. Foucault, Le souci de soi, Paris, Gallimard, 1983 ; P. Hadot, Qu 'est-ce que la
philosophie antique '?, Paris, Gallimard, 1993.

4 Pour reprendre le titre du beau livre de W. Kohler, The Place of Values in a World
ofFacts, New York, Liveright, 1938.

5 J'ai étudié la question de savoir jusqu'à quel point Descartes et Locke peuvent
être considérés comme des précurseurs des épistémologies responsabilistes du devoir
et de la vertu dans mon essai «Descartes y la responsabilidad epistemica» (Laguna, 10e

année, p. 9-26, 2002).
6 M. Weber, L'éthique protestante et l'esprit du capitalisme, tr. fr., Paris, Presses

Pocket, 1990, p. 161. note 3.



LES NORMES DE LA PENSEE. ESQUISSE D'UNE GENEALOGIE 33

Contrairement à ce que soutient Foucault, il me semble que la réflexion sur
le statut des valeurs et des normes épistémiques, et de leur relation aux normes
et aux valeurs éthiques n'a jamais vraiment déserté la scène après Descartes.

En fait, la notion de norme a figuré de manière eminente dans la philosophie de

la fin du dix-neuvième siècle et du début du vingtième, aussi bien que dans le

domaine juridique, et il y a eu une querelle des sciences normatives. Aujourd'hui
cette notion est partout, de l'éthique à la théorie de la connaissance en passant

par la sociologie et le droit.
Si l'on s'en tient au domaine de la théorie de la connaissance, on constate

que celle-ci ne cesse de parler de devoirs, d'obligations épistémiques, de

confronter les vertus intellectuelles aux vertus morales, et de rapprocher
éthique et epistemologie.

Je voudrais essayer ici d'examiner quelques épisodes de l'histoire - et de

ce que j'aimerais appeler une généalogie - de ces relations entre epistemologie
et éthique.

Que faut-il entendre par normes de la pensée On peut vouloir dire par
là d'abord des principes très généraux de rationalité gouvernant la pensée en

général, comme les principes logiques. De tels principes sont des normes au sens

où ils constituent l'activité de pensée. En ce sens on n'a pas le choix de les suivre

ou non. On peut aussi entendre par là des principes gouvernant la formation des

croyances et leur justification, tels que le principe «évidentialiste» de Locke :

ne recevez jamais une proposition avec plus d'assurance, que les preuves sur

lesquelles elle est fondée ne le permettent, ou l'adaptation «victorienne» et

quasi moralisatrice qu'en donne William Clifford : on a tort, toujours et partout,
de croire sur la base de données insuffisantes. À un troisième niveau on peut
désigner par là des maximes et des règles pour la conduite de l'entendement,
telles que celles que l'on trouve dans les traités classiques de philosophie avec
des titres tels que Règles pour la direction de l'esprit, Traité de la réforme de

l'entendement, La logique ou l'art de penser. Enfin, on peut désigner par là

non pas les principes de la pensée, mais les dispositions générales du caractère

et de l'activité cognitive des agents qui s'engagent dans la recherche de la

vérité, c'est-à-dire des vertus intellectuelles telles que la probité, l'honnêteté

ou l'intégrité intellectuelle, la véracité, la sincérité, l'exactitude, la curiosité,
l'ouverture d'esprit, le scrupule etc. Mais il est vrai qu'en ce dernier sens, on
n'a plus affaire à des nonnes, mais à des principes de conduite éthique ou

tout au moins à des traits du sujet pensant. Ce que soutient Foucault est qu'on
est passé d'une conception de la recherche de la vérité selon laquelle ce qui

gouverne la pensée, ce sont ces dispositions éthiques - au sens de l'ethos, de

Y hexis -, à une conception selon laquelle la pensée n'est plus gouvernée par ces

dispositions éthiques, mais seulement par des principes abstraits. En ce sens sa

thèse ne diffère pas beaucoup de celle qu'ont défendue, à divers titres et avec
divers degrés de détail, les auteurs qui ont constaté un reflux des conceptions
aristotéliciennes et grecques en général de l'éthique au bénéfice d'une morale

déontologique fondée sur l'autonomie.



34 PASCAL ENGEL

2, Esquisse d'une généalogie des normes de la pensée

Dans Truth and Truthfulness', Williams a entrepris une généalogie des

«vertus de vérité», telles que l'exactitude, la sincérité et l'authenticité, qui sont

toutes des vertus associées à l'attitude que nous avons vis-à-vis de la vérité.
Mais sa conception est assez différente de celle de Nietzsche et de Foucault.
Chez Nietzsche une généalogie est une histoire prenant comme point de départ
une notion contemporaine implicite à notre culture - en l'occurrence celle de

morale - en vue de révéler son origine et de montrer que celle-ci est très différente

de la notion contemporaine implicite que nous en avons. La généalogie
nietzschéenne vise à «déconstruire» la notion en question, à montrer qu'elle est

largement illusoire et qu'elle est au service de forces ou d'enjeux indépendants

- ceux du désir, du pouvoir ou de la volonté de puissance. L'archéologie au sens
de Foucault a pour but de révéler les couches de sens historiques d'une notion.
La généalogie au sens nietzschéen est nécessairement subjective et relativiste :

elle ne porte pas sur une notion - la vérité, les principes et valeurs éthiques

- au sens objectif du terme, puisqu'elle a précisément pour but de montrer que
ces notions sont largement illusoires et n'existent que dans l'esprit de ceux qui
se les représentent d'une certaine manière. En d'autres termes, il s'agit d'une
généalogie portant sur nos croyances au sujet de la morale et au sujet de la

vérité. Mais selon Nietzsche et Foucault, ni la vérité ni les valeurs et principes
moraux n'existent indépendamment de nos représentations et attitudes, et dont
ils entendent montrer qu'elles changent d'une époque à une autre. Il s'agit de

montrer que la vérité se réduit aux croyances et à la volonté que nous en avons
(volonté de vérité, volonté de savoir), et par conséquent que vérité et morale
sont des «erreurs». Toute autre est la généalogie au sens de Williams. Elle n'est

pas fondamentalement une histoire, ni même une archéologie au sens d'une
mise à jour des soubassements d'une doctrine ou d'une notion qu'on entend

démolir. Elle est plutôt une histoire imaginaire visant non pas à déconstruire,
mais à reconstruire une notion. On peut compter au nombre des généalogies
en ce sens les reconstructions de l'état de nature, dans la philosophie politique,
comme chez Hobbes et Rousseau, la reconstruction de la vertu artificielle de

justice par Hume, ou encore la reconstruction de l'état de nature par Robert

Nozick, dans Anarchie, État et utopie (Paris, P.U.F, 2008). Une généalogie
positive de ce type n'est pas une dénonciation des notions dont on fait la généalogie

comme illusoires ou fictives : elle admet au contraire la réalité et l'utilité
de ces notions. Williams s'inspire de la généalogie de la notion de connaissance

fournie par Edward Craig8. Selon cette conception l'objectivité du savoir est

7 B. Williams, Truth and Truthfulness, Princeton, Princeton University Press, 2002

(tr. ff. Vérité et véracité, Paris, Gallimard, 2006).
8 Knowledge and the State of Nature, Cambridge, Cambridge University Press,

1990.



LES NORMES DE LA PENSÉE. ESQUISSE D'UNE GÉNÉALOGIE 35

d'abord le produit d'une nécessité pratique, celle de rapporter correctement à

autrui une information dont on a besoin. Mais une telle histoire suppose que la

notion de savoir ait un sens stable et immuable dès le départ, qui peut s'associer
à des changements dans les attitudes qu'on a vis-à-vis de ce savoir, mais pas

en elle-même.
Williams décrit une situation primitive de l'humanité dans laquelle on

suppose que la vérité et la recherche de vérité au sein d'une communauté

remplissent une certaine fonction sociale au sein d'un groupe, peut-être
restreint, d'individus, dont on supposera qu'il ont des croyances et des pensées,

qu'ils peuvent exprimer dans leur langage, et qu'ils peuvent donc les

transmettre au groupe. On supposera aussi que la fonction de base du langage est la

communication, et que l'un des buts de la communication est de transmettre

une information, et notamment une information dont un autre agent ne dispose

pas dans la position qui est la sienne. À ce stade, se met en place un «triangle
vérité-croyance-assertion» : les croyances ou pensées sont vraies ou fausses,

et on les exprime par des assertions, qui communiquent le contenu de ces

croyances à des tiers. Ce triangle est le noyau stable autour duquel la fonction
de la notion de vérité s'établit. En lui-même, il n'implique rien quant à la

manière dont il est utilisé. Les sujets peuvent ensuite développer des habitudes

et des dispositions à son sujet, le respecter ou le violer, et de ce fait lui attribuer

une certaine valeur. Ce que Williams appelle les «vertus de vérité» sont

simplement les dispositions et habitudes que, primitivement, nous associons au

triangle assertion-vérité-croyance. L'exactitude est la disposition à former des

croyances vraies, la sincérité à les rapporter comme telles. À ce stade, «vertu»

ne veut pas dire autre chose que le fait que ce sont certaines attitudes qui sont
désirables ou fortement utiles aux membres de la communauté en question. Le

point est que l'exactitude et la sincérité puissent avoir, pour les êtres dans l'état
de nature une valeur au moins instrumentale.

Williams esquisse une conception du triangle croyance-vérité-assertion.
Pour qu'il puisse être question pour un individu de rapporter correctement une
certaine information, il faut que soient en place des normes constitutives de

l'assertion et de la croyance (ou de la pensée) comme: (a) Les pensées visent
la vérité, (b) Les assertions visent à être vraies, et (c) Les assertions expriment
des pensées9.

Il y a là un premier sens du mot «norme», au sens de principe constitutif.
On a beaucoup discuté, dans la philosophie contemporaine notamment, de ce

que cela peut bien vouloir dire que des principes tels que (a)-(c) soient des

normes. Par exemple, est-ce que nos membres de l'état de nature pourraient
avoir des croyances sans viser la vérité Au sens où «visen> veut dire que les

croyances pourraient ne pas être vraies ou fausses, ils prendraient leurs désirs

pour des réalités.

* Cf. mes remarques in : P. Engel, R. Rorty, A quoi bon la vérité '?, Paris, Grasset.
2005.



36 PASCAL ENGEL

Toutes sortes de questions peuvent se poser quant à ce type de principes,
mais il est raisonnable de supposer que c'est une norme de la croyance ou de la

pensée, qu'elle vise la vérité, et nous pouvons essayer de formuler ce principe
ainsi:

(A) Une pensée n'est correcte que si elle est vraie

Je vais appeler cela la norme de véritél0. Comment comprendre (A) Cela

peut être compris de deux manières :

(Al) Une pensée n'est correcte que si elle est vraie objectivement
(A2) Une pensée n'est correcte que si elle est vraie pour le sujet qui l'a

On peut imaginer des êtres dans l'état de nature qui satisfont à la condition
subjective mais pas à la condition objective. Mais ii est alors douteux qu'ils
puissent avoir l'idée d'une information à transmettre s'ils n'ont pas un concept
d'objectivité minimale, au sens au moins d'une convergence entre les sujets.
Par conséquent, le sens (Al) objectif, est sans doute celui qui permet d'assurer
la norme constitutive de la croyance.

La seconde question porte sur le lien entre la norme fondamentale et

d'autres normes. Car on peut bien supposer qu'il y en a d'autres, qui sont

requises même dans l'état de nature :

(B) Une croyance n'est correcte (justifiée) que si elle est basée sur des

données suffisantes

En d'autres termes, nos habitants de l'état de nature auront bien besoin

d'avoir des données à l'appui de leurs croyances et de justifier à autrui l'information

dont ils disposent. Us pourront alors avoir des normes plus spécifiques.
Leurs justifications peuvent être empiriques, mais elles peuvent aussi venir du

fait qu'ils infèrent des pensées d'autres pensées et qu'ils font des raisonnements.

Cela suppose qu'il y ait des raisons pour les inferences également. C'est
là que va s'insérer l'idée d'une méthode et de critères pour atteindre la vérité.
Et c'est là qu'on a besoin d'autres normes, celles de la logique et de l'inférence
correcte, celle de la confirmation des hypothèses, etc. On peut supposer qu'à
un moment ou un autre, les membres de l'état de nature développeront de

telles méthodes. Et c'est habituellement ce que nous appelons des normes de

la pensée, qui sont codifiées comme un ensemble de règles, de méthodes, de

canons et d'heuristiques.

10 Cf. R. Wedgwood. «The Aim of Belief». Philosophical Perspectives, 2002,
p.267-297. P.Engel. «Truth and the Aim of Belief», in: D. Gillies (éd.). Models in
Science, London. King's College. 2005, p. 77-97 ; «Belief and Normativity», Disputatio,
2007, II, 23. p. 179-203.



LES NORMES DE LA PENSÉE. ESQUISSE D'UNE GÉNÉALOGIE 37

Quel est le lien entre l'idée d'une norme de vérité objective et l'idée de

bonnes raisons pour une croyance C'est justement l'un des problèmes cruciaux

au sujet des normes de la pensée : une pensée est-elle correcte ou rationnelle s'il
est rationnel, pour l'agent, de l'avoir ou bien est-ce que l'agent a cette pensée
si elle est, en elle-même, rationnelle ou correcte? Cela rappelle le dilemme de

YEuthyphron. Il y a là deux conceptions différentes des normes de la pensée,
soit comme critères procéduraux qu'un agent suit, soit comme critères objectifs
de justification externes à l'agent. On peut aussi formuler l'opposition comme
opposition entre une conception internaliste (procédurale, constructive) des

normes, et une conception externaliste (auquel cas les normes requièrent non

pas qu'on suive une certaine sorte de procédure, mais qu'il existe des vérités

objectives indépendantes, que l'agent aura, le cas échéant, à reconnaître). La
notion de rationalité, et celle de norme de pensée n'auront pas le même sens

dans l'un et dans l'autre cas.

Une autre conséquence est que selon la conception internaliste il n'y a pas,

ou en principe pas, de fossé ni de distance possible entre les normes de la

pensée et leur application. A partir du moment où une norme est reconnue

comme telle, elle nous conduit directement à agir en fonction de ce qu'elle
prescrit - alors que selon la conception externaliste, il peut y avoir un tel fossé.

Il est parfaitement possible qu'une norme existe, et soit reconnue comme telle,
mais qu'elle ne soit pas appliquée. L'application requiert de l'entraînement et

n'est pas immédiate.
Ce qu'il faut retenir de cette esquisse très sommaire de «généalogie» des

normes de pensée est qu'il y a une relation intrinsèque entre croyance ou pensée,

assertion et vérité. Mais est-ce que cette connexion interne, «normative»,
implique que la vérité est en quoi que ce soit une valeur, ou une norme, au sens

fort d'une prescription plus ou moins catégorique ou même en un sens plus
faible d'un objectif à suivre? Certes si la vérité est ce que visent nos croyances
et nos énoncés, la vérité est une valeur, au sens d'une dimension fondamentale

d'évaluation de nos pensées, et on entend souvent le terme en ce sens. Mais la

connexion interne qui existe entre croyance, vérité et assertion n'est qu'une
connexion fonctionnelle. Elle n'implique pas, en particulier, que les sujets qui

pourraient croire des choses sans viser la vérité, ou qui seraient des menteurs,
ou de mauvais informateurs, seraient sanctionnés, blâmés ou critiqués, et que
ceux qui seraient de bons informateurs et véraces seraient approuvés, prisés

ou montrés en exemple. Mais il peut y avoir toutes sortes de motivations à ne

pas respecter ces normes, et rien dans le lien interne dont j'ai parlé n'explique
en quoi les normes de pensée se soutiennent elles-mêmes, ou comment la

communauté peut les défendre. Il faut un argument spécifique, une certaine

conception des normes de la connaissance et de leur valeur, pour affirmer le

lien en question. On donne souvent - et Kant le premier - un argument contre
le mensonge reposant sur l'idée que le mensonge reviendrait à miner la pratique
même de l'assertion, mais ce n'est pas sûr que cet argument soit contraignant.
11 faut quelque chose de plus que le système croyance-vérité-assertion pour



38 PASCAL ENGEL

que les agents se disent : «Dirai-je la vérité ?» et «Quelle quantité de vérité
vais-je dire ?». Il faut dépasser sérieusement l'état de nature pour atteindre des

situations comme celle de saint Athanase, qui ramait sur un bateau un jour où

ceux qui voulaient le persécuter, ne le reconnaissant pas, lui demandèrent : «Où
est le traître Athanase» - «Pas loin», répondit le saint, qui avait décidé en la

circonstance de ne pas dire toute la vérité. Cela suppose une distinction entre
mentir et ne pas dire toute la vérité, de même l'attitude qui n'est pas supposée
être le propre d'un saint, qui consiste à faire un demi-mensonge. Comment des

attitudes vis-à-vis de la vérité telles que la confiance, l'autorité, le mensonge,
la sincérité, la véracité, l'authenticité, la précision peuvent devenir possibles,
et comment ces attitudes peuvent donner lieu à des vertus, n'est pas quelque
chose qui se déduit des liens intrinsèques qui relient croyance, vérité et
assertion. Dans la terminologie de Williams, on peut dire qu'il y a une grande
distance entre le concept «fin» de vérité comme norme interne de l'assertion
et de la croyance, et la vérité comme concept «épais» en tant que valeur ou
norme tout court. La distance ne tient pas seulement au fait que le passage de

la vérité de l'état fonctionnel à l'état axiologique suppose tout un ensemble

d'attitudes, mais aussi au fait que le respect, ou l'absence de respect, pour la

vérité, présuppose des attitudes qui vont avoir des conséquences pratiques, et

pas seulement épistémiques, comme la confiance.

3. Les normes constitutives de la pensée de Kant à Husserl

Laissons l'état de nature pour examiner quelle est la relation entre ce que
j'ai appelé des normes constitutives de la pensée et des valeurs sous un autre

angle, cette fois plus historique.
Un auteur qui affirme clairement qu'il y a un lien intrinsèque entre les

normes constitutives et une valeur morale est Locke. Pour Locke c'est un devoir

pour nous que de rechercher la vérité et quiconque ne le fait pas, par exemple
en se laissant aller à croire ce qu'il veut, n'obéit pas à son devoir. La règle citée,
de ne pas recevoir une proposition avec plus d'assurance, que les preuves sur
lesquelles elle est fondée ne le permettent, est clairement formulée dans un
contexte où Locke invoque l'idée de devoirs ou d'obligations épistémiques
spécifiques. C'est ce que l'on appelle souvent la première règle d'éthique de la

croyance de Locke". Mais Locke est très clair: ce n'est pas la vérité en elle-
même qui est l'objet d'un devoir de notre part, mais l'amour de la vérité, ou la
recherche de la vérité, ou encore la connaissance de la vérité. La question que
cela pose est celle de savoir si l'on a bien affaire ici à un devoir moral, comme
semble le dire Locke, ou bien à un devoir propre à la sphère théorique. Il est clair
aussi que cette norme est formulée dans un contexte très précis, qui implique

11 Cf. N. Wolterstortt. John Locke and the Ethics ofBelief, Cambridge. Cambridge
University Press 1996.



LES NORMES DE LA PENSÉE. ESQUISSE D'UNE GÉNÉALOGIE 39

un conflit entre la norme en question et des raisons de croire (ou l'absence de

raisons de croire) qui ne seraient pas propres aux croyances empiriques, mais

aux croyances religieuses (c'est pourquoi cette règle intervient dans le chapitre
sur l'enthousiasme).

Mais c'est principalement quand il s'agit des règles et normes logiques que
ces questions se sont posées. Et ici l'histoire s'est nouée autour de certaines

conceptions kantiennes.

Kant, en bon Aufklärer, ne dira pas autre chose que Locke, même s'il insiste

beaucoup plus que lui sur la forme de contradiction avec soi-même qu'il y a

à ne pas rechercher la vérité et à ne pas la confronter au jugement des autres

(celui qui ne le fait pas est un «égoïste logique»)l2.
Kant est très soucieux de distinguer ce qui relève de la faculté de désirer et

ce qui relève de la faculté de connaître, et la raison pratique d'avec la raison

théorique. Il nous dit certes que quand la croyance est subjectivement
suffisante, mais objectivement insuffisante, nous pouvons donner notre assentiment,
notre tenir-pour-vrai {Fürwahrhalten) pour des raisons morales, mais c'est une

autre question sur laquelle je vais revenir au sujet du débat sur l'éthique de la

croyance.
Kant s'intéresse en fait à la question des relations entre normes de la

pensée et valeurs pratiques quand il discute la nature de la logique. C'est sur
ce plan qu'il rencontre la question du lien entre des normes de la pensée et des

maximes pratiques. La question, sous sa forme traditionnelle, est la suivante : la

logique est-elle un art ou une science Est-elle pratique ou théorique Est-elle

un Organon ou un canon
La description traditionnelle, mais aussi celle des manuels classiques et

de la tradition de Yars inveniendi est que la logique est un Organon, au sens

d'un art d'invention ou de découverte de vérités cachées. Elle est aussi conçue
comme un Organon, quand elle est appliquée à l'art de raisonner ou de penser.
Or Kant est très clair sur ce point, quand il nous dit que la logique ne concerne

que la forme de la pensée en général, et qu'elle est en ce sens un canon, une

doctrine, et non pas un Organon. Elle est une science théorique, et non une

discipline pratique. La méthodologie ne fait pas partie de la logique.
Kant est beaucoup moins clair quand il nous dit que la logique ne nous dit

pas comment nous pensons, mais comment nous devons penser13. Il parle ici
de «droit usage de l'entendement», des «lois nécessaires de notre pensée», et

il déclare solennellement que supposer des principes psychologiques sans la

logique serait aussi absurde que de tirer la morale de la vie. On comprend que la

logique n'est pas une description des lois de l'entendement. Or en même temps
la première page de chacune des versions de ses cours de logique nous dit que
tout dans la nature suit des règles, «le poisson dans l'eau, l'oiseau dans l'air se

12 Cf. Logik, tr. fr. Gibelin. Paris. Vrin. 1969. § 1 : tr. anglaise J. M. Young,

Cambridge. Cambridge University Press, 1992. Anthropologie 1. 2.
13 Jäsche Logik, § 1, tr. angl. J. M. Young, Cambridge, Cambridge University Press,

1992, p. 527.



40 PASCAL ENGEL

meuvent selon des règles», et que l'entendement ne fait pas exception, en tant

que source de la faculté de penser. La logique, nous dit-il, est le fait de penser
les règles de l'entendement en dehors de leur application in abstracto. Mais si

les règles ont leur source dans la faculté de penser, comment peuvent-elles en
même temps être abstraites et générales au sens où le demanderait un canon
Autrement dit, comment les règles de la logique peuvent-elles être naturelles et

en même temps nécessaires et a priori C'est une première ambiguïté, qu'avait
fort bien notée Cavaillès quand il disait que bien que Kant se démarque de

toute forme de ce que l'on allait appeler psychologisme en logique, «le début
de son cours de Logique rappelle fâcheusement celui d'Arnauld» '4. La seconde

ambiguïté concerne le caractère normatif de la logique. Kant n'emploie pas le

terme normativ, ni la notion de norme, ou de normativité, qui seront introduits
plus tard dans le vocabulaire philosophiquel5.

Mais Kant emploie bien des termes tels que sollen et Berichtigung au sujet
des règles de la logique. Or comme l'a noté Husserl, dire que la logique est
la science du droit usage de l'entendement, qu'elle nous indique ce que nous
devons penser, ou ce qu'il est correct de penser, n'est-ce pas faire référence à

une fin orientant des activités de l'entendement En ce sens la logique n'est-
elle pas pratique et Organon Il n'y a rien, ici, que puissent rejeter les logiciens
psychologistes et ceux qui sont partisans de l'idée que la logique est un art de

penser ou une technologie.
Une manière de réconcilier ces déclarations consiste à noter que pour Kant

la logique porte sur le droit usage de l'entendement, «c'est-à-dire celui qui est

en accord avec lui-même». Le caractère normatif de la logique tient chez Kant à

deux choses. En premier lieu, la correction des pensées dont il est question tient
à l'accord de l'entendement avec lui-même, ou de la pensée avec elle-même.
Cela veut dire que Kant interprète ce que j'ai appelé la norme fondamentale

14 J. Cavaillès, Sur la logique et la théorie de la science, Paris, Vrin i 946, p. 1.
'-' La notion a fait son entrée dans la philosophie allemande de la seconde moitié

du XIXe siècle. Son origine dans le domaine du droit est très ancienne, et la référence la
plus ancienne que j'aie pu trouver en philosophie dans le domaine de la connaissance
est chez un disciple de Kant, Ernst Reinhold (à ne pas confondre avec Karl Leonhard
Reinhold), qui dans sa Theorie des menschlichen Erkenntnisverögens, 1832, parle de

normes de la pensée, mais la notion est également présente chez Lotze, qui écrit dans la

première moitié du XIXe siècle. Cf. peut-être aussi Drobisch, cité par Husserl. Sur cette
histoire, il existe un livre de P. Freund, Die Entwicklung des Normbegriffs von Kant
bis Windelband, thèse, Berlin. 1933. que cite Kelsen dans son Allgemeine Theorie der
Normen. Freund trace l'origine du terme dans les écrits de Kant en éthique, en logique
et en esthétique, puis chez Fries, Schleiermacher. Beneke, E. Reinhold. Ulrici et
Trendelenburg. Selon lui est le premier à avoir introduit la palette des sens dans le vocabulaire
philosophique. P. 53 sq., il distingue chez Beneke la norme comme a) mesure, moyenne,
idéal téléologique, règle, impératif, idéal, loi déontologique et loi des mœurs. Freund ne
situe (ch. III) l'origine d'une «théorie des normes» qu'à partir de Drobisch, Ueberweg,
Lotze, Sigwart et Windelband. L'ouvrage de Freund est surtout descriptif, mais c'est le
seul que je connaisse qui ait fait cette histoire, mieux connue du côté des discussions du

psychologisme, pour lesquelles Les recherches logiques de Husserl restent l'ouvrage de
base. J'ai trouvé très utile le livre de M. Kusch, Psychologism, London, Routledge, 1995.



LES NORMES DE LA PENSEE. ESQUISSE D'UNE GENEALOGIE 41

de la pensée en un sens internaliste ou constructiviste : la correction tient à ce

qu'il est rationnel pour l'entendement, en fonction de ses règles, de penser.
Kant définit la logique non pas comme une science de vérités, mais comme
une science qui s'occupe de la cohérence des pensées. C'est en ce sens qu'elle
ne peut pas être un Organon et augmenter nos pensées, et qu'elle est analytique
et non pas synthétique. En deuxième lieu, les règles deviennent des règles de

logique au sens de ce qu'il faut penser, à partir du moment où nous prenons
conscience des règles que nous utilisons implicitement. C'est la réflexion qui
rend possible ce caractère normatif. Kant ne tient certainement pas la croyance
pour volontaire, et il est très clair sur ce point par exemple dans la section
3 du «Canon de la raison pure» «de l'opinion, du savoir et de la foi», sauf
quand il s'agit de ce qu'il appelle la foi doctrinale. Mais il ne s'ensuit pas qu'il
n'y ait pas pour lui une forme d'activité et de contrôle dans la pensée. Kant
ne dit pas que les normes de la logique sont par elles-mêmes prescriptives et

qu'elles motivent directement un sujet à penser ce qu'il doit penser, comme
devraient le faire les principes ou règles moraux (en principe du moins, selon
la conception également internaliste que se fait Kant de la loi morale). Mais il
soutient néanmoins que l'accès réflexif que nous pouvons avoir nous donne un
contrôle sur nos pensées, ou du moins rend possible que nous puissions diriger
nos pensées. Ainsi s'explique le passage des règles naturelles de l'entendement
à leur usage réfléchi dans le raisonnement, et le passage de la logica utens à la

logica docens, ou de la logica naturalis à la logica artificialis.
En fait, Kant soutient bien, comme Bolzano et Husserl, que la logique est

une discipline normative, non pas parce que ses règles seraient par essence

prescriptives et prendraient la forme d'impératifs, soit catégoriques (des règles

nécessaires), soit hypothétiques (des conseils, des recommandations) - il ne

fait aucun rapprochement avec sa conception de la raison pratique et de la

morale - mais parce que toute norme est fondée sur des vérités. C'est parce
que la logique décrit, et non pas prescrit, les lois nécessaires de l'entendement
en accord avec lui-même qu'elle est normative. Mais cette conception de la

normativité n'est pas du tout celle qu'emploieront ses disciples.
Les ambiguïtés de la conception kantienne expliquent à la fois qu'elle

ait été rejetée par des auteurs comme Bolzano, en dépit de leur proximité, et

qu'elle ait été exploitée par ceux de ses successeurs qui entendaient donner une

interprétation psychologiste de sa théorie de la logique.
Tout comme Kant, Bolzano considère que la logique est avant tout théorique,

et non pas pratique, qu'elle est une science et non pas un art. Il ne rejette pas
la conception traditionnelle selon laquelle elle est aussi un Organon et une
méthode, mais il ne soutient pas non plus que les normes logiques sont par
elles-mêmes normatives au sens de prescriptives. Elles décrivent des vérités,
qui sont premières par rapport à leurs applications (il tient même ces vérités,
contrairement à Kant, pour synthétiques, mais je laisse ce point important de

côté). Il défend donc ce que j'ai appelé une conception externaliste des normes

logiques, tout comme Frege et Husserl qui adopteront cette position. La vérité



42 PASCAL ENGEL

des lois logiques est indépendante de ce que nous jugeons comme correct ou
vrai. Cela n'empêche pas d'apprendre à utiliser les lois logiques. Mais cet

apprentissage prend du temps "\
D'un autre côté, on aura au XIXe siècle toute une classe de penseurs, tels

que Beneke17, Fries, Erdmann, Sigwart, Lipps en Allemagne, Stuart Mill en

Angleterre, qui prendront Kant au pied de la lettre et considéreront la logique
comme une théorie des règles naturelles de l'entendement, des lois de la pensée

en tant que lois psychologiques. La tradition néokantienne désigne ces auteurs

comme des psychologistes, et Husserl se fera l'historien de ces tendances.
Comme le note très bien Husserl au § 19 du premier tome de ses Recherches

logiques, les psychologistes n'ont aucune difficulté à admettre certains des

arguments kantiens.
En premier lieu, les psychologistes peuvent très bien admettre que la logique

n'est normative que parce qu'elle est fondée sur certaines vérités; il leur suffit
de soutenir, à la différence de Kant, que ces vérités ne sont pas la forme pure
de la pensée, mais des régularités naturelles, psychologiques ou anthropologiques.

Au sens où «normatif» veut dire «susceptible d'applications pratiques»
ou «fondant des recommandations pour un art de penser», les psychologistes
peuvent bien admettre que la logique est normative. Ainsi John Stuart Mill,
dans l'introduction de sa logique, dit-il que «la logique est à la fois science du

raisonnement et un art fondé sur cette science». Il ne sert à rien, note Husserl,
de marteler, comme le fait Herbart au nom des kantiens et contre des auteurs

comme Beneke, que la logique n'est pas une Kunstlehre, une technologie ou un
art, mais que la logique est l'éthique de la penséeIS. Comme le note Husserl :

De semblables argumentations n'embarrassent en aucune façon les logiciens
psychologistes. Ils répondent que l'usage nécessaire de l'entendement est précisément
aussi un usage de l'entendement qui, comme l'entendement lui-même, relève de la

psychologie. La pensée telle qu'elle doit être est simple cas d'espèce de la pensée
telie qu'eue est.» (E. Husserl, Recherches logiques, Paris, P. U .F., 1961. tr. Scherer
et Kelkel, p. 54, § 19, tr.fr. p. 59). "

La position de Husserl sur les normes est très claire (LU, I, § 16, 48-50,
tr.fr. 50-54). Selon lui, toute discipline normative, au sens d'une discipline qui
énonce des prescriptions sur la manière dont il faut penser ou agir- aussi bien

l'éthique que la logique - présuppose une discipline théorique non normative.

16 Sur la conception de la logique de Bolzano, cf. la thèse de A. von Duhn, Bolzano
critique de Kant, Genève, 1999, et son article «La logique est-elle une discipline théorique
ou pratique Kant et/ou Bolzano», in: P. Engel (éd.), «Philosophie analytique», Cahiers
de philosophie de l'Université de Caen, 1997-1998. p. 31-32.

1 Sur F. E. Beneke, voir R. Pettoello, Un «povero diavolo empirista». F. E. Beneke
tra criticismo e positivismo, Milano, E Angeli, 1992.

18 Sur Herbart, voir J.-F. Herbart. Points principaux cie la Métaphysique, traduction
française précédée d'un commentaire par C. Maigné: «Le réalisme rigoureux de J.-F.
Herbart», Paris, Vrin, 2005, p. 7-162.

" Cf. le livre de Kusch, cité ci-dessus (n. 15), et P. Engel, Philosophie et psychologie,

Paris. Gallimard, 1996.



LES NORMES DE LA PENSÉE. ESQUISSE D'UNE GÉNÉALOGIE 43

Les propositions théoriques appartenant à cette discipline non nonnative
énoncent une relation constitutive entre des propriétés, que Husserl appelle
aussi, dans ses cours de 1906-1907 sur la théorie de la connaissance20, des «lois
de fondation». Ce sont des attributions vraies portant sur des propriétés constitutives

de valeurs, dans le domaine de la connaissance ou dans le domaine moral,

qui sont présupposées par les énoncés normatifs. Dans le cas de la logique, les

propositions théoriques sont des propositions portant sur des vérités. Ainsi le

sens non normatif fonde le sens normatif des énoncés. Frege ne disait pas autre
chose quand il disait que des lois de la pensée sont présupposées par les lois
normatives de la logique. Husserl ajoute aussi que chaque domaine normatif a

ses propres propositions théoriques sous-jacentes. Il ne soutient en rien qu'il y
ait des propositions théoriques communes à plusieurs domaines. En particulier,
les nonnes éthiques reposent sur des valeurs, les normes logiques reposent sur
des vérités, mais il n'y a pas de croisement des deux domaines.

Cette lecture réaliste de la notion de normativité, comme présupposant
des énoncés théoriques, s'oppose directement à une lecture «normativiste»
de la notion de normativité, qu'on trouve, par exemple, chez Kelsen. Dans

sa Théorie générale des normes, Kelsen renverse les tables et soutient que
les propositions normatives sont les propositions fondamentales, celles qui
expliquent le contenu des propositions non normatives, et que ces dernières

présupposent. «Dire qu'une chose est 'bonne', c'est dire précisément qu'elle
est obligatoire dans une norme»21.

Cette opposition entre une lecture réaliste et une lecture normativiste de

la notion de norme de la pensée ne se profile pas nettement dans les premiers
débats sur le psychologisme en logique; mais elle devient prééminente chez

les philosophes néo-kantiens. Ce que ces auteurs vont être amenés à soutenir,
c'est que non seulement la notion de norme est première et irréductible (que ce

sont les valeurs qui sont fondées sur des normes en éthique, et non l'inverse),
mais aussi que les nonnes logiques et les nonnes éthiques ont quelque chose de

profondément similaire, voire qu'elles s'identifient. Autrement dit, on envisage
l'idée d'une unité des «sciences normatives».

Le mouvement a été amorcé par Hermann Lotze, qui défendait l'idée que
la philosophie tout entière n'est qu'une théorie des valeurs: la philosophie est

une science critique des valeurs possédant une validité universelle (Geltung,
das Gelten). Comme le dit aussi de la logique le disciple de Lotze, Wilhelm
Windelband :

Le système de la logique est l'incarnation de tous les principes fondamentaux à

développer téléologiquement sans lesquels il ne pourrait y avoir de penser
universellement valable: les normes de l'éthique se développent comme moyen de mettre
en œuvre un vouloir et un agir dignes d'être universellement approuvés: les règles

20 E. Husserl, Introduction à la logique et à la théorie de la connaissance. Paris,
Vrin. 1998.

2i H. Kelsen, Allgemeine Theorie der Normen, Vienne. Manzsche. 1979: tr. fr.
Théorie générale des normes. 1996. P. U. F.. p. 410.



44 PASCAL ENGEL

de l'esthétique sont des conditions auxquelles seules un sentiment universellement
partageable est possible. Tous les axiomes, toutes les normes - indépendamment de

tout contenu particulier et de toute détermination historique - se révèlent être des

moyens en vue de la fin qu'est la validité universelle.»22

La thèse est encore plus nette chez le successeur de Windelband à

Heidelberg, Heinrich Rickert, qui assimile la vérité à une valeur et qui propose
clairement une assimilation entre logique et éthique.

Dès qu'on rapporte la vérité en tant que valeur à une volonté humaine, les propositions

vraies deviennent des biens qui doivent être, et le sujet théorique doit
nécessairement valoir en tant que personnalité dirigée par la conscience qu'elle aurait à

réaliser la vérité. Elle pousse seulement l'homme qui obéit à sa conscience théorique
à vouloir la vérité dans la science. Il est donc aussi autonome, et une valeur dont
la validité ne peut justement pas être mise en doute du point de vue théorique est
inhérente à sa volonté».23

La boucle est bouclée. On était parti chez Kant de l'idée que "la logique est

la discipline qui nous apprend comment nous devons penser, et non comment
nous pensons, ce qui conduisait Herbart à affinner que la logique est l'éthique
de la pensée. On finit par en arriver, chez les néo-kantiens de Heidelberg,
à l'idée d'une assimilation complète de la logique à l'éthique, sous l'égide
d'une conception prescriptiviste de la normativité logique qui devient un cas

spécifique de la normativité éthique. Dans la mesure où, pour un kantien, c'est
la volonté qui pose les normes, et où les prescriptions ne sont pas vraies ou
fausses, non seulement les normes ne sont pas fondées sur des valeurs, mais

il n'est pas question de les connaître. C'est la volonté qui crée les normes, qui
ne sont donc pas réelles. On ne saurait avoir une conception plus anti-réaliste,
et plus «internaliste» de la notion de normativité, ni pousser plus loin l'idée
kantienne et fichtéenne du primat de la raison pratique.

Outre Husserl, d'autres philosophes ont réagi contre ce genre d assimilation.
L'élève de Rickert, Emil Lask, a protesté contre ce qu'il appelle le primat de la

raison pratique en logique, en dénonçant ce qu'il appelle la «moralisation» de la

logique :

Nous ne souscrivons pas à une moralisation des concepts de connaissance et de

jugement, nous réclamons un concept axiologique (Wertbegriff) non éthique de la

connaissance, et nous en distinguons nettement la vie scientifique où. bien entendu,
la raison pratique aura la priorité. Nous élevons du même coup cette objection que
faire de la valeur éthique le corrélat de la validité objective, ce serait lui accorder une
position qui. du point de vue systématique, n'est pas la sienne [...] La connaissance
et la décision morale constituent deux types d'un comportement, et la connaissance
entretient simplement une relation contingente à la vérité morale, située hors d'elle,
relation qui fait d'elle un objet possible de l'obligation morale. Pas plus que la

22 W. Windelband, Präludien: Aufsätze und Reden zur Einleitung in die
Philosophie, Freiburg i. B.-Tübingen, 1884.

23 H. Rickert. «Über logische und ethische Geltung». Kant-Studien, 19, 1914.

p. 182-221.



LES NORMES DE LA PENSÉE, ESQUISSE D'UNE GÉNÉALOGIE 45

logique en général, la doctrine du sens subjectif du «processus de connaissance»
n'est en aucune manière subordonnée à l'éthique».24

Une autre réaction, très inspirée par Husserl, est celle de Max Scheler.

Scheler avait consacré sa thèse de doctorat à léna en 1897 précisément à la

question de la relation entre éthique et logique, Beiträge zur Feststellung der

Beziehungen zwischen den ethischen und den logischen Prinzipien. Contributions

à la détermination des rapports entre lesprincipes éthiques et lesprincipes
logiques. Le sujet était dans l'air du temps, mais c'est l'un des travaux les plus

explicites sur cette question dans cette tradition. Scheler y défend l'idée qu'il
y a une autonomie entre les conditions de la connaissance et les conditions de

la vie morale et que la sphère des valeurs éthiques et celle de la logique sont
fondamentalement distinctes. «Entre ie penser et le vouloir, le savoir et l'agir,
entre le bien et le vrai, il existe à nos yeux un fossé infranchissable», dit-il dès

la première page de sa thèse. Quand Scheler revient sur cette questions dans

son livre Le formalisme en éthique et l'éthique materiale des valeurs, où il
défend la thèse réaliste et anti-normativiste selon laquelle les valeurs fondent
les normes et non l'inverse, il déclare :

La logique ne peut pas être située sur le même plan que l'éthique et l'esthétique
est considérée elle aussi comme une science axiologique, sous prétexte qu'elle fait
place à la valeur de 'vérité'. Car la vérité n'est aucunement une 'valeur' ; sans doute

peut-on en un sens attribuer une valeur à la recherche du vrai, et aussi à la certitude

que telle proposition est vraie ; la connaissance de la vérité constitue également une
valeur ; mais la vérité en tant que telle n 'estpas une valeur : elle est une idée, distincte
de toutes les valeurs, et qui s'effectue lorsque les constituants de signification d'un
jugement (exprimé sous forme de proposition) s'accordent avec une structure idéale,
et que cet accord lui-même est donné de manière évidente. Mais en ce sens nos
énonciations axiologiques. elles aussi, doivent être 'vraies' et peuvent être 'fausses',
tandis que ce serait pur non-sens que d'exiger d'un jugement théorique qu'il fût
'bon' ou 'beau'».25

Scheler a une conception explicitement externaliste des valeurs, et il refuse
de considérer la vérité elle-même comme une valeur.

4. L'éthique de la croyance et les normes, de Clifford
à Peirce et Ramsey

Il y a aussi une généalogie du problème dans la tradition qui prend sa

source chez Locke. On se souvient que Locke considère la recherche de la

24 E. Lask, «Über den Primat der praktischen Vernunft in der Logik», Gesammelle

Schriften, 1, Tübingen, J.C. B. Mohr, 1923. (Cf. E. Lask, «Y a-t-il un primat de la raison
pratique en logique?». Philosophie. 1998, n° 57, p. 3-15.)

2> M. Scheler, Der Formalismus In der Ethik und die materiale Wertethik, Halle,
Niemeyer, 1916, p. 189-192.



46 PASCAL ENGEL

vérité comme une sorte de devoir moral, et qu'il formule les prémisses de ce

que l'on allait appeler l'éthique de la croyance.
La question est de savoir si des normes comme la nonne évidentialiste (B)

peuvent être conçues comme une forme d'impératif moral. On objecte souvent

que ce n'est pas possible, car pour qu'il puisse y avoir un «doit», qu'il soit
éthique ou cognitif, il faut qu'il y ait un «peut», autrement dit qu'à l'impossible
nul n'est tenu, et que la croyance ou la pensée n'étant pas volontaire, il est

impossible de considérer (A) comme un impératif proprement éthique. Locke
ne fait pas cette confusion, car il soutient explicitement, au livre IV de l'Essai,
que la croyance n'est pas volontaire. Si l'on veut pouvoir soutenir qu'il y a

quelque chose de volontaire dans la formation des croyances et qu'en ce sens
il y a une éthique des croyances, il faut soutenir que la volonté intervient ici de

manière plus indirecte, par exemple dans l'acquisition active de méthodes, et

non pas par l'obéissance directe à une injonction.
Mais un auteur qui semble avoir pris à la lettre la thèse de Locke sur l'éthique

est William Clifford, qui déclare, de manière fameuse: «On a tort, partout et

toujours, de croire quelque chose sur la base de données insuffisantes»26.
À quoi James fait, dans la Volonté de croire, la réponse, tout aussi célèbre,

qu'il n'y a rien de mal ou d'illicite, au contraire, à croire sur la base de données

insuffisantes, quand notre «nature passionnelle» a décidé entre deux options,
chaque fois qu'il y a une option authentique qui ne peut être décidée sur des
bases purement intellectuelles.

Clifford et James font des eneurs différentes, mais ils sont tous les deux
confus27. Clifford confond obligation éthique et obligation êpistémique, en

soutenant qu'on commet une faute morale en croyant sur la base de données
insuffisantes. James confond de son côté la question de savoir si croire sur la
base de données insuffisantes conduit toujours à des croyances non justifiées de

la question de savoir si croire sur la base de données insuffisantes est toujours
dommageable à la conduite de l'enquête. La thèse de James est souvent considérée

comme propre à la position pragmatiste, dans la mesure où celle-ci est

souvent définie comme la thèse selon laquelle les raisons d'agir prennent le pas
sur les raisons de croire, les justifications ou les conséquences pratiques d'une

croyance l'emportent sur ses justifications théoriques.
Charles Sanders Peirce ne faisait pas le genre de confusion que faisait James,

dont il trouvait la doctrine de la volonté de croire «suicidaire»2S. Pourtant Peirce,

26 W. K. Clifford, «The Ethics of Belief», in : Lectures and essays, edited by
L.Stephen and F. Pollock, London. Macmillan. 1879.

27 Cf. S. Haack, «The ethics of belief reconsidered», in: L. Hahn (éd.), The Philosophy

ofR. Chisholm, Library ofLiving Philosophers, Open Court, La Salle, 111. 1997, repr.
in: M. Steup (éd.), Knowledge. Truth and Duty, Oxford. Oxford University Press, 2001.

28 C. S. Peirce, Lettre à James, mars 1909, cité par R. B. Perry, The Thought and
Character of William James, Cambridge MA, Harvard University Press, 1948. p. 291 :

«J'ai pensé que ce que vous dites dans votre Volonté de croire était exagéré et de nature
à blesser un homme sérieux, mais dire ce que vous dites à présent [dans A Pluralistic
Universe] me semble encore plus suicidaire».



LES NORMES DE LA PENSÉE. ESQUISSE D'UNE GÉNÉALOGIE 47

tout comme les néo-kantiens, traite la logique, au même titre que l'éthique,
comme une science normative. Les sciences positives concernent la recherche
de faits et de connaissances positives; les sciences normatives analysent la

formation de normes et la conformité des choses à des fins: l'esthétique les

choses dont les fins sont d'incarner des nécessités de sentiment, l'éthique les

choses dont les fins résident dans l'action, la logique les choses dont la fin est
de représenter quelque chose. Et Peirce va jusqu'à dire qu'il y a non seulement

une analogie, mais aussi un parallélisme strict entre logique et éthique.

Les phénomènes du raisonnement sont, dans leur caractère général, parallèles à ceux
de la conduite morale. Car le raisonnement est essentiellement de la pensée qui est

sous le contrôle de soi. tout comme la conduite morale est une forme de conduite
contrôlée. De fait le raisonnement est une forme de conduite contrôlée, et comme tel
il partage nécessairement les caractéristiques de la conduite contrôlée»:".

Il appelle la logique «théorie de la pensée délibérée» et il va jusqu'à dire

(CP. 2.198) qu'il est impossible d'être complètement et rationnellement
logique si ce n'est sur une base éthique. Mais cette doctrine, dont l'origine
chez Peirce est très clairement kantienne et néo-kantienne, ne va pas plus de soi
chez lui que chez Rickert. En quoi est-ce que le fait que le raisonnement est une
forme de conduite contrôlée fait-il des règles logiques et de leur application
«une application de la doctrine de ce que nous choisissons délibérément de

faire ?» (C. P. 5.35) N'est-ce pas ici à nouveau confondre la doctrine et son

application, la science théorique et les usages pratiques qui reposent sur elle
mais ne s'identifient pas à elle?

Il semble que l'argument de Peirce soit le suivant. Quand nous raisonnons,
certaines inferences, certaines transitions de propositions à d'autres, s'imposent
à nous de manière «irrésistible», et par conséquent de manière totalement

passive, sans que nous ayons à y réfléchir. Appelons-les transitions ou pensées
de premier ordre. Mais nous pouvons réfléchir aux principes et aux normes
logiques que nous utilisons, aux principes que nous devrions suivre. Appelons
les jugements portant sur ces principes des jugements de second ordre. Selon

Peirce, quand nous opérons une telle réflexion, notre raisonnement devient une
forme de conduite contrôlée. A ce titre, les normes logiques jouent le même
rôle que les principes de nos actions, et par conséquent l'activité de raisonner

logiquement devient une forme d'action. À cela on peut objecter que, en

premier lieu, même si on accepte cette description du raisonnement comme
conduite délibérée, il ne s'ensuit pas que les nonnes logiques auraient quoi

que ce soit à voir avec des normes éthiques et que la justification logique soit
un cas particulier de la justification éthique. Peirce, je crois, en est conscient,
et malgré ses déclarations, il ne défend pas la thèse de Rickert. En second

lieu, même si l'on accepte qu'il y ait des cas où nous raisonnons de manière

2" C. S. Peirce, Collected Papers. 1.606. edited by C. Hartstone. P. Weiss, A.W.
Burks. Cambridge (Mass.). Harvard University Press. 1931-1958



48 PASCAL ENGEL

réfléchie en ayant conscience explicitement des règles que nous suivons, outre
le fait que ces cas sont relativement rares, on peut se demander en quoi le fait
d'avoir des jugements de deuxième ordre sur nos transitions entre croyances du

premier ordre peut, en quoi que ce soit, faire de notre raisonnement une forme

d'activité, et en quoi les jugements de deuxième ordre sur nos normes logiques
peuvent motiver nos transitions du premier ordre.

Mais Peirce défend ailleurs une thèse beaucoup plus proche de celle de

Husserl. Il dit que l'éthique n'est pas une science pratique et qu'elle est une
théorie de l'idéal de la conduite, de la nature du bien, et qu'il ne faut pas
confondre un «idéal de conduite avec un motif d'action»30.

Dans la mesure où la logique est conçue comme une théorie de la conduite
du raisonnement délibéré, il doit, selon la position pragmatique, y avoir un lien
étroit, peut être une identité, entre le raisonnement théorique et le raisonnement

pratique. La logique est, comme théorie des normes de la pensée et comme
«science normative», une théorie de la rationalité. La rationalité qui la concerne
est une rationalité procédurale: elle dépend de ce que les agents sont, dans le

monde réel, capables de faire. Cela implique qu'elle ne puisse pas être divorcée
totalement de la psychologie. Kant le reconnaissait implicitement et Bolzano
le reconnaît explicitement. Un autre auteur, dans la tradition pragmatiste, qui le

reconnaîtra explicitement est le philosophe de Cambridge Frank Ramsey:

Nous pouvons être d'accord pour dire qu'en un sens il appartient à la logique de nous
dire ce que nous devrions penser; mais l'interprétation de cet énoncé soulève des
difficultés considérables. On peut dire que nous devrions penser ce qui est vrai, mais en ce
sens c'est la science tout entière qui nous dit quoi penser, et pas simplement la logique.
Pas plus qu'en ce sens, on ne peut trouver de justification pour la croyance partielle:
la chose idéalement la plus souhaitable est que nous ayons des croyances de degré 1

en toutes les propositions vraies et des croyances de degré 0 en toutes les propositions
fausses. Mais c'est une norme (standard) trop élevée pour les individus ordinaires, ct

nous devons admettre qu'un quelconque degré de doute ou même d'erreur peut être
humainement parlant justifié. "

Ramsey parle ici non pas de la logique deductive, mais de la logique de

la croyance «partielle», c'est-à-dire des probabilités subjectives. Ces développements

font partie intégrante de l'évolution de la théorie des normes de la

30 Cf. C. Tiercelin, La pensée-signe. Études sur Peirce. Nîmes, J. Chambon, 1993.
31 C. S. Peirce, Lettre à James, mars 1909, cité par R. B. Perry, The Thought and

Character of William James. Cambridge MA, Harvard University Press, 1948, p. 291 :

«J'ai pensé que ce que vous dites dans votre Volonté de croire était exagéré et de nature
à blesser un homme sérieux, mais dire ce que vous dites à présent [dans A Pluralistic
Universe] me semble encore plus suicidaire».

31 F. P. Ramsey (1926), «Truth and Probability», in: F. P. Ramsey, «The Foundations

of Mathematics and other Logical Essays», Ch. VII. p. 156-198. edited by R. B.
Braithwaite, London/New York, Kegan, Paul, Trench, Trubner & Co/Harcourt. Brace
and Company, 1931; tr. fr. in: F. Ramsey, Logique, philosophie et probabilité, éd.

P.Engel et M. Marion, Paris, Vrin. 2003, p. 176.



LES NORMES DE LA PENSEE. ESQUISSE D'UNE GENEALOGIE 49

pensée au XIXe siècle. Avec Ramsey, la probabilité devient explicitement une

mesure de la croyance, et les nonnes qui règlent la justification des croyances
deviennent des normes relatives à l'agent. Elles cessent de se fonder sur des

vérités, comme chez Husserl et Frege, et elles deviennent des «standards»
idéaux. Autant dire qu'elles cessent de répondre à des réalités ou à des faits.
Elles deviennent des étalons idéaux pour évaluer la rationalité des agents, et à

la limite des propriétés de la psychologie même des agents qui sanctionnent
l'intériorisation psychologique des normes de la rationalité bayesiénne. C'est
le triomphe de la conception internaliste des normes de pensée.

5. Conclusion

La notion de nonne et de normativité est à présent partout, et elle est passée
du domaine juridique à la sociologie et à la philosophie politique, puis à la

philosophie de l'esprit et à l'epistemologie. Selon Foucault, la conception de

la pensée post-cartésienne serait parfaitement neutre axiologiquement, un peu
comme si Descartes était un précurseur du positivisme. J'ai essayé de montrer
au contraire que la question de la relation entre les valeurs éthiques et les valeurs

cognitives n'avait cessé de se poser dans l'epistemologie post-cartésienne,
mais qu'elle a pris la forme d'une réflexion sur les normes constitutives de

la pensée et que l'interrogation sur le caractère prescriptif ou non des normes
avait réintroduit la question de la relation entre nonnes cognitives et nonnes
éthiques, au point de culminer, à l'époque du néo-kantisme de Marburg, dans

une conception «éthique» des normes de la pensée. On a vu aussi que deux

conceptions de ces normes s'opposaient, l'une internaliste et anti-réaliste,
selon laquelle les normes sont des impératifs (éthiques ou cognitifs), et une

conception réaliste et externaliste, selon laquelle les normes sont fondées dans

des vérités non imperatives. Seule cette seconde conception semble à même

d'éviter la confusion entre normes de la pensée et nonnes de l'action, entre

logique et éthique. Mais le fait que l'on ne doive pas confondre ces types de

normes n'implique pas qu'il n'y ait pas de relations entre éthique et connaissance.

Pourtant on pourra d'autant mieux poser ces problèmes qu'on n'aura

pas confondu les niveaux. Lorsque Foucault propose, dans la dernière étape de

son œuvre, de replacer la question du «comment vivre» au sein de la pensée, et
de substituer le souci de soi au souci du vrai, il incarne une autre étape de cette
confusion du cognitif et de l'éthique 3:.

32 Cet article a été réalisé dans le cadre du Projet FNS «Connaissance, raisons et

normes». Université de Genevève. Pour leurs remarques, je remercie Kevin Mulligan.
Martine Nida-Rümelin. Michael Esfeld et Giovanni Tuzet.




	Les normes de la pensée, esquisse d'une généalogie

