Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 58 (2008)

Heft: 1

Artikel: Les normes de la pensée, esquisse d'une généalogie
Autor: Engel, Pascal

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381755

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 140 (2008), P. 31-49

LES NORMES DE LA PENSEE,
ESQUISSE D’UNE GENEALOGIE

PascaL ENGEL

Resume

Cet article esquisse une genéalogie de la notion de norme de la pensée,
dans le style de Bernard Williams (Vérité et véracite, 20006), de Locke a Peirce.
On montre comment [’idee de norme fut introduite dans le contexte kantien en
passant de | 'idée de norme éthique et juridique a celle de norme logique, reprise
par les néo-kantiens et élaborée dans le cadre de |'éthique de la croyance de
James.

1. Introduction

Dans I’un de ses derniers textes, «Sur la généalogie de 1’éthique», Michel
Foucault soutient que Descartes, et avec lui 1’age classique, auraient dissocié
complétement la recherche de la vérité et la recherche du bien moral:

Je peux étre immoral et connaitre la vérité. Je crois que c’est une idée, qui, plus ou
moins implicitement, était rejetée par toute culture antérieure. Avant Descartes, on
ne pouvait pas étre impur, immoral et connaitre la vérité. Avec Descartes, 1’évidence
directe suffit.!

Descartes, et a sa suite Locke auraient consacré une forme d’Entzauberung
de la valeur de vérité. Avant Descartes et Locke la sagesse théorique allait de
pair avec la sagesse pratique et la vertu. Aprés eux les normes de la connais-
sance, ou normes épistémiques, peuvent avoir toutes sortes d’origines: étre
fondées dans des faits naturels, créées par le langage, ou méme étre établies par
Dieu, mais elles n’ont aucun rapport avec notre vertu.

Foucault a étudié, & la suite de Canguilhem, la maniére dont ’ancienne
notion de norme (norma, 1’équerre), qui désignait la régle — le comment agir
— dans la conduite, s’est trouvée associée a la notion de normalité, qui désigne
la régularité de la conduite — le comment on agit — en particulier en médecine. A

' «Afterword : On the Genealogy of Ethics: An Overview of Work in Progress», in:
H. L. Drevrus, P. RabiNow (éds), Michel Foucault: Beyond Structuralism and Herme-
neutics, Chicago, The University of Chicago Press, 1982 (tr. fr. in: Dits et Ecrits 1V,
Paris, Gallimard, 1994, p. 383-412).



32 PASCAL ENGEL

sa suite, Hacking a montré comment le calcul des probabilités et les statistiques
ont fourni les instruments a la fois théoriques et pratiques de cette normalisation
de la norma? et de cette normalisation tout court. La théorie de la connaissance
contemporaine aurait définitivement consacré la rupture entre le domaine de la
connaissance et le domaine moral, et il ne resterait plus aux disciples du dernier
Foucault et de Pierre Hadot qu’a renouer I’ancien lien perdu entre éthique et
connaissance, en revenant a la sagesse antique, qui selon eux n’aurait jamais
été vraiment théorique°.

Mais quand on considere I’histoire effective de ces questions, on s’apergoit
que les choses sont loin d’étre conformes au lieu commun weberien repris
par Foucault selon lequel la science moderne aurait désenchanté les valeurs,
y compris les valeurs de la connaissance, pour réduire a une peau de chagrin
la place des valeurs dans un monde de faits et consacrer un positivisme sans
valeurs®.

Descartes, Locke et un grand nombre de penseurs des Lumiéres ne cessent
de parler le langage des vertus, de la responsabilité, du devoir, de I'obligation,
du blame et de la faute quand il s’agit de la connaissance de la vérité. Quand
il parle de I'erreur, Descartes parle de «bien user de son jugement» (clarum
me recte agere) ou de juger «comme il se doit» (recte utor) («Quatrieme
meéditation», AT IX, p. 47-48). Dans un passage fameux sur 1’assentiment,
Locke emploie explicitement un langage moral :

Celui qui croit sans avoir aucune raison de croire peut étre amoureux de ses propres
fantaisies, mais il n’est pas vrai qu’il cherche la vérité dans I’esprit qu’il la doir
chercher, ni qu’il rende une obéissance légitime a son Maitre qui voudrait qu’il fit
usage des facultés de discerner les objets, desquelles il I’a enrichi pour le préserver
des méprises et de 'erreur.» (Essay 1V, xvii, 24 De la raison. [mes italiques]).?

Le lien entre la recherche de la vérité et I’exigence éthique est également
central au sein de la science moderne. Selon la these célebre de Robert K.
Merton (1938), la science classique, au XVIII® siecle en Angleterre, a pris son
essor dans le contexte du puritanisme®.

? L. HACKING, The Taming of Chance, Cambridge, Cambridge University Press, 1990.
cf. aussi G. GIGERENZER ET AL., The Empire of Chance. How Probability Changed Science
and Everyday Life, Cambridge, Cambridge University Press, 1989; A. DESROSIERES, La
politique des grands nombres, Paris, La Découverte, 1993.

3 M. Foucautt, Le souci de soi, Paris, Gallimard, 1983 ; P. Habot, Qu ‘est-ce que la
philosophie antique ?, Paris, Gallimard, 1993.

* Pour reprendre le titre du beau livre de W. KouLer, The Place of Values in a World
of Facts, New York, Liveright, 1938.

3 Jai étudié la question de savoir jusqu’a quel point Descartes et Locke peuvent
étre considérés comme des précurseurs des épistémologies responsabilistes du devoir
et de la vertu dans mon essai «Descartes y la responsabilidad epistemica» (Laguna, 10¢
année, p. 9-26, 2002).

8 M. WEBER, L éthique protestante et l'esprit du capitalisme, tr. fr., Paris, Presses
Pocket, 1990, p. 161, note 3.



LES NORMES DE LA PENSEE, ESQUISSE D’UNE GENEALOGIE 33

Contrairement a ce que soutient Foucault, il me semble que la réflexion sur
le statut des valeurs et des normes €pistémiques, et de leur relation aux normes
et aux valeurs éthiques n’a jamais vraiment déserté la scene aprés Descartes.
En fait, la notion de norme a figuré de maniere éminente dans la philosophie de
la fin du dix-neuvieme siecle et du début du vingtieme, aussi bien que dans le
domaine juridique, et il y a eu une querelle des sciences normatives. Aujourd hui
cette notion est partout, de 1’éthique a la théorie de la connaissance en passant
par la sociologie et le droit.

Si ’on s’en tient au domaine de la théorie de la connaissance, on constate
que celle-ci ne cesse de parler de devoirs, d’obligations épistémiques, de
confronter les vertus intellectuelles aux vertus morales, et de rapprocher
¢thique et épistémologie.

Je voudrais essayer ici d’examiner quelques épisodes de I’histoire — et de
ce que j’aimerais appeler une généalogie — de ces relations entre épistémologie
et éthique.

Que faut-il entendre par normes de la pensée ? On peut vouloir dire par
la d’abord des principes trés généraux de rationalité gouvernant la pensée en
général, comme les principes logiques. De tels principes sont des normes au sens
ou ils constituent |’ activité de pensée. En ce sens onn’a pas le choix de les suivre
ou non. On peut aussi entendre par la des principes gouvernant la formation des
croyances et leur justification, tels que le principe «évidentialiste» de Locke:
ne recevez jamais une proposition avec plus d’assurance, que les preuves sur
lesquelles elle est fondée ne le permettent, ou I’adaptation «victorienne» et
quasi moralisatrice qu’en donne William Clifford : on a tort, toujours et partout,
de croire sur la base de données insuffisantes. A un troisiéme niveau on peut
désigner par la des maximes et des regles pour la conduite de I’entendement,
telles que celles que 1’on trouve dans les traites classiques de philosophie avec
des titres tels que Regles pour la direction de ['esprit, Traité de la réforme de
['entendement, La logique ou ['art de penser. Enfin, on peut désigner par la
non pas les principes de la pensée, mais les dispositions générales du caractére
et de 'activité cognitive des agents qui s’engagent dans la recherche de la
vérité, c’est-a-dire des vertus intellectuelles telles que la probité, I’honnéteté
ou ’intégrité intellectuelle, la véracité, la sincérité, I’exactitude, la curiosite,
I’ouverture d’esprit, le scrupule etc. Mais 1l est vrai qu’en ce dernier sens, on
n’a plus affaire a des normes, mais a des principes de conduite éthique ou
tout au moins a des traits du sujet pensant. Ce que soutient Foucault est qu’on
est passé d’une conception de la recherche de la vérité selon laquelle ce qui
gouverne la pensée, ce sont ces dispositions éthiques — au sens de I’ethos, de
1’ hexis —, a une conception selon laquelle la pensée n’est plus gouvernée par ces
dispositions éthiques, mais seulement par des principes abstraits. En ce sens sa
thése ne différe pas beaucoup de celle qu’ont défendue, a divers titres et avec
divers degrés de détail, les auteurs qui ont constaté un reflux des conceptions
aristotéliciennes et grecques en général de 1’éthique au bénéfice d’une morale
déontologique fondée sur I’autonomie.



34 PASCAL ENGEL

2. Esquisse d’une généalogie des normes de la pensée

Dans Truth and Truthfulness’, Williams a entrepris une généalogie des
«vertus de véritéy, telles que I’exactitude, la sincérité et I’authenticité, qui sont
toutes des vertus associées a 1’attitude que nous avons vis-a-vis de la vérite.
Mais sa conception est assez différente de celle de Nietzsche et de Foucault.
Chez Nietzsche une généalogie est une histoire prenant comme point de départ
une notion contemporaine implicite a notre culture — en I’occurrence celle de
morale — en vue de révéler son origine et de montrer que celle-ci est tres diffé-
rente de la notion contemporaine implicite que nous en avons. La généalogie
nietzschéenne vise a «déconstruire» la notion en question, a montrer qu’elle est
largement illusoire et qu’elle est au service de forces ou d’enjeux indépendants
—ceux du désir, du pouvoir ou de la volonté de puissance. L’archéologie au sens
de Foucault a pour but de révéler les couches de sens historiques d’une notion.
La généalogie au sens nietzschéen est nécessairement subjective et relativiste :
elle ne porte pas sur une notion — la vérité, les principes et valeurs €thiques
— au sens objectif du terme, puisqu’elle a précisément pour but de montrer que
ces notions sont largement illusoires et n’existent que dans I’esprit de ceux qui
se les représentent d’une certaine maniere. En d’autres termes, il s’agit d’une
généalogie portant sur nos croyances au sujet de la morale et au sujet de la
vérité. Mais selon Nietzsche et Foucault, ni la vérité ni les valeurs et principes
moraux n’existent indépendamment de nos représentations et attitudes, et dont
ils entendent montrer qu’elles changent d’une époque a une autre. Il s’agit de
montrer que la vérité se réduit aux croyances et a la volonté que nous en avons
(volonté de vérité, volonté de savoir), et par conséquent que veérité et morale
sont des «erreurs». Toute autre est la généalogie au sens de Williams. Elle n’est
pas fondamentalement une histoire, ni méme une archéologie au sens d’une
mise a jour des soubassements d’une doctrine ou d’une notion qu’on entend
démolir. Elle est plutot une histoire imaginaire visant non pas a déconstruire,
mais a reconstruire une notion. On peut compter au nombre des genealogies
en ce sens les reconstructions de 1’état de nature, dans la philosophie politique,
comme chez Hobbes et Rousseau, la reconstruction de la vertu artificielle de
justice par Hume, ou encore la reconstruction de 1'état de nature par Robert
Nozick, dans Anarchie, Etat et utopie (Paris, P.U.F, 2008). Une généalogie
positive de ce type n’est pas une dénonciation des notions dont on fait la généa-
logie comme illusoires ou fictives: elle admet au contraire la réalité et 1 utilité
de ces notions. Williams s’inspire de la généalogie de la notion de connaissance
fournie par Edward Craig®. Selon cette conception I’objectivité¢ du savoir est

7 B. WiLruiams, Truth and Truthfulness, Princeton, Princeton University Press, 2002
(tr. fr. Verité et véracite, Paris, Gallimard, 2006).

¢ Knowledge and the State of Nature, Cambridge, Cambridge University Press,
1990.



LES NORMES DE LA PENSEE, ESQUISSE D'UNE GENEALOGIE 35

d’abord le produit d’une nécessité pratique, celle de rapporter correctement a
autrui une information dont on a besoin. Mais une telle histoire suppose que la
notion de savoir ait un sens stable et immuable des le départ, qui peut s’associer
a des changements dans les attitudes qu’on a vis-a-vis de ce savoir, mais pas
en elle-méme.

Williams décrit une situation primitive de ’humanité dans laquelle on
suppose que la vérité et la recherche de vérité au sein d’une communauté
remplissent une certaine fonction sociale au sein d’un groupe, peut-étre
restreint, d’individus, dont on supposera qu’il ont des croyances et des pensées,
qu’ils peuvent exprimer dans leur langage, et qu’ils peuvent donc les trans-
mettre au groupe. On supposera aussi que la fonction de base du langage est la
communication, et que ['un des buts de la communication est de transmettre
une information, et notamment une information dont un autre agent ne dispose
pas dans la position qui est la sienne. A ce stade, se met en place un «triangle
vérité-croyance-assertion» : les croyances ou pensées sont vraies ou fausses,
et on les exprime par des assertions, qui communiquent le contenu de ces
croyances a des tiers. Ce triangle est le noyau stable autour duquel la fonction
de la notion de vérité s’établit. En lui-méme, il n’implique rien quant a la
maniére dont il est utilisé. Les sujets peuvent ensuite développer des habitudes
et des dispositions a son sujet, le respecter ou le violer, et de ce fait lui attribuer
une certaine valeur. Ce que Williams appelle les «vertus de vérité» sont
simplement les dispositions et habitudes que, primitivement, nous associons au
triangle assertion-vérité-croyance. L'exactitude est la disposition a former des
croyances vraies, la sincérité a les rapporter comme telles. A ce stade, «vertu»
ne veut pas dire autre chose que le fait que ce sont certaines attitudes qui sont
désirables ou fortement utiles aux membres de la communauté en question. Le
point est que I’exactitude et la sincérité puissent avoir, pour les étres dans 1’état
de nature une valeur au moins instrumentale.

Williams esquisse une conception du triangle croyance-vérité-assertion.
Pour qu’il puisse étre question pour un individu de rapporter correctement une
certaine information, il faut que soient en place des normes constitutives de
I’assertion et de la croyance (ou de la pensée) comme: (a) Les pensées visent
la vérité, (b) Les assertions visent a étre vraies, et (c¢) Les assertions expriment
des pensées”’.

Il y a la un premier sens du mot «norme», au sens de principe constitutif.
On a beaucoup discuté, dans la philosophie contemporaine notamment, de ce
que cela peut bien vouloir dire que des principes tels que (a)-(c) soient des
normes. Par exemple, est-ce que nos membres de 1’état de nature pourraient
avoir des croyances sans viser la vérité 7 Au sens ou «viser» veut dire que les
croyances pourraient ne pas étre vraies ou fausses, ils prendraient leurs désirs
pour des réalités.

¢ Cf. mes remarques in: P. ENGEL, R. RorTY, 4 quoi bon la vérité ?, Paris, Grasset,
2005.



36 PASCAL ENGEL

Toutes sortes de questions peuvent se poser quant a ce type de principes,
mais il est raisonnable de supposer que c¢’est une norme de la croyance ou de la
pensée, qu’elle vise la vérité, et nous pouvons essayer de formuler ce principe
ainsi:

(A) Une pensée n’est correcte que si elle est vraie

Je vais appeler cela la norme de vérité '°. Comment comprendre (A) ? Cela
peut étre compris de deux manieres :

(A1) Une pensée n’est correcte que si elle est vraie objectivement
(A2) Une pensée n’est correcte que si elle est vraie pour le sujet qui I’a

On peut imaginer des étres dans I’état de nature qui satisfont a la condition
subjective mais pas a la condition objective. Mais il est alors douteux qu’ils
puissent avoir I'idée d’une information a transmettre s’ils n’ont pas un concept
d’objectivité minimale, au sens au moins d’une convergence entre les sujets.
Par conséquent, le sens (A1) objectif, est sans doute celui qui permet d’assurer
la norme constitutive de la croyance.

La seconde question porte sur le lien entre la norme fondamentale et
d’autres normes. Car on peut bien supposer qu’il y en a d’autres, qui sont
requises méme dans 1’état de nature:

(B) Une croyance n’est correcte (justifiée) que si elle est basée sur des
données suffisantes

En d’autres termes, nos habitants de I'état de nature auront bien besoin
d’avoir des données a I’appui de leurs croyances et de justifier a autrui |’ infor-
mation dont ils disposent. Ils pourront alors avoir des normes plus spécifiques.
Leurs justifications peuvent étre empiriques, mais elles peuvent aussi venir du
fait qu’ils inferent des pensées d’autres pensées et qu’ils font des raisonne-
ments. Cela suppose qu’il y ait des raisons pour les inférences également. C’est
la que va s’insérer 1'idée d’une méthode et de criteres pour atteindre la vérité.
Et c’est la qu’on a besoin d’autres normes, celles de la logique et de I'inférence
correcte, celle de la confirmation des hypotheses, etc. On peut supposer qu’a
un moment ou un autre, les membres de I’état de nature développeront de
telles méthodes. Et ¢’est habituellement ce que nous appelons des normes de
la pensée, qui sont codifiées comme un ensemble de regles, de méthodes, de
canons et d’heuristiques.

" Cf. R. Wepowoop, «The Aim of Belief», Philosophical Perspectives, 2002,
p.267-297. P.EnceL, «Truth and the Aim of Belief», in: D. GiLuies (ed.), Models in
Science, London, King's College, 2005, p. 77-97 ; «Belief and Normativity», Disputatio,
2007, 11, 23, p. 179-203.



LES NORMES DE LA PENSEE, ESQUISSE D’UNE GENEALOGIE 37

Quel est le lien entre I'idée d’une norme de vérité objective et 1’idée de
bonnes raisons pour une croyance ? C’est justement |’un des problemes cruciaux
au sujet des normes de la pensée : une pensée est-elle correcte ou rationnelle s’il
est rationnel, pour 1’agent, de I’avoir ou bien est-ce que 1’agent a cette pensce
si elle est, en elle-méme, rationnelle ou correcte? Cela rappelle le dilemme de
I’Euthyphron. 1l y a la deux conceptions différentes des normes de la pensee,
soit comme critéres procéduraux qu’un agent suit, soit comme criteres objectifs
de justification externes a 1’agent. On peut aussi formuler I’opposition comme
opposition entre une conception internaliste (procédurale, constructive) des
normes, et une conception externaliste (auquel cas les normes requierent non
pas qu’on suive une certaine sorte de procédure, mais qu’il existe des vérités
objectives indépendantes, que ’agent aura, le cas échéant, a reconnaitre). La
notion de rationalité, et celle de norme de pensée n’auront pas le méme sens
dans I’'un et dans |’autre cas.

Une autre conséquence est que selon la conception internaliste il n’y a pas,
ou en principe pas, de fossé ni de distance possible entre les normes de la
pensée et leur application. A partir du moment oli une norme est reconnue
comme telle, elle nous conduit directement a agir en fonction de ce qu’elle
prescrit — alors que selon la conception externaliste, il peut y avoir un tel fossé.
Il est parfaitement possible qu’une norme existe, et soit reconnue comme telle,
mais qu’elle ne soit pas appliquée. L’application requiert de [’entrainement et
n’est pas immédiate.

Ce qu’il faut retenir de cette esquisse trés sommaire de «généalogie» des
normes de pensée est qu’il y a une relation intrinséque entre croyance ou pensee,
assertion et vérité. Mais est-ce que cette connexion interne, «normative»,
implique que la vérité est en quoi que ce soit une valeur, ou une norme, au sens
fort d’une prescription plus ou moins catégorique ou méme en un sens plus
faible d’un objectif a suivre? Certes si la vérité est ce que visent nos croyances
et nos énoncés, la vérité est une valeur, au sens d’une dimension fondamentale
d’évaluation de nos pensees, et on entend souvent le terme en ce sens. Mais la
connexion interne qui existe entre croyance, vérité et assertion n’est qu’une
connexion fonctionnelle. Elle n’implique pas, en particulier, que les sujets qui
pourraient croire des choses sans viser la vérité, ou qui seraient des menteurs,
ou de mauvais informateurs, seraient sanctionnés, blamés ou critiqués, et que
ceux qui seraient de bons informateurs et véraces seraient approuves, prisés
ou montrés en exemple. Mais il peut y avoir toutes sortes de motivations a ne
pas respecter ces normes, et rien dans le lien interne dont j’ai parlé n’explique
en quoi les normes de pensée se soutiennent elles-mémes, ou comment la
communauté peut les défendre. Il faut un argument spécifique, une certaine
conception des normes de la connaissance et de leur valeur, pour affirmer le
lien en question. On donne souvent — et Kant le premier — un argument contre
le mensonge reposant sur I’idée que le mensonge reviendrait a miner la pratique
méme de I’assertion, mais ce n’est pas sir que cet argument soit contraignant.
Il faut quelque chose de plus que le systéme croyance-vérité-assertion pour



38 PASCAL ENGEL

que les agents se disent: «Dirai-je la vérit¢ 7» et «Quelle quantité de vérité
vais-je dire 7». Il faut dépasser sérieusement 1’état de nature pour atteindre des
situations comme celle de saint Athanase, qui ramait sur un bateau un jour ou
ceux qui voulaient le persécuter, ne le reconnaissant pas, lui demanderent: «Ou
est le traitre Athanase» ? — «Pas loin», répondit le saint, qui avait décidé en la
circonstance de ne pas dire toute la vérité. Cela suppose une distinction entre
mentir et ne pas dire toute la vérité, de méme I’attitude qui n’est pas supposée
étre le propre d’un saint, qui consiste a faire un demi-mensonge. Comment des
attitudes vis-a-vis de la vérité telles que la confiance, 1’autorité, le mensonge,
la sincérité, la véracité, 1’authenticité, la précision peuvent devenir possibles,
et comment ces attitudes peuvent donner lieu a des vertus, n’est pas quelque
chose qui se déduit des liens intrinseques qui relient croyance, vérité et
assertion. Dans la terminologie de Williams, on peut dire qu’il y a une grande
distance entre le concept «fin» de vérité comme norme interne de 1’assertion
et de la croyance, et la vérité comme concept «€pais» en tant que valeur ou
norme tout court. La distance ne tient pas seulement au fait que le passage de
la vérité de I’état fonctionnel a I’état axiologique suppose tout un ensemble
d’attitudes, mais aussi au fait que le respect, ou I’absence de respect, pour la
verité, présuppose des attitudes qui vont avoir des conséquences pratiques, et
pas seulement épistémiques, comme la confiance.

3. Les normes constitutives de la pensée de Kant a Husserl

Laissons I’état de nature pour examiner quelle est la relation entre ce que
J’a1 appelé des normes constitutives de la pensée et des valeurs sous un autre
angle, cette fois plus historique.

Un auteur qui affirme clairement qu’il y a un lien intrinseque entre les
normes constitutives et une valeur moraie est Locke. Pour Locke c¢’est un devoir
pour nous que de rechercher la vérité et quiconque ne le fait pas, par exemple
en se laissant aller a croire ce qu’il veut, n’obéit pas a son devoir. La régle citée,
de ne pas recevoir une proposition avec plus d’assurance, que les preuves sur
lesquelles elle est fondée ne le permettent, est clairement formulée dans un
contexte ou Locke invoque !'idée de devoirs ou d’obligations épistémiques
spécifiques. C’est ce que [’on appelle souvent la premiére régle d’éthique de la
croyance de Locke''. Mais Locke est trés clair: ce n’est pas la vérité en elle-
meéme qui est I’objet d’un devoir de notre part, mais I’amour de la vérité, ou la
recherche de la vérité, ou encore la connaissance de la vérité. La question que
cela pose est celle de savoir si I’on a bien affaire ici a un devoir moral, comme
semble le dire Locke, ou bien a un devoir propre a la sphere théorique. Il est clair
aussi que cette norme est formulée dans un contexte tres precis, qui implique

""" Cf. N. WOLTERSTORFF, John Locke and the Ethics of Belief, Cambridge, Cambridge
University Press 1996.



LES NORMES DE LA PENSEE, ESQUISSE D'UNE GENEALOGIE 39

un conflit entre la norme en question et des raisons de croire (ou I’absence de
raisons de croire) qui ne seraient pas propres aux croyances empiriques, mais
aux croyances religieuses (c’est pourquoi cette reégle intervient dans le chapitre
sur I’enthousiasme).

Mais c¢’est principalement quand 1l s agit des régles et normes logiques que
ces questions se sont posées. Et ici I'histoire s’est nouée autour de certaines
conceptions kantiennes.

Kant, en bon Aufkicirer, ne dira pas autre chose que Locke, méme s’il insiste
beaucoup plus que lui sur la forme de contradiction avec soi-méme qu’il y a
a ne pas rechercher la vérité et a ne pas la confronter au jugement des autres
(celui qui ne le fait pas est un «égoiste logique») "°.

Kant est tres soucieux de distinguer ce qui releve de la faculté de désirer et
ce qui releve de la faculté de connaitre, et la raison pratique d’avec la raison
théorique. Il nous dit certes que quand la croyance est subjectivement suffi-
sante, mais objectivement insuffisante, nous pouvons donner notre assentiment,
notre tenir-pour-vrai (Fiirwahrhalten) pour des raisons morales, mais c’est une
autre question sur laquelle je vais revenir au sujet du débat sur I’éthique de la
croyance.

Kant s’intéresse en fait a la question des relations entre normes de la
pensée et valeurs pratiques quand il discute la nature de la logique. C’est sur
ce plan qu’il rencontre la question du lien entre des normes de la pensée et des
maximes pratiques. La question, sous sa forme traditionnelle, est la suivante : la
logique est-elle un art ou une science ? Est-elle pratique ou théorique ? Est-elle
un organon ou un canon ?

La description traditionnelle, mais aussi celle des manuels classiques et
de la tradition de ’ars inveniendi est que la logique est un organon, au sens
d’un art d’invention ou de découverte de vérités cachées. Elle est aussi congue
comme un organon, quand elle est appliquée a I’art de raisonner ou de penser.
Or Kant est treés clair sur ce point, quand il nous dit que la logique ne concerne
que la forme de la pensée en général, et qu’elle est en ce sens un canon, une
doctrine, et non pas un organon. Elle est une science théorique, et non une
discipline pratique. La méthodologie ne fait pas partie de la logique.

Kant est beaucoup moins clair quand il nous dit que la logique ne nous dit
pas comment nous pensons, mais comment nous devons penser °. Il parle ici
de «droit usage de I’entendement», des «lois nécessaires de notre pensée», et
il déclare solennellement que supposer des principes psychologiques sans la
logique serait aussi absurde que de tirer la morale de la vie. On comprend que la
logique n’est pas une description des lois de I’entendement. Or en méme temps
la premiere page de chacune des versions de ses cours de logique nous dit que
tout dans la nature suit des reégles, «le poisson dans I’eau, I’oiseau dans 1’air se

2 Cf. Logik, tr. fr. Gibelin, Paris, Vrin, 1969, § 1; tr. anglaise J. M. Young,
Cambridge, Cambridge University Press, 1992, Anthropologie 1, 2.

13 Jische Logik, § 1, tr. angl. J. M. Young, Cambridge, Cambridge University Press,
1992, p. 527.



40 PASCAL ENGEL

meuvent selon des régles», et que I’entendement ne fait pas exception, en tant
que source de la faculté de penser. La logique, nous dit-il, est le fait de penser
les régles de I’entendement en dehors de leur application in abstracto. Mais si
les regles ont leur source dans la faculté de penser, comment peuvent-elles en
méme temps Etre abstraites et générales au sens ou le demanderait un canon?
Autrement dit, comment les regles de la logique peuvent-elles étre naturelles et
en méme temps nécessaires et a priori ? C’est une premicére ambiguité, qu’avait
fort bien notée Cavaillés quand il disait que bien que Kant se démarque de
toute forme de ce que I’on allait appeler psychologisme en logique, «le début
de son cours de Logigue rappelle faicheusement celui d’Arnauld» '*. La seconde
ambiguité concerne le caractére normatif de la logique. Kant n’emploie pas le
terme normativ, ni la notion de norme, ou de normativité, qui seront introduits
plus tard dans le vocabulaire philosophique *°.

Mais Kant emploie bien des termes tels que sollen et Berichtigung au sujet
des régles de la logique. Or comme 1’a noté Husserl, dire que la logique est
la science du droit usage de I’entendement, qu’elle nous indique ce que nous
devons penser, ou ce qu’il est correct de penser, n’est-ce pas faire référence a
une fin orientant des activités de I’entendement ? En ce sens la logique n’est-
elle pas pratique et organon ? [ n’y a rien, ici, que puissent rejeter les logiciens
psychologistes et ceux qui sont partisans de 1’idée que la logique est un art de
penser ou une technologie.

Une maniére de réconcilier ces déclarations consiste a noter que pour Kant
la logique porte sur le droit usage de I’entendement , «c’est-a-dire celui qui est
en accord avec lui-méme». Le caractere normatif de la logique tient chez Kant a
deux choses. En premier lieu, la correction des pensées dont il est question tient
a I’accord de I’entendement avec lui-méme, ou de la pensée avec elle-méme.
Cela veut dire que Kant interpréte ce que j’ai appelé la norme fondamentale

41 CavaiLLes, Sur la logique ei la théorie de la science, Paris, Viin 1946, p. 1.

" La notion a fait son entrée dans la philosophie allemande de la seconde moitié
du XIXc siécle. Son origine dans le domaine du droit est trés ancienne, et la référence la
plus ancienne que jaie pu trouver en philosophie dans le domaine de la connaissance
est chez un disciple de Kant, Emnst Reinhold (a ne pas confondre avec Karl Leonhard
Reinhold), qui dans sa Theorie des menschlichen Erkenntnisverdgens, 1832, parle de
normes de la pensée, mais la notion est également présente chez Lotze, qui écrit dans la
premiére moitié¢ du XIX¢ siecle. Cf. peut-&tre aussi Drobisch, cité par Husserl. Sur cette
histoire, il existe un livre de P. FReunp, Die Entwicklung des Normbegriffs von Kant
bis Windelband, thése, Berlin, 1933, que cite Kelsen dans son Allgemeine Theorie der
Normen. Freund trace 1’origine du terme dans les écrits de Kant en éthique, en logique
et en esthétique, puis chez Fries, Schleiermacher, Beneke, E. Reinhold, Ulrici et Trende-
lenburg. Selon lui est le premier & avoir introduit la palette des sens dans le vocabulaire
philosophique. P. 53 sq., il distingue chez Beneke la norme comme @) mesure, moyenne,
idéal téléologique, régle, impératif, idéal, loi déontologique et loi des mceurs. Freund ne
situe (ch. III) I'origine d’une «théorie des normes» qu’a partir de Drobisch, Ueberweg,
Lotze, Sigwart et Windelband. L’ouvrage de Freund est surtout descriptif, mais c’est le
seul que je connaisse qui ait fait cette histoire, mieux connue du c6té des discussions du
psychologisme, pour lesquelles Les recherches logiques de Husserl restent I’ouvrage de
base. Jai trouvé tres utile le livre de M. Kusch, Psychologism, London, Routledge, 1995.



LES NORMES DE LA PENSEE, ESQUISSE D'UNE GENEALOGIE 41

de la pensée en un sens internaliste ou constructiviste : la correction tient a ce
qu’il est rationnel pour I’entendement, en fonction de ses régles, de penser.
Kant définit la logique non pas comme une science de vérités, mais comme
une science qui s’occupe de la cohérence des pensées. C’est en ce sens qu’elle
ne peut pas €tre un organon et augmenter nos pensees, et qu’elle est analytique
et non pas synthétique. En deuxieme lieu, les reégles deviennent des regles de
logique au sens de ce qu’il faut penser, a partir du moment ot nous prenons
conscience des regles que nous utilisons implicitement. C’est la réflexion qui
rend possible ce caractere normatif. Kant ne tient certainement pas la croyance
pour volontaire, et il est trés clair sur ce point par exemple dans la section
3 du «Canon de la raison pure» «de I’opinion, du savoir et de la foi», sauf
quand 1l s’agit de ce qu’il appelle la fo1 doctrinale. Mais il ne s’ensuit pas qu’il
n’y ait pas pour lui une forme d’activité et de contréle dans la pensée. Kant
ne dit pas que les normes de la logique sont par elles-mémes prescriptives et
qu’elles motivent directement un sujet a penser ce qu’il doit penser, comme
devraient le faire les principes ou régles moraux (en principe du moins, selon
la conception également internaliste que se fait Kant de la loi morale). Mais il
soutient néanmoins que 1’acces réflexif que nous pouvons avoir nous donne un
contrdle sur nos pensées, ou du moins rend possible que nous puissions diriger
nos pensées. Ainsi s’explique le passage des régles naturelles de I’entendement
a leur usage réfléchi dans le raisonnement, et le passage de la logica utens a la
logica docens, ou de la logica naturalis a la logica artificialis.

En fait, Kant soutient bien, comme Bolzano et Husserl, que la logique est
une discipline normative, non pas parce que ses regles seraient par essence
prescriptives et prendraient la forme d’impératifs, soit catégoriques (des régles
nécessaires), soit hypothétiques (des conseils, des recommandations) — il ne
fait aucun rapprochement avec sa conception de la raison pratique et de la
morale — mais parce que toute norme est fondée sur des vérités. C’est parce
que la logique décrit, et non pas prescrit, les lois nécessaires de I’entendement
en accord avec lui-méme qu’elle est normative. Mais cette conception de la
normativité n’est pas du tout celle qu’emploieront ses disciples.

Les ambiguités de la conception kantienne expliquent a la fois qu’elle
ait €té rejetée par des auteurs comme Bolzano, en depit de leur proximité, et
qu’elle ait ét€ exploitée par ceux de ses successeurs qui entendaient donner une
interprétation psychologiste de sa théorie de la logique.

Tout comme Kant, Bolzano considere que la logique est avant tout théorique,
et non pas pratique, qu’elle est une science et non pas un art. Il ne rejette pas
la conception traditionnelle selon laquelle elle est aussi un organon et une
méthode, mais il ne soutient pas non plus que les normes logiques sont par
elles-mémes normatives au sens de prescriptives. Elles décrivent des vérites,
qui sont premieres par rapport a leurs applications (il tient méme ces vérités,
contrairement a Kant, pour synthétiques, mais je laisse ce point important de
coté). 11 défend donc ce que j’ai appelé une conception externaliste des normes
logiques, tout comme Frege et Husserl qui adopteront cette position. La vérité



42 PASCAL ENGEL

des lois logiques est indépendante de ce que nous jugeons comme correct ou
vrai. Cela n’empéche pas d’apprendre a utiliser les lois logiques. Mais cet
apprentissage prend du temps '°.

D’un autre coté, on aura au XIX* siecle toute une classe de penseurs, tels
que Beneke '/, Fries, Erdmann, Sigwart, Lipps en Allemagne, Stuart Mill en
Angleterre, qui prendront Kant au pied de la lettre et considéreront la logique
comme une théorie des régles naturelles de I’entendement, des lois de la pensée
en tant que lois psychologiques. La tradition néokantienne désigne ces auteurs
comme des psychologistes, et Husserl se fera 1’historien de ces tendances.
Comme le note trés bien Husserl au § 19 du premier tome de ses Recherches
logigues, les psychologistes n’ont aucune difficulté a admettre certains des
arguments kantiens.

En premier lieu, les psychologistes peuvent tres bien admettre que la logique
n’est normative que parce qu’elle est fondée sur certaines vérités; il leur suffit
de soutenir, a la différence de Kant, que ces vérités ne sont pas la forme pure
de la pensée, mais des régularités naturelles, psychologiques ou anthropolo-
giques. Au sens ou «normatif» veut dire «susceptible d’applications pratiques»
ou «fondant des recommandations pour un art de penser», les psychologistes
peuvent bien admettre que la logique est normative. Ainsi John Stuart Mill,
dans I’introduction de sa logique, dit-il que «la logique est a la fois science du
raisonnement et un art fondé sur cette science». Il ne sert a rien, note Husserl,
de marteler, comme le fait Herbart au nom des kantiens et contre des auteurs
comme Beneke, que la logique n’est pas une Kunstlehre, une technologie ou un
art, mais que la logique est I’éthique de la pensée 's. Comme le note Husserl:

De semblables argumentations n’embarrassent en aucune fagon les logiciens psycho-
logistes. lls répondent que I'usage nécessaire de I’entendement est précisément
aussi un usage de I’entendement qui, comme I’entendement lui-méme, reléve de la
psychologie. La pensée telle qu’elle doit étre est simple cas d’espéce de la pensée
telie qu’elie est.» (E. HusserL, Recherches logiques, Paris, P. U .F., 1961, tr. Scherer
et Kelkel, p. 54. § 19, tr. fr. p. 59). °

La position de Husserl sur les normes est trés claire (LU, [, § 16, 48-50,
tr. fr. 50-54). Selon lui, toute discipline normative, au sens d’une discipline qui
énonce des prescriptions sur la maniere dont il faut penser ou agir — aussi bien
I’éthique que la logique — présuppose une discipline théorique non normative.

'® Sur la conception de la logique de Bolzano, ¢f. la thése de A. von DunN, Bolzano
critique de Kant, Geneve, 1999, et son article «La logique est-elle une discipline théorique
ou pratique ? Kant et/ou Bolzano», in: P. ENGEL (€d.), «Philosophie analytique», Cahiers
de philosophie de |'Université de Caen, 1997-1998, p. 31-32.

"7 Sur F. E. Beneke, voir R. PETTOELLO, Un «povero diavolo empirista». F. E. Beneke
tra criticismo e positivismo, Milano, F. Angeli, 1992,

'8 Sur Herbart, voir J.-F. HERBART, Points principaux de la Métaphysique, traduction
frangaise précédée d’un commentaire par C. Maigné: «Le réalisme rigoureux de J.-F.
Herbart», Paris, Vrin, 2005, p. 7-162.

" Cf. le livre de Kusch, cité ci-dessus (n. 15), et P. ENGEL, Philosophie et psycho-
logie, Paris, Gallimard, 1996.



LES NORMES DE LA PENSEE, ESQUISSE D'UNE GENEALOGIE 43

Les propositions théoriques appartenant a cette discipline non normative
énoncent une relation constitutive entre des propriétés, que Husserl appelle
aussi, dans ses cours de 1906-1907 sur la théorie de la connaissance?’, des «lois
de fondation». Ce sont des attributions vraies portant sur des propriétés constitu-
tives de valeurs, dans le domaine de la connaissance ou dans le domaine moral,
qui sont présupposées par les énoncés normatifs. Dans le cas de la logique, les
propositions théoriques sont des propositions portant sur des vérités. Ainsi le
sens non normatif fonde le sens normatif des énoncés. Frege ne disait pas autre
chose quand il disait que des lois de la pensée sont présuppose€es par les lois
normatives de la logique. Husserl ajoute aussi que chaque domaine normatif a
ses propres propositions théoriques sous-jacentes. Il ne soutient en rien qu’il y
ait des propositions théoriques communes a plusieurs domaines. En particulier,
les normes ¢thiques reposent sur des valeurs, les normes logiques reposent sur
des vérités, mais il n’y a pas de croisement des deux domaines.

Cette lecture réaliste de la notion de normativité, comme présupposant
des €noncés théoriques, s’oppose directement a une lecture «normativiste»
de la notion de normativité, qu’on trouve, par exemple, chez Kelsen. Dans
sa Théorie genérale des normes, Kelsen renverse les tables et soutient que
les propositions normatives sont les propositions fondamentales, celles qui
expliquent le contenu des propositions non normatives, et que ces dernieres
présupposent. «Dire qu’une chose est ‘bonne’, c’est dire précisément qu’elle
est obligatoire dans une norme» .

Cette opposition entre une lecture réaliste et une lecture normativiste de
la notion de norme de la pensée ne se profile pas nettement dans les premiers
débats sur le psychologisme en logique; mais elle devient prééminente chez
les philosophes néo-kantiens. Ce que ces auteurs vont €tre amenés a soutenir,
c’est que non seulement la notion de norme est premiere et irréductible (que ce
sont les valeurs qui sont fondées sur des normes en éthique, et non I’inverse),
mais aussi que les normes logiques et les normes éthiques ont quelque chose de
profondément similaire, voire qu’elles s’identifient. Autrement dit, on envisage
I’idée d’une unité des «sciences normatives».

Le mouvement a été¢ amorcé par Hermann Lotze, qui défendait I'idée que
la philosophie tout entiére n’est qu’une théorie des valeurs: la philosophie est
une science critique des valeurs possédant une validité universelle (Geltung,
das Gelten). Comme le dit aussi de la logique le disciple de Lotze, Wilhelm
Windelband:

Le systeme de la logique est I'incarnation de tous les principes fondamentaux a
développer téléologiquement sans lesquels il ne pourrait y avoir de penser univer-
sellement valable : les normes de 1’éthique se développent comme moyen de mettre
en ceuvre un vouloir et un agir dignes d’étre universellement approuvés: les régles

20 E. HusserL, Introduction a la logique et a la théorie de la connaissance, Paris,
Vrin, 1998.

2! H. KELseN, Allgemeine Theorie der Normen, Vienne, Manzsche, 1979; tr. fr.
Théorie generale des normes, 1996, P. U. F., p. 410.



4 PASCAL ENGEL

de I’esthétique sont des conditions auxquelles seules un sentiment universellement
partageable est possible. Tous les axiomes, toutes les normes — indépendamment de
tout contenu particulier et de toute détermination historique — se révelent étre des
moyens en vue de la fin qu’est la validité universelle.» *

La thése est encore plus nette chez le successeur de Windelband a
Heidelberg, Heinrich Rickert, qui assimile la vérité a une valeur et qui propose
clairement une assimilation entre logique et éthique.

Dés qu’on rapporte la vérité en tant que valeur a une volonté humaine, les proposi-
tions vraies deviennent des biens qui doivent étre, et le sujet théorique doit néces-
sairement valoir en tant que personnalité dirigée par la conscience qu’elle aurait a
réaliser la vérité. Elle pousse seulement I’homme qui obéit a sa conscience théorique
a vouloir la vérité dans la science. Il est donc aussi autonome, et une valeur dont
la validité ne peut justement pas étre mise en doute du point de vue théorique est
inhérente a sa volonté». **

La boucle est bouclée. On était parti chez Kant de I"idée que la logique est
la discipline qui nous apprend comment nous devons penser, et non comment
nous pensons, ce qui conduisait Herbart a affirmer que la logique est I’éthique
de la pensée. On finit par en arriver, chez les néo-kantiens de Heidelberg,
a I'idée d’une assimilation complete de la logique a I’éthique, sous 1’égide
d’une conception prescriptiviste de la normativité logique qui devient un cas
spécifique de la normativité éthique. Dans la mesure ou, pour un kantien, ¢’est
la volonté qui pose les normes, et ou les prescriptions ne sont pas vraies ou
fausses, non seulement les normes ne sont pas fondées sur des valeurs, mais
il n’est pas question de les connaitre. C’est la volonté qui crée les normes, qui
ne sont donc pas réelles. On ne saurait avoir une conception plus anti-réaliste,
et plus «internaliste» de la notion de normativité, ni pousser plus loin 'idée
kantienne et fichtéenne du primat de la raison pratique.

Outre Husserl, d’autres philosophes ont réagi contre ce genre d’assimilation.
L’¢éleve de Rickert, Emil Lask, a protesté contre ce qu’il appelle le primat de la
raison pratique en logique, en dénoncant ce qu’il appelle la «moralisation» de la
logique:

Nous ne souscrivons pas a une moralisation des concepts de connaissance et de
Jjugement, nous réclamons un concept axiologique (Wertbegriff) non éthique de la
connaissance, et nous en distinguons nettement la vie scientifique o, bien entendu,
la raison pratique aura la priorité. Nous élevons du méme coup cette objection que
faire de la valeur éthique le corrélat de la validité objective, ce serait lui accorder une
position qui, du point de vue systématique, n’est pas la sienne [...] La connaissance
et la décision morale constituent deux types d’un comportement, et la connaissance
entretient simplement une relation contingente a la vérité morale, située hors d’elle,
relation qui fait d’elle un objet possible de 1’obligation morale. Pas plus que la

2 W. WINDELBAND, Prdludien: Aufsétze und Reden zur Einleitung in die Philo-
sophie, Freiburg i. B.-Tiibingen, 1884.

B H. Rickert, «Uber logische und ethische Geltung», Kant-Studien, 19, 1914,
p. 182-221.



LES NORMES DE LA PENSEE, ESQUISSE D'UNE GENEALOGIE 45

logique en général, la doctrine du sens subjectif du «processus de connaissance»
n’est en aucune maniére subordonnée a 1’éthique».

Une autre réaction, trés inspirée par Husserl, est celle de Max Scheler.
Scheler avait consacré sa these de doctorat a Iéna en 1897 précisément a la
question de la relation entre éthique et logique, Beitrdge zur Feststellung der
Beziehungen zwischen den ethischen und den logischen Prinzipien. Contribu-
tions a la détermination des rapports entre les principes éthiques et les principes
logiques. Le sujet était dans I’air du temps, mais c’est I'un des travaux les plus
explicites sur cette question dans cette tradition. Scheler y défend I’idée qu’il
y a une autonomie entre les conditions de la connaissance et les conditions de
la vie morale et que la sphere des valeurs éthiques et celle de la logique sont
fondamentalement distinctes. «Entre le penser et le vouloir, le savoir et Iagir,
entre le bien et le vrai, il existe & nos yeux un fossé infranchissable», dit-il deés
la premiére page de sa thése. Quand Scheler revient sur cette questions dans
son livre Le formalisme en éthique et [’éthique matériale des valeurs, ou il
défend la thése réaliste et anti-normativiste selon laquelle les valeurs fondent
les normes et non I’inverse, il déclare:

La logique ne peut pas €tre située sur le méme plan que I’éthique et I’esthétique
est considérée elle aussi comme une science axiologique, sous prétexte qu’elle fait
place a la valeur de “vérité’. Car la vérité n’est qucunement une ‘valeur’; sans doute
peut-on en un sens attribuer une valeur a la recherche du vrai, et aussi a la certitude
que telle proposition est vraie; la connaissance de la vérité constitue également une
valeur ; mais la vérité en tant que telle » 'es? pas une valeur : elle est une idée, distincte
de toutes les valeurs, et qui s’effectue lorsque les constituants de signification d'un
jugement (exprimé sous forme de proposition) s’accordent avec une structure idéale,
et que cet accord lui-méme est donné de maniére évidente. Mais en ce sens nos
énonciations axiologiques, elles aussi, doivent étre “vraies’ et peuvent étre ‘fausses’,
tandis que ce serait pur non-sens que d’exiger d’un jugement théorique qu’il fiit
‘bon’ ou ‘beau’».*

Scheler a une conception explicitement externaliste des valeurs, et il refuse
de considérer la vérité elle-méme comme une valeur.

4. L’éthique de la croyance et les normes, de Clifford
a Peirce et Ramsey

Il y a aussi une généalogie du probléme dans la tradition qui prend sa
source chez Locke. On se souvient que Locke considére la recherche de la

* E. Lask, «Uber den Primat der praktischen Vernunft in der Logik», Gesammelte
Schriften, 1, Tiibingen, J. C. B. Mohr, 1923. (Cf. E. Lask, «Y a-t-il un primat de la raison
pratique en logique?», Philosophie, 1998, n° 57, p. 3-15.)

3 M. ScHELER, Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, Halle,
Niemeyer, 1916, p. 189-192.



46 PASCAL ENGEL

vérité comme une sorte de devoir moral, et qu’il formule les prémisses de ce
que ’on allait appeler I’éthique de la croyance.

La question est de savoir si des normes comme la norme évidentialiste (B)
peuvent étre congues comme une forme d’impératif moral. On objecte souvent
que ce n’est pas possible, car pour qu’il puisse y avoir un «doit», qu’il soit
éthique ou cognitif, il faut qu’il y ait un «peut», autrement dit qu’a I’impossible
nul n’est tenu, et que la croyance ou la pensée n’étant pas volontaire, il est
impossible de considérer (A) comme un impératif proprement éthique. Locke
ne fait pas cette confusion, car il soutient explicitement, au livre IV de I’Essai,
que la croyance n’est pas volontaire. Si I’on veut pouvoir soutenir qu’il y a
quelque chose de volontaire dans la formation des croyances et qu’en ce sens
1l y a une éthique des croyances, il faut soutenir que la volonté intervient ici de
maniere plus indirecte, par exemple dans [’acquisition active de méthodes, et
non pas par [’obéissance directe a une injonction.

Mais un auteur qui semble avoir pris a la lettre la these de Locke sur I"éthique
est William Clifford, qui déclare, de maniere fameuse: «On a tort, partout et
toujours, de croire quelque chose sur la base de données insuffisantes» *°.

A quoi James fait, dans la Volonté de croire, la réponse, tout aussi célébre,
qu’il n’y a rien de mal ou d’illicite, au contraire, a croire sur la base de données
insuffisantes, quand notre «nature passionnelle» a décidé entre deux options,
chaque fois qu’il y a une option authentique qui ne peut étre décidée sur des
bases purement intellectuelles.

Clifford et James font des erreurs différentes, mais ils sont tous les deux
confus?. Clifford confond obligation éthique et obligation épistémique, en
soutenant qu’on commet une faute morale en croyant sur la base de données
insuffisantes. James confond de son c6té la question de savoir si croire sur la
base de données insuffisantes conduit toujours a des croyances non justifiées de
la question de savoir si croire sur la base de données insuffisantes est toujours
dommageable a la conduite de ’enquéte. La these de James est souvent consi-
dérée comme propre a la position pragmatiste, dans la mesure ou celle-ci est
souvent définie comme la theése selon laquelle les raisons d’agir prennent le pas
sur les raisons de croire, les justifications ou les conséquences pratiques d’une
croyance |’emportent sur ses justifications théoriques.

Charles Sanders Peirce ne faisait pas le genre de confusion que faisait James,
dont il trouvait la doctrine de la volonté de croire «suicidaire» **. Pourtant Peirce,

* W. K.Cuirrornp, «The Ethics of Belief», in: Lectures and essays, edited by
L.Stephen and F. Pollock, London, Macmillan, 1879.

27 Cf. S. Haack, «The ethics of belief reconsidered», in: L. HAnN (éd.), The Philo-
sophy of R. Chisholm, Library of Living Philosophers, Open Court, La Salle, I, 1997, repr.
in: M. Steup (éd.), Knowledge, Truth and Duty, Oxford, Oxford University Press, 2001.

# C. S. PrIRCE, Lettre a James, mars 1909, cité par R. B. Perry, The Thought and
Character of William James, Cambridge MA, Harvard University Press, 1948, p. 291:
«J’ai pensé que ce que vous dites dans votre Volonté de croire était exagéré et de nature
a blesser un homme sérieux, mais dire ce que vous dites a présent [dans 4 Pluralistic
Universe] me semble encore plus suicidaire».



LES NORMES DE LA PENSEE, ESQUISSE D'UNE GENEALOGIE 47

tout comme les néo-kantiens, traite la logique, au méme titre que |’éthique,
comme une science normative. Les sciences positives concernent la recherche
de faits et de connaissances positives; les sciences normatives analysent la
formation de normes et la conformité des choses a des fins: I’esthétique les
choses dont les fins sont d’incarner des nécessités de sentiment, 1’éthique les
choses dont les fins résident dans ’action, la logique les choses dont la fin est
de représenter quelque chose. Et Peirce va jusqu’a dire qu’il y a non seulement
une analogie, mais aussi un parallélisme strict entre logique et éthique.

Les phénomenes du raisonnement sont, dans leur caractére général, paralléles a ceux
de la conduite morale. Car le raisonnement est essentiellement de la pensée qui est
sous le contréle de soi, tout comme la conduite morale est une forme de conduite
controlée. De fait le raisonnement est une forme de conduite controlée, et comme tel
il partage nécessairement les caractéristiques de la conduite controléex» >,

I appelle la logique «théorie de la pensée délibérée» et il va jusqu’a dire
(C.P. 2.198) qu’il est impossible d’étre completement et rationnellement
logique si ce n’est sur une base éthique. Mais cette doctrine, dont |’origine
chez Peirce est tres clairement kantienne et néo-kantienne, ne va pas plus de soi
chez lui que chez Rickert. En quoi est-ce que le fait que le raisonnement est une
forme de conduite controlée fait-il des regles logiques et de leur application
«une application de la doctrine de ce que nous choisissons délibérément de
faire 7» (C. P. 5.35) N’est-ce pas ici a nouveau confondre la doctrine et son
application, la science théorique et les usages pratiques qui reposent sur elle
mais ne s’identifient pas a elle?

Il semble que I’argument de Peirce soit le suivant. Quand nous raisonnons,
certaines inférences, certaines transitions de propositions a d’autres, s’imposent
a nous de maniere «irrésistible», et par conséquent de maniére totalement
passive, sans que nous ayons a y réfléchir. Appelons-les transitions ou pensées
de premier ordre. Mais nous pouvons réfléchir aux principes et aux normes
logiques que nous utilisons, aux principes que nous devrions suivre. Appelons
les jugements portant sur ces principes des jugements de second ordre. Selon
Peirce, quand nous opérons une telle réflexion, notre raisonnement devient une
forme de conduite contrdlée. A ce titre, les normes logiques jouent le méme
role que les principes de nos actions, et par conséquent 1’activité de raisonner
logiquement devient une forme d’action. A cela on peut objecter que, en
premier lieu, méme si on accepte cette description du raisonnement comme
conduite délibérée, il ne s’ensuit pas que les normes logiques auraient quoi
que ce soit a voir avec des normes éthiques et que la justification logique soit
un cas particulier de la justification éthique. Peirce, je crois, en est conscient,
et malgré ses déclarations, il ne défend pas la thése de Rickert. En second
lieu, méme si 1’on accepte qu’il y ait des cas ou nous raisonnons de maniére

* C. S. Perce, Collected Papers, 1.606, edited by C. Hartstone, P. Weiss, A.W.
Burks, Cambridge (Mass.), Harvard University Press, 1931-1958



48 PASCAL ENGEL

réfléchie en ayant conscience explicitement des regles que nous suivons, outre
le fait que ces cas sont relativement rares, on peut se demander en quoi le fait
d’avoir des jugements de deuxieme ordre sur nos transitions entre croyances du
premier ordre peut, en quoi que ce soit, faire de notre raisonnement une forme
d’activité, et en quoi les jugements de deuxiéme ordre sur nos normes logiques
peuvent motiver nos transitions du premier ordre.

Mais Peirce défend ailleurs une these beaucoup plus proche de celle de
Husserl. Il dit que 1’éthique n’est pas une science pratique et qu’elle est une
théorie de 1’'idéal de la conduite, de la nature du bien, et qu’il ne faut pas
confondre un «idéal de conduite avec un motif d’action» *.

Dans la mesure ou la logique est congue comme une théorie de la conduite
du raisonnement délibéré, il doit, selon la position pragmatique, y avoir un lien
étroit, peut étre une identité, entre le raisonnement théorique et le raisonnement
pratique. La logique est, comme théorie des normes de la pensée et comme
«science normative», une théorie de la rationalité. La rationalité qui la concerne
est une rationalité procédurale: elle dépend de ce que les agents sont, dans le
monde réel, capables de faire. Cela implique qu’elle ne puisse pas étre divorcée
totalement de la psychologie. Kant le reconnaissait implicitement et Bolzano
le reconnait explicitement. Un autre auteur, dans la tradition pragmatiste, qui le
reconnaitra explicitement est le philosophe de Cambridge Frank Ramsey:

Nous pouvons étre d’accord pour dire qu’en un sens 1l appartient a la logique de nous
dire ce que nous devrions penser ; mais I’interprétation de cet énoncé souléve des diffi-
cultés considérables. On peut dire que nous devrions penser ce qui est vrai, mais en ce
sens ¢’est la science tout entiére qui nous dit quoi penser, et pas simplement la logique.
Pas plus qu’en ce sens, on ne peut trouver de justification pour la croyance partielle;
la chose 1déalement la plus souhaitable est que nous ayons des croyances de degré 1
en toutes les propositions vraies et des croyances de degré 0 en toutes les propositions
fausses. Mais ¢’est une norme (standard) trop élevée pour les individus ordinaires, et
nous devons admettre qu’un quelconque degré de doute ou méme d’erreur peut étre
humainement parlant justifié. !

Ramsey parle ici non pas de la logique déductive, mais de la logique de
la croyance «partielle», c’est-a-dire des probabilités subjectives. Ces dévelop-
pements font partie intégrante de 1’évolution de la théorie des normes de la

0 Cf. C. TIERCELIN, La pensée-signe. Etudes sur Peirce, Nimes, J. Chambon, 1993,

31 C. S. PEIRCE, Lettre a James, mars 1909, cité par R. B. Perry, The Thought and
Character of William James, Cambridge MA, Harvard University Press, 1948, p. 291:
«J'al pensé que ce que vous dites dans votre Volonté de croire €tait exagéré et de nature
a blesser un homme sérieux, mais dire ce que vous dites a présent [dans 4 Pluralistic
Universe] me semble encore plus suicidaire».

SUF. P. Ramsey (1926), «Truth and Probability», in: F. P. Ramsey, «The Founda-
tions of Mathematics and other Logical Essays», Ch. VII, p.156-198, edited by R. B.
Braithwaite, London/New York, Kegan, Paul, Trench, Trubner & Co./Harcourt, Brace
and Company, 1931; tr. fr. in: F. Ramsey, Logique, philosophie et probabilité, éd.
P. Engel et M. Marion, Paris, Vrin, 2003, p. 176.



LES NORMES DE LA PENSEE, ESQUISSE D'UNE GENEALOGIE 49

pensée au XIX¢ siecle. Avec Ramsey, la probabilité devient explicitement une
mesure de la croyance, et les normes qui réglent la justification des croyances
deviennent des normes relatives a I’agent. Elles cessent de se fonder sur des
vérités, comme chez Husserl et Frege, et elles deviennent des «standards»
idéaux. Autant dire qu’elles cessent de répondre a des réalités ou a des faits.
Elles deviennent des étalons idéaux pour évaluer la rationalité des agents, et a
la limite des propriétés de la psychologie méme des agents qui sanctionnent
I"intériorisation psychologique des normes de la rationalité bayesiénne. C’est
le triomphe de la conception internaliste des normes de pensée.

5. Conclusion

La notion de norme et de normativité est a présent partout, et elle est passée
du domaine juridique a la sociologie et a la philosophie politique, puis a la
philosophie de I’esprit et a I’épistémologie. Selon Foucault, la conception de
la pensée post-cartésienne serait parfaitement neutre axiologiquement, un peu
comme si Descartes €tait un précurseur du positivisme. J’a1 essayé de montrer
au contraire que la question de la relation entre les valeurs éthiques et les valeurs
cognitives n’avait cessé¢ de se poser dans I’épistémologie post-cartésienne,
mais qu’elle a pris la forme d’une réflexion sur les normes constitutives de
la pensée et que I’interrogation sur le caractére prescriptif ou non des normes
avait réintroduit la question de la relation entre normes cognitives et normes
éthiques, au point de culminer, a I’époque du néo-kantisme de Marburg, dans
une conception «éthique» des normes de la pensée. On a vu aussi que deux
conceptions de ces normes s’opposaient, |’une internaliste et anti-réaliste,
selon laquelle les normes sont des impératifs (éthiques ou cognitifs), et une
conception réaliste et externaliste, selon laquelle les normes sont fondées dans
des vérités non impératives. Seule cette seconde conception semble & méme
d’éviter la confusion entre normes de la pensée et normes de I’action, entre
logique et €thique. Mais le fait que [’on ne doive pas confondre ces types de
normes n’implique pas qu’il n’y ait pas de relations entre éthique et connais-
sance. Pourtant on pourra d’autant mieux poser ces problémes qu’on n’aura
pas confondu les niveaux. Lorsque Foucault propose, dans la derniére étape de
son ceuvre, de replacer la question du «comment vivre» au sein de la pensée, et
de substituer le souci de soi au souci du vrai, il incarne une autre étape de cette
confusion du cognitif et de 1"éthique **.

32 Cet article a été réalisé dans le cadre du Projet FNS «Connaissance, raisons et
normes», Université de Genevéve. Pour leurs remarques, je remercie Kevin Mulligan,
Martine Nida-Riimelin, Michael Esfeld et Giovanni Tuzet.






	Les normes de la pensée, esquisse d'une généalogie

