Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 58 (2008)

Heft: 1

Artikel: La modernité de Bossuet

Autor: Staquet, Anne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381753

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381753
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

(B3HOF: AO AI(2008 - oco C?)

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 140 (2008), P. 1-12

LA MODERNITE DE BOSSUET

ANNE STAQUET

Reésume

11 s agit dans cet article d’analyser le Traité du libre arbitre de Bossuet en
le replagant dans son contexte, ¢ 'est-a-dire en le positionnant par rapport aux
principales positions théologiques et philosophiques sur la question. L analyse
porte non seulement sur le contenu méme — les positions critiquées ou défendues
— mais également sur la forme . type d’argumentation, vocabulaire et style en
général. Le complément de ces deux approches permet de défendre ['idée de la
proximité du texte de Bossuet avec la pensée cartésienne. On peut voir alors
comment les fortunes et infortunes du cartésianisme permettent d’expliquer
tant la rédaction du traité que sa non-publication.

Pourquoi Bossuet passe-t-il son temps a rédiger un Traité du libre arbitre,
alors qu’il est précepteur du Dauphin ? Pourquoi surtout, apres 1’avoir rédigg,
néglige-t-il de le publier ?

Contrairement a ce qu’on aurait pu imaginer, ce n’est pas la mort qui a
empéché Bossuet de publier son texte. 11 rédige ce traité en 1677 et ne meurt
qu’en 1704. Or, pendant pres de trente ans, il laissera ce manuscrit dans son
tiroir. Quelle peut en étre la raison ? Aurait-il ét¢ mécontent de son texte ? On
peut toujours le soupgonner, mais rien ne semble corroborer cette hypothese,
d’autant plus facile a défendre qu’elle est quasiment invérifiable. De toute
facon, vérifiable ou pas, cette explication d’ordre psychologique reste faible et
il serait plus intéressant d’en émettre d’autres.

Commencons par le début. Quelles raisons Bossuet peut-il avoir d’€crire
sur le libre arbitre ? Lorsqu’il commence la rédaction de ce texte, il est déja
CoNnu pour ses sermons et oraisons et occupe une position en vue, puisqu’il a
¢té nommeé précepteur du Dauphin quelques années plus tot.

Pour préparer sa candidature a ce poste, il a rédigé De Institutione Delphini,
dans lequel il présente sa méthode pédagogique et les principaux ouvrages
qu’il compte écrire pour instruire le dauphin. Or, le traité du libre arbitre n’y
est nullement mentionné, contrairement aux autres ouvrages qu’il rédigera au
cours de cette période. Comment comprendre cette absence ?

Aurélien Hupé, qui vient d’éditer le Traité du libre arbitre de Bossuet,
semble convaincu de I’étroitesse des liens entre ce texte et les autres publiés a
la méme période:



2 ANNE STAQUET

Si le De Institutione Delphini ne cite pas explicitement le Traité du libre arbitre, il
est néanmoins nécessaire de replacer I’ouvrage dans cette vaste perspective pédago-
gique. Non seulement sa date de rédaction coincide avec celle de la majorité des
autres ouvrages éducatifs de Bossuet, mais en outre le sujet méme du traité entre-
tient un lien étroit avec celui du Traité de la connaissance de Dieu et de soi-méme,
comme si, au sein de cet enseignement métaphysique placé sous la figure tutélaire de
Descartes, le Traité du libre arbitre devait en constituer le complément.'

Cette hypothese est tentante et le caractere plus pédagogique que polémique
de ce texte la corrobore, par contre elle n’explique nullement pourquoi I’ouvrage
en question n’a pas €té publié par son auteur.

Commengons par clarifier le contexte et, avant de voir pourquoi ce traité
est resté inédit jusqu’en 1731, tentons d’abord de comprendre pourquoi il a été
rédigé.

Petit historique des principales positions sur le libre arbitre

La question du libre arbitre est particulierement vive au XVII® siecle, mais
elle est évidemment bien plus ancienne. Au I'V* siecle déja, Augustin s’opposait
au moine Pélage sur cette question. Ce dernier, niant en quelque sorte tant la
griace que le péché originel, défendait 1’idée que la créature pouvait par ses
propres forces, grace au libre arbitre, atteindre a la sainteté. Augustin rétorque
a cette mise en €vidence de la libert¢ humaine en défendant une conception
beaucoup plus providentialiste, dans laquelle la dépendance de la créature face
a son créateur est posée comme essentielle. Les conciles de Carthage [416],
puis d’Orange [529] ont tranché la question en faveur du Pére de I’Eglise.

En fait, la position d’Augustin d’Hippone est nuancée, ce qui explique
que tant les réformateurs que les catholiques pourront s’en réclamer. Dans
son dialogue, par la voix d’Evodius, qui assume la position manichéenne, il se
demande si Dieu pourrait étre le responsable du mal, puisqu’il est le créateur
de toute chose’. On sait comment Augustin en disculpe Dieu en en transférant
la responsabilité¢ a I’homme, a qui Dieu a offert la liberté morale du choix.
Par contre, contre les pélagiens, il minimise le réle du libre arbitre dans la
question du salut. L’homme, par le péché originel, a perdu la liberté; aussi
c’est seulement par la grace de Dieu que I’homme peut se sauver: la créature
seule, méme par un comportement irréprochable, ne peut parvenir au salut. De
la sorte, Dieu n’est pas responsable du mal, mais est bien "auteur du salut de
I’homme.

Thomas d’Aquin disculpera Dieu du mal par une voie différente, puisque
c’est la théorie aristotélicienne des diverses causes qui le lui permettra: ’homme

I AURELIEN HupE, «Introduction, in : BossueT, Traité du libre arbitre, Paris, Editions
Manucius, 2006, p. 10-11.

> AucUsTIN, De gratia et libero arbitrio (388-395), tr. fr. Le libre arbitre, publié
dans le premier volume de ses (Euvres dans la collection de la Pléiade.




LA MODERNITE DE BOSSUET 3

est cause de ses actions a un niveau, ce qui n’empéche que Dieu en est la cause
supérieure. Par contre, seul ’homme est cause du mal, ce qui implique sa liberté
— s’1l n’était pas libre il ne pourrait étre responsable moralement de ses actes —,
Dieu lui n’est cause que du bien. Sa conception sera reprise par les jésuites a la
Renaissance, car elle leur permet de tempérer les effets de ’augustinisme, ce qui
vaudra a Thomas d’Aquin son admission parmi les Pére de I’Eglise en 1567.

La question prend en effet des accents particulierement vifs a la Renais-
sance, puisqu’elle constitue une des oppositions entre catholiques et protes-
tants. On sait qu’un des points centraux de la controverse protestante consiste
justement en la négation du libre arbitre. Luther a publi¢ en 1525 De servo
arbitrio’, notion qui caractérise pour lui la dépendance de la volonté humaine
face a la volonté de Dieu. Il insiste de la sorte sur le fait que c’est Dieu qui
sauvera |’homme et que celui-ci, s’il ne doit pas pour autant s’abstenir d’obéir
aux commandements divins, ne peut par sa bonne conduite forcer Dieu a le
sauver. Pour le Pere de la Réforme, la liberté est davantage chez Dieu que chez
I’homme, puisque ce dernier reste soumis a la Providence et a la volonté divine.
On le voit, Luther porte a I’extréme 1’idée augustinienne de la grace divine,
accordant un role majeur a la détermination, ce qui ’amenera, contre Augustin,
a nier quasiment le libre arbitre : «tout ce qui est fait par nous ne se produit pas
par le moyen du libre arbitre, mais par pure nécessité» *.

Comme on peut s’en douter, les réactions de la Contre-Réforme seront
vives sur ce point. Le debat se déplace d’ailleurs également dans le camp
catholique. Un jésuite espagnol, Luis de Molina, va particulierement attaquer
Luther sur cette question de la détermination. Il publie en 1588 De ['accord
du libre arbitre avec le don de la grdce’®, ou, sans nier la providence divine, il
insiste sur la liberté humaine, par le biais de 'idée de grace suffisante. Selon
Molina, I’omniscience divine permet a Dieu de savoir comment I"homme usera
de son libre arbitre et de I’influencer par le biais des circonstances.

Mais le temps fort de la controverse au XVII¢ siécle se cristallise autour de
la publication posthume en 1640 de I’ouvrage d’un fervent disciple d’ Augustin
nommé Comnélius Jansen: Augustinus®. L’auteur, évéque d’Ypres, entendait
s’opposer violemment a 1’ouvrage de la Molina en retournant aux sources
augustiniennes. Il y revendique 1’idée d’une volonté non contrainte, sauvant

3 MARTIN LUTHER, Du serf arbitre, Paris, Gallimard, 2001.

* Ibidem, p. 124 cité par AURELIEN HUPE, op. cit., p. 16.

¥ Luis bE MoLINA, De liberi arbitrii cum gratiae donis, divina praescientia, praedes-
tinatione et reprobatione concordia [Lisbonne, 1588, 4 volumes]; tr. anglaise de la 4¢
partie de L accord du libre arbitre avec le don de la grace par Alfred Freddoso sous le
titre On Divine Foreknowledge, Londres, Cornell University Press, 1988. L’intention
premiére de Molina est en fait de concilier les doctrines augustiniennes de prédestination
et de grace avec les enseignements de Michel de Bay [dit Baius], condamné par Rome
pour sa mise en cause du libre arbitre.

® CORNELIUS JANSEN, Augustinus seu doctrina Sancti Augustini de humance naturce
sanitate, cegritudine, medicina adversus Pelagianos et Massilienses, Louvain, J. Zegeri,
1640.



4 ANNE STAQUET

ainsi le libre arbitre et le conciliant avec la providence divine, qui joue un
role déterminant quant au salut, puisque [’homme est, suite au péché originel,
tout a fait déchu et tend donc vers le mal. Seule la grace peut donc pousser
I’homme vers le bien et le sauver. On connait le succeés du jansénisme durant
tout le XVII* siccle, lequel, appuyé par des miracles, deviendra de plus en plus
populaire et se prolongera méme au-dela de la révolution. Les seuls noms de
ses plus fervents défenseurs — Arnaud, Nicole et Pascal — suffisent a rappeler la
séduction de cette position au cours du Grand Siécle.

Pourtant, tous n’en sont pas partisans. Loin s’en faut et les jésuites ne
renoncent nullement. Ils ménent combat et parviennent, en 1642, a faire
interdire a Rome I’ouvrage de Jansenius en rapprochant les theses de celui-ci
de celles de Luther.

On comprend mieux dans ces conditions I’enjeu du traité de Bossuet.
Politiquement, il s’engage contre le jansénisme: il va lutter pour obtenir la
soumission des religieuses de Port-Royal. Mais, si son engagement politique
est clairement contre le jansénisme, sa position théorique est plus complexe et
ne correspond nullement a rejoindre le camp adverse: celui des jésuites. Au
contraire, il semble plutot renvoyer dos a dos jésuites et jansénistes.

Le libre arbitre selon Bossuet

Bossuet commence son trait€¢ en présentant une définition de la liberté
humaine, qui montre immédiatement sa position non janséniste, puisqu’il
distingue ’acte libre de I’acte volontaire : la liberté ne constitue nullement une
volonté dégagée de toute contrainte. Comme il le dit de maniére si imagée:
«En effet, nous mettons grande différence entre la volonté d’étre heureux et la
volonté d’aller a la promenade.»’

Il le poursuit (chapitre 2) en affirmant I’existence en I’homme du libre
arbitre. Il le fait a nouveau en commengant par utiliser une image : celle de la
main que I’on meéne de droite a gauche en parlant, sans étre en rien déterminé
pour cela. Les images choisies montrent clairement le caractére pédagogique
de I’ouvrage. Seule la grace divine peut limiter le libre arbitre, qui, en dehors
du cas ou Dieu donne a I’homme un penchant vers le bien, est absolu.

Une fois affirmée la liberté absolue de choix chez I’homme, Bossuet
réaffirme [’omniscience et I’omnipotence divine ainsi que la dépendance de la
créature a I’égard de son créateur.

Le quatriéme chapitre met ainsi en €vidence le probléme de la conciliation
de la liberté¢ de I’homme et de sa dépendance envers un Dieu omniscient,
omnipotent et fondamentalement bon. Bossuet reconnait la contradiction entre
ces deux vérités, mais il affirme que la difficulté, voire I’'impossibilité, de la

7 BOSSUET, op. cit., p. 31.



LA MODERNITE DE BOSSUET 5

conciliation ne doit en aucune maniere faire abandonner une des deux vérités,
puisque celles-ci ont €té prouvées par la raison:

Rien ne peut nous faire douter de ces deux importantes vérités, parce qu’elles sont
¢établies I’une et [’autre par des raisons que nous ne pouvons contredire. [...] et on
verra clairement que deux choses, qui sont établies sur des raisons si nécessaires, ne
peuvent se détruire 'une I’autre. Car la vérité ne détruit point la vérité.®

Bossuet ne propose aucun nouveau moyen de conciliation. Il se contente ici
d’ouvrir la voie a I’examen de ceux qui ont été précédemment €laborées.

Il commence par examiner la thése janséniste, mais sans la nommer et
surtout sans mettre en évidence le lien avec Augustin?’:

Quelques-uns croient que, pour accorder notre liberté avec ces décrets éternels,
il n’y a point d’autre expédient, que de mettre dans le volontaire ’essence de la
liberté ; et ensuite de soutenir que les décrets de Dieu ne nous dtant pas le vouloir, ils
ne nous Otent pas non plus la liberté, qui consiste dans le vouloir méme. '

Mais il la critique aussitot, parce qu’elle ne parvient a concilier liberté et
providence qu’en séparant deux périodes et, dans chacune, en affaiblissant un
des €léments. Au paradis, la liberté humaine est absolue, mais la providence
n’intervient que trés faiblement et, sur terre, c’est le contraire qui se produit.
Il n’y a donc, en fin de compte, aucune réelle conciliation dans la perspective
janséniste.

Dans le chapitre suivant, c’est a la doctrine de Luis de Molina que Bossuet
s’en prend, exposant sa conception de la science moyenne, qui regroupe les
événements susceptibles de se produire. Dieu connaissant ceux-ci peut jouer
sur les événements de telle maniére que, librement, I’homme incline a faire
le bien. Mais Bossuet montre que cette conception contredit le dogme selon
lequel les décrets de la providence sont €tablis de toute éternité et il rejette
donc cette conception, qui parvenait pourtant a concilier I’absolue liberté de
I’homme avec les décrets de la providence.

Au septieme chapitre, Bossuet expose la tentative de conciliation augusti-
nienne, du moins selon une interprétation anti-janséniste. Par la «délectation
victorieuse», le Pere de I’Eglise propose une solution dans laquelle Dieu conduit
I’homme au bien par une inclination qui contrecarre la tentation du péché,
I’amenant a se sentir attiré par le bien. Cette inclination n’empéche cependant
pas I’homme de se rebeller contre celle-ci et de préférer le mal. Bossuet ne
s’oppose pas a cette conception. Cependant, elle lui semble insuffisante pour
expliquer le role joué par Dieu dans les actions humaines.

¥ Ibidem, p. 54-55.

? Une des difficultés rencontrées par les jésuites lors de leurs premiéres tentatives de
condamnation du jansénisme é€tait de le faire prohiber sans pour autant porter atteinte a la
doctrine augustinienne, fondatrice du christianisme, sur laquelle il s’appuie pourtant.

0 Traité du libre arbitre, p. 75.



6 ANNE STAQUET

C’est pourquoi il expose au chapitre suivant la position de Thomas d”Aquin,
qu’il présente comme la seule pouvant réellement concilier les deux opposés.
La solution proposée par Thomas, on I’a vu, passe par Aristote et sa théorie des
différentes causes. Le fait que ’homme soit cause de son action n’empéche
nullement que Dieu en soit également cause a un degré supérieur. Ainsi, le
libre arbitre de I’homme n’est pas contradictoire avec la toute puissance divine,
sans que 1’on doive pour autant attribuer les erreurs de I’homme et le mal qui
en résulte a Dieu. Bossuet adopte entierement la solution proposée par Thomas
d’Aquin: «Comme donc un homme est, des la que Dieu veut qu’il soit; il est
libre, dés 1a que Dieu veut qu’il soit libre.» ' C’est donc ’action de Dieu méme
qui rend les actions de ’homme libres. Sans pour autant renier la conception
augustinienne, Bossuet affirme la supériorité de la position thomiste.

[1 poursuit alors son exposé en reprenant la maniere utilisée par Descartes
dans ses Méditations : par des objections et réponses. La theése qu’il réfute ainsi
est celle de Malebranche, qui a 6té toute efficacité a la cause seconde, rendant
finalement Dieu le seul auteur de tout. Selon Malebranche, lorsque un corps en
cogne un autre, ¢’est Dieu qui est cause du déplacement du second corps et non
le premier, qui n’en est que I’occasion. Comme il en est de méme de la volonté
humaine, qui n’est plus que I’occasion de la volonté divine, la liberté¢ humaine
se trouve en quelque sorte niée. Bossuet peut admettre I’occasionalisme dans le
domaine de la physique, mais il le rejette en morale. La cause seconde retrouve
pour Bossuet toute son efficacité par I’exercice de la volonté de I’homme.

Les deux derniers chapitres traitent alors respectivement de 1’'innocence et
de la corruption humaines, puis de la question du mal. C’est I’occasion pour
Bossuet de réfuter une fois encore la conception janséniste, tout en donnant
son accord a la conception augustinienne du mal comme manque. Le mal
apparait alors comme la cons€quence inévitable de la liberté de I’homme. Non
seulement la conciliation entre la liberté absolue de I’homme et sa dépendance
face a son créateur est réalisée — grace a Thomas d’Aquin — mais encore, grace
a Augustin, le mal est expliqué sans que Dieu en soit en aucune maniére la
cause.

On le voit, le traité de Bossuet sur le libre arbitre n’est nullement destiné
a offrir une nouvelle solution a la conciliation des dogmes catholiques. Il
constitue bien plutét une ceuvre pédagogique réaffirmant la supériorité de la
conception thomiste, sans pour autant attaquer la perspective augustinienne.

L’influence cartésienne
La situation historique explique donc aisément les raisons qui ont poussé

Bossuet a rédiger un Traité du libre arbitre. La question revét en effet une
importance et une actualité particuliére a son époque. Le contexte justifie aussi

" Ibidem, p. 90.



LA MODERNITE DE BOSSUET 7

la référence a la solution thomiste. Mais il faut alors s’interroger sur les raisons
qui ’ont amené a ne pas publier son texte.

Ce n’est pas dans la position ou dans la solution proposée pour la conci-
liation qu’il faut chercher ’originalité du traité¢ de Bossuet. Elle se situe bien
plutot dans la maniére dont il s’y prend et dans le ton de ses explications.

11 est en effet remarquable de constater combien Descartes est présent dans
’ouvrage et combien, parallelement aux grands théologiens, il est une référence
implicite mais constante de Bossuet. L'éditeur du texte n’a pas manqué de le
constater :

A I'image d’un Descartes dans ses Principes de la philosophie (1, 41), qui constitue
ici I'un des modéles de Bossuet, I'auteur veut tenir les «deux bouts de la chaine»
(p. 74), c¢’est-a-dire qu’il veut sauvegarder I’existence d’une absolue liberté de la
créature au sein méme d’une conception pleinement providentialiste [...]."

Si Aurélien Hupé a bien mis en évidence 'enjeu contextuel et a signalé
I’influence cartésienne, il n’a pas, me semble-t-il, tir€ toutes les conséquences
de celle-ci. Tenir compte du caractere cartésien de I’ouvrage de Bossuet permet
d’expliquer pourquoi celui-ci n’a pas été publié.

La position cartésienne sur la question du libre arbitre est relativement
semblable a la solution thomiste, méme s’il parvient a laisser de cOté Aristote et
ses diverses causes. Il s’en explique dans une lettre a la princesse Elisabeth :

C’est pourquoi je passe a la difficulté que Votre Altesse propose touchant le libre
arbitre, duquel je tacherai d’expliquer la dépendance et la liberté¢ par une compa-
raison. Si un roi qui a défendu les duels, et qui sait trés assurément que deux
gentilshommes de son royaume, demeurant en diverses villes, sont en querelle, et
tellement animés I’un contre I"autre, que rien ne les saurait empécher de se battre
s’ils se rencontrent; si, dis-je, ce roi donne a I’'un d’eux quelque commission pour
aller a certain jour vers la ville ou est ’autre, et qu’il donne aussi commission a cet
autre pour aller au méme jour vers le lieu ou est le premier, il sait bien assurément
qu’ils ne manqueront pas de se rencontrer, et de se battre, et ainsi de contrevenir a
sa défense, mais il ne les y contraint point pour cela; et sa connaissance, et méme
la volonté qu’il a eue de les y déterminer en cette fagon, n’empéche pas que ce ne
soit aussi volontairement et aussi librement qu’ils se battent, lorsqu’ils viennent
a se rencontrer, comme ils auraient fait s’il n’en avait rien su, et que ce fut par
quelque autre occasion qu’ils se fussent rencontrés, et ils peuvent aussi justement
étre punis, pour ce qu’ils ont contrevenu a sa défense. Or, ce qu’un roi peut faire en
cela, touchant quelques actions libres de ses sujets, Dieu, qui a une préscience et une
puissance infinie, le fait infailliblement touchant toutes celles des hommes. "

Les causes premicres et efficientes sont absentes de 1’explication carté-
sienne, mais la position de Descartes est pourtant bien celle de Thomas d’Aquin,
qui sera reprise apres par Bossuet. Elle consiste en effet a déterminer diverses
causes, de sorte que Dieu peut étre la cause fondamentale de tout ce qui est,

1> AureLieN Hueg, op. cit., p. 23.
13 DESCARTES, Lettre a Elisabeth de janvier 1646. Dans |’édition d’Adam et Tannery,
I’extrait se trouve au quatrieme volume, p. 352-353.



8 ANNE STAQUET

sans que 1’homme cesse pour autant d’étre responsable de ses actions. Cela
permet entre autre d’attribuer exclusivement le mal a I’homme.

L’influence de Descartes est tres sensible dans I’ensemble du traité de
Bossuet. On pourrait méme montrer que, excepte lorsqu’il présente et critique
les précédentes tentatives de conciliation entre la liberté humaine et la provi-
dence divine, Descartes est partout présent dans ce texte, quoique, pas une
seule fois, il ne soit cité.

D’abord, on vient de le voir, la solution pour éviter a la fois ’orgueil
démesuré de la solution libertaire et I’irresponsabilit¢ du déterminisme est
identique, mais comme tous deux font appel a la solution thomiste, ce pourrait
n’étre 1a qu’une pure coincidence.

Ce n’est cependant pas la le seul point en commun entre le prédicateur et
le philosophe qui refuse de se méler de théologie. Loin s’en faut. Tous deux
rejettent en effet «la forme sclérosée du traité scolastique» ', ce que la référence
a Thomas ne justifie nullement. Plus marquante encore est la maniere dont ils
font usage des images pour amener les lecteurs a saisir leurs conceptions. On
a vu celle du roi et des deux gentilshommes qu’utilise Descartes. Bossuet fera
quant a lui appel aux représentations de la lame d’un couteau ou de la roue d'un
moulin a eau pour exposer ses vues:

Nous voyons qu’un certain corps étant mi selen les leis de la nature, il faut qu’un
autre corps le soit aussi. Nous voyons, dans un corps, que d’avoir une certaine figure,
par exemple, d’étre aigu, le dispose & communiquer a un autre corps une certaine
espece de mouvement, par exemple, d’étre divisé. Nous ne nous trompons point en
cela; et pour exprimer cette vérité, nous disons que d’étre aigu dans un couteau, est
la cause de ce qu’il coupe, et qu’étre continuellement agité dans I’eau, est la cause
de ce que la roue d’un moulin tourne sans cesse; et que c’est a cause des trous qui
sont dans un crible, que certains grains peuvent passer a travers. Tout cela est trés
véritable, et ne veut dire autre chose, sinon que le corps est tellement disposé ou par
sa figure ou par son mouvement, que de son mouvement ou de sa figure il s ensuit
qu’un tel corps, et non un autre, est mi de telle maniére, plutot que d’une autre. °

On voit bien ici I'utilisation des images pour expliquer des notions tres
abstraites, telles que les diverses causes des corps. Or, cette maniére de faire est
typique de Descartes, comme |’a trés justement montré Pierre-Alain Cahne '°.
Mais la référence a Descartes saute aussi aux yeux dans ce passage par la
référence aux notions de mouvement et de figure, qui, avec I’étendue, sont les
seules notions simples que le philosophe reconnait aux corps.

Apparemment, excepté |'utilisation des images, qui peut s expliquer par le
caractere pédagogique de I’ouvrage, la méthode de Bossuet est toutce qu’il y a
de plus académique. Néanmoins, la maniére dont ses démonstrations procédent

* La formule est utilisée par Aurélien Hupé mais uniquement appliquée au 7raité
du libre arbitre de Bossuet.

"> BossueT, Traité du libre arbitre, op. cit., p. 106-107.

' Cf. a ce propos la remarquable analyse de P.-A. CAHNE, Un autre Descartes. Le
philosophe et son langage, Paris, Vrin, 1980.



LA MODERNITE DE BOSSUET 9

est, a y bien regarder, davantage surprenante. S’il s’appuie bien sur Thomas
d’Aquin et Aristote, il s’appuie autant sur Descartes et on pourrait méme le
soupconner de tenter de concilier, du moins sur ce point, Descartes et Aristote.

Pas de doute que Descartes constitue une véritable référence pour Bossuet.
En voici encore une preuve tirée du début de son ouvrage :

C’est sur cela que je fonde 'évidence du raisonnement qui nous démontre notre
liberté. Car nous avons une idée tres claire, et une notion tres distincte de la liberté
dont nous parlons: d’ou il suit que cette notion est tres véritable, et par conséquent
que la chose qu’elle représente est trés certaine. !’

La référence aux idées «claires et distinctes» ne permet guere le doute.
En fait, si, contrairement aux Péres de I’Eglise ou aux autorités théologiques,
Descartes n’est pas cité par Bossuet'®, il n’empéche qu’il est partout présent
dans son texte et qu’il sert de point d’appui a la plupart des démonstrations.

Or, cette utilisation des théories de Descartes ne va pas de soi, puisqu’il est
loin de constituer alors une autorité inattaquable. En 1677, alors qu’il rédige
son traité, il semble logique a Bossuet de s’appuyer sur le penseur du cogifo.
On peut pourtant supputer que c’est cet usage de la méthode cartésienne qui
’aménera a renoncer a publier son texte. Il faut dire que le «philosophe au
masque» n’a pas toujours eu, dans sa mére patrie, la fortune qu’on lui connait
aujourd’hui. Si, dés cette époque, plusieurs penseurs s’emploient a montrer qu’on
peut tres bien étre cartésien et bon catholique, d’autres, au moins aussi nombreux,
le soupgonnent d’étre athée et de déforcer fortement la religion romaine.

A la mort de Descartes, sa pensée est d’ailleurs associée au jansénisme
par ses adversaires. L’association n’est pas tres difficile a créer dans la mesure
ou Descartes insiste bien davantage sur la rigueur de la pensée que sur I’exal-
tation du sentiment religieux, correspondant pourtant a I’attitude de la Contre-
réforme . Mais cette association menace sérieusement sa postérité, puisque
non seulement les jésuites risquent de le considérer comme un ennemi, mais
plus encore la chute du jansénisme risque de I’entrainer vers [’oubli. Pourtant,
ses ennemis ne s’en tiennent pas la et, aux environs de 1680, ils I’associent
méme au protestantisme. Puisque les jésuites avaient réussi a faire condamner
le jansénisme en montrant ses similitudes avec le protestantisme, il n’y a pas de
raison pour que la stratégie ne fonctionne pas a nouveau et que, si I’association
peut étre faite, le protestantisme n’entraine le cartésianisme dans la disgrace®.

17 BOSSUET, op. cit., p. 36. C’est moi qui souligne.

'® On peut d’ailleurs remarquer qu’Aristote ne I’est pas davantage et que, parmi les
théologiens, seuls Augustin et Thomas d’Aquin le sont, ses adversaires n’étant non plus
jamais nommes.

1 «En nous autorisant d’un anachronisme, nous pourrions ainsi conclure au «jansé-
nisme» de Descartes.» L. DeVILLAIRS, Descartes et la connaissance de Dieu, Paris, Vrin,
2004, p. 287-288.

0 Remarquons que la stratégie avait déja été utilisée au début du siecle par le pere
Garasse, qui avait réussi a réveiller ’animosité a I’égard des libertins en les associant
au protestantisme. Cf. a cet égard 'article de F. Tinguely, «D’un usage pervers de



10 ANNE STAQUET

Autrement dit, au moment de la révocation de I’Edit de Nantes, mais aussi
quasiment lorsque Bossuet vient de terminer la rédaction de son 7raité sur le
libre arbitre, le cartésianisme devient encore plus sulfureux. On peut imaginer
que Bossuet, qui admet la méthode cartésienne au point de ['utiliser dans ses
réflexions théologiques, a vu le danger. Il était en effet risqué de s appuyer sur
un penseur dont la fortune varie autant et qui se retrouve rapidement sous le feu
des critiques religieuses.

Notons bien que le cartésianisme représente un enjeu non seulement
philosophique et religieux, mais aussi politique. Il est d’ailleurs paradoxal
que Descartes, qui a pris tant de soin a éviter de se méler de théologie et de
politique, a peine enterré et n’ayant pas encore trouvé sa derniere sépulture, se
retrouve au ceeur de questions politiques et théologiques.

Le fait que ses adversaires aient associé le cartésianisme au jansénisme
d’abord, au calvinisme ensuite, n’est pas anodin. En effet, d’un point de vue
politique, Descartes se trouve associé a des mouvements qui ne se contentent
pas de disputailler sur des questions théologiques ; ¢’est a des sectes, quasiment
a des «partis d’opposition» qu’il va se trouver associ€. Impossible donc que
Louis XTIV voie d’un bon ceil le cartésianisme; et on comprend que Bossuet
évite soigneusement le risque de tomber en disgrace ou de donner des prétextes
contre lui a ses adversaires par I'importance qu’il accorde a la méthode carté-
sienne.

On comprend moins cependant ce qui a pu ’amener a utiliser cette
méthode et a considérer Descartes comme «politiquement correct», dirions-
nous aujourd’hui. C’est encore en se plongeant dans la réception de I'auteur
du Discours de la méthode qu’on pourra comprendre |’intérét stratégique du
cartésianisme pour Bossuet.

Descartes a bien failli devenir, des le régne du roi soleil, le penseur francais
par excellence. Ses défenseurs I'ont en effet présenté sous un jour qui ne
pouvait que plaire a une monarchie de droit divin a la francaise. «En brossant
de Descartes un portrait en «bon Francgais» et «bon catholique», les cartésiens
savent ce qu’ils font. Contre les jésuites, toujours suspects d’incarner le parti
de I’étranger, ils suggerent que Descartes répond a I’exigence gallicane qui est
au cceur de la politique de Louis XIV et qui a fait I’Etat francais en le mettant
a I’abri des pressions romaines.»*' Ce caractére national donné a Descartes
par ses défenseurs dés sa mort explique sans doute pourquoi Bossuet a rédigé
son traité en se basant sur la méthode cartésienne, mais également pourquoi la
méthode méme qu’il a utilisée explique qu’il n’ait pas publié son texte. Bref,
une fois de plus, c’est la faute a Descartes !

I’analogie: libertins et protestants dans la Doctrine curieuse du Pére Garasse», in:
A. McKenNa, P.-F. MoRreau, Libertinage et philosophie au XVIF siecle — 8 — Protes-
tants, hérétiques, libertins, Saint-Etienne, Publications de 1’Université de Saint-Etienne,
2004, p. 31-46.

' F. Azouvl, Descartes et la France. Histoire d'une passion nationale, Paris,
Fayard, 2002, p. 36.



LA MODERNITE DE BOSSUET 11

Malgré les références scolastiques, malgré la solution pour concilier la
liberté¢ humaine, d’une part, et I’omniscience et I’omnipotence divine d’autre
part, sur base d’une théorie aristotélicienne via Thomas d’Aquin, le Traité du
libre arbitre de Bossuet est un texte fondamentalement moderne, dans la mesure
ou 1l représente sans doute une des toutes premieres utilisations d’une méthode
a la base de notre modernité, appliquée a la théologie catholique. C’est un texte
fondamentalement de son époque aussi, puisqu’il a tenté de concilier deux
pensées que tout oppose non seulement dans leur théeme — la défense du libre
arbitre consiste a tenter d’accorder deux dogmes inconciliables par la seule
raison —, mais aussi par leur méthode, en alliant pour cette défense Aristote et
Descartes. 11 se peut que Bossuet ait pressenti I’influence que Descartes aurait
et qu’il ait tenté dans ce texte de ’associer a Aristote pour la défense de la
religion catholique, renouvelant et actualisant I’entreprise de Thomas d’Aquin.
Mais la, on entre en pures conjectures...






	La modernité de Bossuet

