Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 57 (2007)

Heft: 4: Ecrire en lisant - lire en écrivant : réception et transmission des
classiques

Artikel: La jouissance de l'incorporel : interpretatio christiana des Anciens chez
Marsile Ficin (1433-1499)

Autor: Romandini, Fabian Javier Ludueia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381751

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381751
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 139 (2007), P. 369-384

LA JOUISSANCE DE L’INCORPOREL

Interpretatio christiana des Anciens
chez Marsile Ficin (1433-1499)

FaBiAN Javier LUuDUENA ROMANDINI

Résumé

Cette étude présente le probléme des rapports entre la philosophie plato-
nicienne de [’amour et la théologie chrétienne dans la pensée de Marsile
Ficin a travers I’étude du Nachleben, au temps des Médicis, de I’érotique des
garcons comme paradigme de toute relation philosophique. Au fondement des
théorisations ficiniennes sur I’amour se trouve le probléme de ’illégitimité des
relations charnelles entre males, clairement établie par la théologie morale de
la scolastique médiévale. Ficin reprendra donc le texte du Banquet platonicien,
afin de le commenter sous I’angle d’une nouvelle «fantasmatique des images
amoureuses», qui définit la nature astrologique des rapports entre les amants
et peut finalement conduire a la mélancolie amoureuse. Chez Ficin, le recours
aux Anciens est multiple, surtout dans le domaine de la théorie de 'amour,
mais leur philosophie est recue et réinterprétée, bien que d’une maniére
conflictuelle, dans le cadre de la théologie chrétienne traditionnelle.

Omnem hominem sequi desiderium fruendae pulchritudinis
Agostino Nifo

1. Introduction

Des ses débuts dans la tradition philosophique occidentale, la métaphysique
s’est souvent attachée aux plaisirs du corps en méditant sur I’ascése. Dans cet
article, nous essaierons de saisir la signification historique de I’attention portée
par Marsile Ficin aux «usages des plaisirs» qu’il avait trouvés dans les textes
anciens, particulierement dans ceux de son maitre Platon, et auxquels il voulait
donner une vie nouvelle dans un monde fagonné par la conception chrétienne
de la chair et de la concupiscence liée au désir. Il s’agit donc d’étudier quelques
textes «prescriptifs» de type philosophico-théologique, que le Florentin a écrits
sur le probléeme de la sexualité.

En effet, le probléme de ce qu’on pourrait appeler, selon Michel Foucault,
I’«<homme de désir» a €té au centre des spéculations philosophiques et astro-



370 FABIAN JAVIER LUDUENA ROMANDINI

logiques de Ficin, dont la théorisation d’une nouvelle forme d’ascése philo-
sophique allait largement fagonner la réflexion des élites humanistes et des
peintres florentins tout au long de la Renaissance et méme au-dela. La «morale
des plaisirs» proposée par Ficin a trouvé son expression la plus accomplie dans
son Commentaire sur le Banquet de Platon, De ['amour (Commentarium in
Convivium Platonis, De Amore), rédigé en 1469.

Au centre de ce commentaire se trouve ce qui était, pour Ficin et pour
les humanistes et les peintres de son temps, la relation la plus problématique
concernant 1'usage des plaisirs hérités de 1’ Antiquité : I’amour pour les garcons.
Avec pour toile de fond la morale sexuelle chrétienne, Ficin a d se mesurer
au Nachleben' («survivance») de I’ancienne doctrine platonicienne de 1’amour,
laquelle semblait inconciliable avec I'attitude chrétienne a I’égard des désirs
sexuels considérés comme illégitimes. La morale sexuelle de Socrate, ¢’est-
a-dire la présence ou I’absence de plaisir sexuel dans les rapports que Socrate
avait entretenus avec des garcons de son temps, était au fondement des soucis
philosophiques et religieux de Ficin. Ce souci a propos du comportement sexuel
de Socrate et, par surcroit, de Platon lui-méme était 1’axe de la problématisation
qui I’a amené a élaborer une morale des plaisirs d’origine platonicienne, certes,
mais qui, revétue d’un caractere tout a fait chrétien, n’a cessé d’étre présente
dans la littérature et de faconner les comportements des humanistes et des
peintres de son temps, pour finir par couronner tout un édifice théorique relatif
a la métaphysique de I’amour, dont les origines se trouvent probablement dans
I’amour courtois.

2. L’érotique des garcons entre néoplatonisme et théologie chrétienne

Si I’on ne saurait analyser ici toute 1'érotique platonicienne, ni 1’attitude
de I’astrologie ancienne et de la scolastique médiévale a I’égard de 1’homo-
sexualité masculine, on ne soulignera jamais assez combien ces traditions ont
pesé dans la conception ficinienne de 1'érotique des garcons présente dans
son De [’'amour. Tout au moins voudrait-on signaler I’opinion de deux grands
maitres de Ficin: Plotin et Thomas d’Aquin.

Plotin a considéré 1’homosexualité comme un éloignement a 1'égard du
chemin de la perfection, de méme que [’activité hétérosexuelle visant exclusi-
vement le plaisir; toutefois, il estimait que I’homosexualité trouvait son origine
dans des «principes naturels»®. Le probléeme de I’homosexualité chez Plotin a

" Dans le sens qu’A. Warburg a donné a cette expression, ¢f. par exemple «ltalie-
nische Kunst und internationale Astrologie im Palazzo Schifanoja zu Ferrara» (1912),
in: Ip., Ausgewdihlte Schriften und Wiirdigungen, Baden-Baden, Koerner, 1980, p. 173-
198. Cf. aussi F. Saxi, «Das Nachleben der Antike. Zur Einfithrung in die Bibliothek
Warburgn, Hamburger Universitdtszeitung 2 (11), 1920, p. 244-247.

2 Cf par exemple PLoTiN, Ennéades 111 5 [50] 1, 50-53.



LA JOUISSANCE DE L'INCORPOREL 371

été étudié par Pierre Hadot qui a établi que «I’homosexualité n’est [...] qu’une
des déviations possibles de I’acte sexuel, parmi beaucoup d’autres. Reprochant
aux gnostiques leurs désordres sexuels, Plotin n’évoque pas seulement leur
conduite a I’égard des jeunes garcons, mais aussi a 1’égard des femmes.» Et
méme «I’intention de procréer des enfants [...] est [...] une forme inférieure et
mélangée du désir de la beauté» *. Selon Pierre Hadot, ce qui est «contraire a la
nature» chez Plotin n’est pas [’homosexualité, comme nombre de chercheurs
ont pu le croire, mais bien I’amour du plaisir tout court, «parce que préci-
sément, pour la nature, le plaisir n’est que I’accompagnement et non le but
de I’acte sexuel» . Bref, ce qui est «contraire a la nature» (para phusin), c’est
toute «inclinaison désordonnée de I’ame vers la matiére» >, sans distinction du
type d’acte sexuel en question.

Thomas d’Aquin, quant a lui, représente sans doute la synthese finale de
la théologie morale de 1’Eglise catholique et il est devenu I’autorité canonique
par excellence pour traiter les problémes majeurs de la sexualité humaine d’un
point de vue moral. Thomas a soutenu 1’idée selon laquelle les vices contra
naturam constituent ’espéce la plus peccamineuse de luxure et que ces vices
comprennent la masturbation, les rapports sexuels avec des animaux, le coit
homosexuel et le coit hétérosexuel qui ne vise pas a la procréation®. Cependant,
la définition du concept de nature qui est ici en jeu n’est jamais clairement
articulée, et Thomas va jusqu’a admettre que non seulement les péchés sexuels
sont antinaturels, mais encore tout péché quel qu’il soit. A d’autres endroits de
son ceuvre, Thomas a fondé sa définition de nature sur la «nature animale». Il
admet alors que 1’homosexualité pourrait étre complétement naturelle pour un
individu donné:

Ainsi donc il peut arriver que ce qui est contre la nature de I’homme, au point de vue
de la raison, ou au point de vue de la conservation du corps, devienne connaturel pour
tel homme particulier, en raison de quelque corruption de la nature qui est la sienne’.

Thomas compare cette homosexualité «de naissance» avec 1’eau chaude:
bien que ’eau ne soit pas naturellement chaude, il est parfaitement naturel
que, sous des conditions déterminées, elle devienne chaude®. Ainsi, bien qu’il

3 In: ProtiN, Traité 50. ilI, 5, Introduction, traduction, commentaire et notes par
P. Hadot, Paris, Cerf, 1990, p. 30.

4 Ibid., p. 160.

3 Ibid., p. 231.

¢ Cf. I. BosweLL, Christianisme, tolérance sociale et homosexualité. Les homo-
sexuels en Europe occidentale des débuts de [’ére chrétienne au XIV® siecle, Paris,
Gallimard, 1985, et T. LAQUEUR, Le sexe en solitaire. Contribution a I’histoire culturelle
de la sexualite, Paris, Gallimard, 2005.

7 THoMAS D’AQUIN, Somme théologique, 4 vol., Paris, Cerf, 1984-1986, ici: 11/2,
g. 31, a. 7 resp. (vol. 2, p. 220). Cf. I’analyse de J. BoSWELL, op. cit. (¢f. note 6), p. 409,
note 1.

% Le fait que la chaleur ne soit pas naturelle est une innovation de Thomas non
seulement par rapport a la tradition grecque représentée par Aristote, mais aussi par



372 FABIAN JAVIER LUDUENA ROMANDINI

ne soit pas «naturel» que les €tres humains en général soient homosexuels, il
est complétement «naturel» de I’étre pour certains individus particuliers. Mais
alors, sila «nature» de certains animaux les améne a désirer le coit homosexuel ®,
en quoi consiste le caractére «antinaturel» des actes homosexuels ?

On peut appeler nature de I’homme ou bien celle qui est propre a I’homme,
et en ce sens tous les péchés, en tant qu’ils sont contraires a la raison, sont
contraires & la nature, comme le montre Saint Jean Damascéne '°; ou bien on
appelle nature de I’homme celle qui est commune & ’homme et aux autres
animaux ; et en ce sens on appelle contre nature certains péchés spéciaux, par
exemple a I'inverse de I’'union du méle et de la femelle, qui est commune a tous
les animaux, ’accouplement entre méles, qu’on appelle spécialement le vice
contre nature ''.

En derniére analyse, Thomas laisse entrevoir, selon I’opinion de Boswell,
que sa catégorisation des actes homosexuels comme «antinaturels» n’a pas une
origine théologique'?, mais qu’elle répond plutdt & ’opinion populaire et a
la zoologie médiévale qui condamnaient I’homosexualité. Dans ce sens, on
pourrait dire que Thomas ne faisait que reconduire dans la tradition théologique
la 1égislation contre la sodomie présente dans les codes de Castille, de France
et de certaines régions de I’Italie. L’importance de la condamnation de Thomas
a I’égard de I’homosexualité ne se trouve pas tant dans son recours a la notion
de nature que dans la classification des péchés qu’il a opérée, dans laquelle
I’homosexualité était rangée parmi les catégories violemment antisociales
comme la bestialité et le cannibalisme ou trés dangereuses comme 1’hérésie .
L’opinion de Thomas par rapport a I’homosexualité a été¢ au fondement de
toutes les condamnations postérieures et elle a aussi conditionné, selon nos
hypothéses, les développements de Ficin sur I’eros socraticus.

rapport & la plupart des théologiens chrétiens. Cf. J. BosweLL, op. cit. (cf. note 6), p. 409,
note 2. On se souviendra toutefois de la distinction entre chaleur acquise et chaleur
connaturelle (du feu) dans Ennéades 12 [19] 1, 31-36.

°® THOMAS D’ AQUIN, op. cit. (cf. note 7) (vol. 2, p. 220).

10 Jean DAMASCENE, La foi orthodoxe, 2, 4 et 4, 20, Suresnes, L’ Ancre, 1992 (PG
94, 876 et 1196).

" THOMAS D’ AQUIN, op. cit. (c¢f- note 7), II/1, q. 94, a. 3 ad 2 (vol. 2, p. 593).

2 11 faut remarquer que dans ce contexte, Thomas n’utilise pas de citations bibliques
comme sources de ses condamnations. Cependant, ’opinion de Boswell devrait étre
nuancée, car la sodomie porte atteinte, en derniére analyse, chez Thomas, aux lois
générales et aux causes premiéres du gouvernement divin du monde ; mais ¢’est aussi
vrai qu’il reste difficile de saisir la spécificité de I’homosexualité face aux autres péchés
contra naturam.

> ThHomas D’AQuIN, op. cit. (cf. note 7), II/2, q. 142, a. 4 ad 3 (vol. 3, p. 819):
«comme lorsque quelqu’un trouve son plaisir a manger de la chair humaine, ou a avoir
des relations sexuelles avec des bétes ou avec des personnes du méme sexe», ou encore
1172, q. 154, a. 12 resp. (vol. 3, p. 882): «C’est pourquoi, de méme que dans le domaine
spéculatif, ’erreur concernant ce dont I’homme a naturellement la connaissance constitue
Perreur la plus grave et la plus difforme, de méme dans 1’action agir contre ce qui est
déterminé selon la nature constitue ce qu’il y a de plus grave et de plus difforme.»



LA JOUISSANCE DE L’ INCORPOREL 373

3. La beauté est quelque chose d’incorporel

Ainsi, ¢’est sur cette toile de fond que Marsile Ficin a écrit son commen-
taire sur le Banquet de Platon en 1469'. Le banquet de Ficin, tenu le jour
anniversaire de la naissance de Platon sous le patronat de Laurent de Médicis,
s’inscrit dans la longue tradition néoplatonicienne qui féte I’anniversaire du
grand maitre 5. Il a eu lieu le 7 novembre '® 1469 a Careggi'” et «neuf fervents
platoniciens» étaient présents: Antonio Agli, évéque de Fiesole; le médecin
Ficin, pére de Marsile; le poete Cristoforo Landino; le rhéteur Bernardo

4 MarsiLe Fienn, Commentaire sur le Banquet de Platon, De I'amour / Commen-
tarium in Convivium Platonis, De Amore, Texte établi, traduit, présenté et annoté par
P.Laurens, Paris, Les Belles Lettres, 2002. Les traductions frangaises des passages
ficiniens cités dans cet article ont été tirées de cette édition. L’éditeur a pris soin de
toiletter le texte de I’édition critique classique de Raymond Marcel et tient compte des
observations paléographiques postérieures a I’édition de Marcel. La base du texte de
Laurens est le Vaticanus latinus 7705, manuscrit autographe daté de juillet 1469. Pour
les probléemes paléographiques qui reflétent le mécanisme de construction du texte de la
part de Ficin, ¢f. P. O. KRISTELLER, «Some Original Letters and Autograph Manuscripts
of Marsilio Ficinow, in: Studi di Bibliografia e Storia in onore di Tammaro De Marinis,
vol. 11, s. 1., 1964, p. 5-33, ici: p. 17, et «Marsilio Ficino as a Beginning Student of
Plato», Scriptorium 20, 1966, p. 41-54, ici: p. 48; J. A. DEveEreUx, «The Textual History
of Ficino’s De amore», Renaissance Quarterly 28, 1975, p. 173-182; SEBASTIANO
GENTILE, «Per la storia del testo del Commentarium in Convivium di Marsilio Ficino»,
Rinascimento, 1I¢ série, 21, 1981, p. 3-27. .

5 Cf. par exemple PorpHYRE, Vie de Plotin, 2, 40. Cf. aussi PLUTARQUE, Moralia,
717 B.

6 Selon toutes les traditions anciennes, Platon était né le 7 thargélion. Cf. par
exemple DioGgene Lagrce, 11, 44 et I, 2. Le thargélion grec correspond au mois de
mai du calendrier julien. Les premiers humanistes, en particulier Ficin, éprouvaient une
grande difficulté a établir les correspondances entre les calendriers attique et julien.
C’est la raison pour laquelle Ficin identifie le thargélion grec avec le mois de novembre,
cf. A. GrarTON, Joseph Scaliger. A Study in the History of Classical Scholarship, vol. 11 :
Historical Chronology, Londres, Clarendon Press, 1993, p.25-35, ainsi que A. T.
GrAFTON, N. M. SwerpLOW, «Calendar Dates and Ominous Days in Ancient Histo-
riography», Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 51, 1988, p. 14-42, ici:
Appendix 11: «Ficino’s Commemoration of Plato’s Birthday», p. 38. L’erreur de Ficin
est plus étonnante lorsqu’on constate que son glossaire grec-latin donnait une meilleure
date, le mois de juillet.

'7 Le banquet dont Ficin parle dans son texte a-t-il effectivement eu lieu ou s’agit-il
d’un recours rhétorique? De toute évidence, il s’agit d’un événement historique bien
attesté. Cf. par exemple MarsiLE FiciN, Opera omnia, 2 vol., Turin, Bottega d’Erasmo,
1962, ici: vol. I, p. 657 et 782. Il y avait apparemment deux banquets: [’un urbain a
Florence et ’autre suburbain, tenu a Careggi. S. GENTILE (art. cit. [cf. note 14]) a suggéré
que le nom de Laurent de Médicis, ainsi que la mention de Careggi, ont été ajoutés dans
un second temps, «afin d’installer des les premiers mois du principat I’image, conforme
a I’idéal platonicien, du philosophe-gouvernant» (cité d’apreés P. LAURENS, in: M. FiciN,
Commentaire, op. cit. [cf. note 14], p. 254, note 4).



374 FABIAN JAVIER LUDUENA ROMANDINI

Nuzzi; Tomaso Benci; Giovanni Cavalcanti, acclamé comme un héros; les
deux Marsuppini, Cristoforo et Claro, fils de Carlo le pog¢te. Le neuvieme était
Marsile lui-mé&me pour égaler le nombre des Muses.

3.1. Le concept de beauté

Au début de I’exposé de son systeme métaphysique, Ficin établit le genre
de beauté immédiatement aim€ par chaque Ctre selon sa place sur une échelle
ontico-ontologique. Ainsi, les anges, plus proches de Dieu, admirent sa beauté,
tandis que les hommes, plus proches de la matiere, admirent en principe la
beauté des corps. Tout le drame cosmologique et métaphysique qui suit dans
le texte de Ficin découle de cette premiére constatation, a partir de laquelle
commencera la remontée de I'’homme vers la beauté divine. Mais il est
d’emblée clair qu’il ne s’agit pas ici de considérer les plaisirs charnels auxquels
la contemplation de la beauté des corps pourrait conduire. Ces plaisirs sont
exclus de toute réalisation possible.

L’amour aussi bien que ’attirance pour 1’union charnelle sont, du point
de vue métaphysique, des désirs. Pourtant, ils ne pourraient étre plus opposés.
Ficin a radicalisé la position philosophique du platonisme ancien en la rappro-
chant de 1’ascése augustinienne, étant donné que si, chez Platon, I’ascése était le
choix préférentiel du philosophe, chez Ficin, il s’agit d’une prescription sévere
qui n’est pas la conclusion du parcours analytique, mais plut6t sa condition de
possibilité. Si le renoncement était I’aboutissement de I’entreprise théorique du
Banguer de Platon, il est ici un présupposé a partir duquel Ficin peut construire
son argumentation. Le reste du Commentaire vise a démontrer la portée de
cette premiere affirmation. Il n’y a pas d’amour dans le toucher:

Quant au désir de toucher, ce n’est point une composante de 1’amour ni un affect de
I’amant, mais une sorte d’emportement et un désordre indigne d’un homme libre 'S.

Dans cette premiere formulation, la Beauté peut se trouver dans le corps de
I’aimé, mais le véritable amour ne se trouve que dans le renoncement a toucher
le corps qui porte cette Beauté. Désir de toucher et désir d’amour partagent le
méme type de décalage ontologique qui existe entre la matiere et 1’intelligible,
au point que 1'un est la négation de I’autre. Alors la sagesse consiste a savoir
distinguer et maitriser ces deux types de désirs, parce qu’ils se trouvent mélés
dans I’apparence phénoménologique du monde:

De la vient aussi que toujours les amants redoutent en quelque sorte et vénérent le
face-a-face avec 1’aimé. Cette émotion, méme les forts — je le dirai, au risque de
faire rougir par mes paroles quelqu’un d’entre vous —, méme les forts, dis-je, et les
sages 1I’éprouvent d’ordinaire en présence d’un inférieur, s’il est aimé. C’est que
n’est point humaine la force qui les terrifie, les brise, les posséde. La puissance tout

'8 M. FiciN, Commentaire, op. cit. (¢f. note 14), 11, 9, p. 48.



LA JOUISSANCE DE L'INCORPOREL 375

humaine est toujours supérieure chez les plus forts et les plus sages. Mais I’éclair de
la divinité brillant dans les étres doués de beauté, telle une statue divine, contraint
les amants au saisissement, au tremblement, a la vénération. Pour la méme raison,
au prix de la présence de 1’aimé, 1’amant méprise richesses et honneurs et les tient

P

pour rien, tant il est juste que le divin soit préféré a ’humain '°.

Déja dans ce passage, il apparait que I’amour de la Beauté ne peut étre
possible qu’a partir des rapports du sage avec les gargons, et non avec les
femmes. Cette prise de position constitue un changement fondamental par
rapport a la doctrine médiévale de 1’amour courtois, parce qu’a partir de Ficin,
pour la premiére fois dans la Renaissance, on assiste au Nachleben de 1I’amour
masculin comme paradigme de 1’ascése philosophique. La beauté corporelle a
le pouvoir d’éveiller le désir de toucher dans le sage, mais la preuve de sagesse
consiste non seulement a résister a cette tentation, mais surtout a reconnaitre le
caractére idolétre de la beauté par laquelle le sage se sent attiré. Le sage sera
donc celui qui arrive a se rendre compte que ce qu’il aime n’est pas — ne peut
jamais étre — la beauté du corps de 1’aimé, mais la force divine qui le faconne et
qui agit a I'intérieur de ce dernier. L’idolatrie consiste donc a prendre le corps
de I’aimé comme s’il était la Beauté divine; la sagesse est le difficile art de
devenir maitre de soi-méme pour apprendre a faire le partage entre le charnel
et le divin qui se trouvent mélés dans le corps de I’aimé. Le sage est celui qui
peut isoler le divin dans I’animalitas corporelle de I’homme pour entreprendre
ensuite une ascension cosmique.

11y a ici un déplacement important par rapport a la théorie de Thomas sur la
reproduction humaine comme but ultime de la relation sexuelle entre ’homme
et la femme. Pour Ficin, la reproduction humaine n’est qu’un prétexte pour
un objectif plus important, qui est la propagation de la Beauté divine dans la
matiere. De ce fait, il devient possible pour Ficin de distinguer entre le «désir
de toucher» et le «désir de génération». Le premier de ces désirs n’apporte rien
a la propagation de la Beauté et, en plus, il détourne 1’attention de la contem-
plation de la Beauté pour I’attirer vers I’exercice idolatre de la sexualité. Le
«désir de génération», qui est le seul plaisir légitime et la seule forme d’amour
possible avec une femme, a la vertu d’étre le moyen au travers duquel la Beauté
divine s’incorpore dans le matériel. Il faut clairement distinguer ces deux genres
de désirs, parce que le «désir de toucher» se trouve a I’intérieur du «désir de
génération» et, en conséquence, le sage doit restreindre le premier, afin que
dans la copulation avec une femme il n’y ait qu’un «désir de génération (de
beauté)». Le corollaire qui en découle est que I’érotique des gargons, n’étant
pas un «désir de génération» a travers le corps, ne peut se permettre de devenir
«désir de toucher». Le seul domaine ol une «€rotique des gar¢ons» est possible
et souhaitable est dans 1’ascese philosophique, puisque, dans I’abstinence
sexuelle, le sage transforme le «désir de toucher» en «désir (chaste) de beauté».
Selon les mots de Ficin:

¥ Ibid., 11, 6, p. 36.



376 FABIAN JAVIER LUDUENA ROMANDINI

Qu’est-ce donc que Pausanias critique dans I’ Amour ? je vais vous le dire. Supposons
que trop porté a I’acte d’engendrer 1’on néglige la contemplation, ou que I’on cherche
cette génération par les femmes avec excés ou par les gargons contre nature, ou que
I’on préfere la beauté du corps a la beauté de ’ame : c’est 12 abuser de la dignité de
" Amour. Et tel est I’abus que blame Pausanias. Mais celui qui en use correctement,
loue, certes, la beauté corporelle, mais & travers elle il congoit la beauté supérieure
de I’dme, de I’intelligence et de Dieu et 1’admire et 1’aime encore plus ardemment.
Quant au devoir de génération et d’union charnelle, il s’en acquitte dans les limites
prescrites par 1’ordre naturel et par les lois civiles édictées par les sages?.

3.2. «Fidélité spirituelle»

La beauté spirituelle permet ainsi ce qui est difficile dans ’ordre du corps.
Etant donné que ce qui est aimé dans la beauté corporelle est la Beauté divine
qui est la méme dans tous les hommes, Ficin s’avoue favorable & une sorte de
«fidélité spirituelle» dans laquelle I’amant se contente toujours de son bien-
aimé, sans se soucier du fait qu’il y ait d’autres jeunes garcons qui sont encore
plus beaux:

C’est pourquoi, comme Platon le dit dans le Phédre®, I'envie n’existe pas dans le
cheeur divin. Car, rien n’étant plus agréable que de posséder ce qu’on aime, chacun,
Jjouissant de ce qu’il aime, vit content et comblé. Et si deux amants viennent a posséder
I’objet de leurs délices, chacun d’eux se reposera dans la possession de 1’étre aimé et
n’aura nul souci de savoir si I’autre posséde un bien-aimé plus beau®.

Cette fid€lité est possible grace au fait que ce qu’on aime, c’est la beauté
«incorporelle» de I’aimé. Ficin rend clair le noyau fondamental de sa métaphy-
sique de I’amour, lorsqu’il parle de I’«optique» du phénoméne amoureux. En
fait, Ficin nous dit qu’a la limite ce que ’amant aime dans son aimé n’est
certainement pas la beauté qui se trouve dans le corps de ce dernier, mais plutot
I’'tmage de cette beaut€ qui se trouve dans I’esprit de 1’amant. Ficin suggere
ainsi que ’essentiel, la quidditas de la beauté, est gardé, sous la forme d’un
simulacre, dans ’esprit de celui qui la pergoit. On ne peut percevoir I’'immensité
du ciel avec notre petite pupille oculaire ; on a cependant dans notre esprit une
image tres claire de la beauté du ciel, et c’est cette image que 1’on aime.

En effet comment le ciel, pour ainsi parler, entrerait-il tout entier dans la
minuscule pupille de ’ceil si elle le recevait d 'une maniére corporelle ? Impos-
sible. Au lieu que I’esprit regoit en un seul point toute la grandeur d’un corps
d’une maniere spirituelle, au moyen d’une image incorporelle. Ne peut plaire
a I’ame que la beauté qu’elle est capable de saisir. Or cette beauté a beau étre
I’image d’un corps extérieur, en 1’dme, elle est incorporelle. C’est donc la
beauté incorporelle qui plait. Ce qui plait, est agréable a chacun. Et enfin, ce qui

0 Ibid., 11, 7, p. 40-42.
21 PLATON, Phédre, 247a.
2 M. FiciN, Commentaire, op. cit. (cf. note 14), 1V, 6, p. 82.



LA JOUISSANCE DE L'INCORPOREL 377

est agréable, est beau. Il s’ensuit que I’Amour s’attache a un objet incorporel
et que la beauté elle-méme est plutdt une image spirituelle de la chose qu’une
réalité corporelle *.

3.3. «Optique de ’'amour»

C’est en raison de cette «optique de I’amour» que «I’Amour n’est jamais
comblé par la vue ou I’étreinte d’un corps» **. On peut dire que, selon Ficin, on
tombe amoureux grice a un jeu d’images:

Nous ressentons aussi un amour de ce genre [c’est-a-dire incorporel] pour un homme,
lui-méme membre de I’ordre universel, surtout si en lui brille manifestement une
étincelle de la beauté divine. Un tel sentiment nait de deux causes. D’abord parce
que nous plait le reflet du visage du Pere, puis parce que 1’apparence et la figure d’un
homme bien fait coincide trés exactement avec 1'idée du genre humain que notre
ame a recu du créateur de toutes choses et qu’elle conserve. Par suite si I'image d’un
homme extérieur, regue par les sens et passant en I'dme, ne répond pas a la figure de
I’homme que I’ame porte en elle, elle déplait immédiatement et est prise en haine
pour sa laideur. Si elle s’accorde, elle plait aussitot et est aimée pour sa beauté =.

Etant donné qu’il n’y a pas un homme parfaitement beau (si cela était
possible, il serait déja 1’idée de la Beauté elle-méme), chacun posseéde une
étincelle de la Beauté. Le corps la reflete, mais il n’est que partiellement beau,
d’ou la nécessité constante d’établir une comparaison entre 1’image d’un
homme quelconque regue par les sens (image qui contient déja une étincelle de
la Beauté dans le corps percu ou de ce qu’il y a d’essentiellement beau en lui)
et I'image de la Beauté parfaite telle qu’elle a été introduite en nous par Dieu.
Mais ce systéme tient toujours compte de I’intervention de 1’astrologie dans la
métaphysique de 1’amour, parce que les astres conditionnent les choix faits par
les amants :

Tous deux se plaisent mutuellement, en raison d’une certaine ressemblance de leur
nature, mais plaira davantage celui des deux qui est jugé le plus beau. D’ou vient
que tout un chacun aime par-dessus tout non pas tous les plus beaux indifféremment,
mais les siens, entendez ceux qui sont nés sous le méme astre, et ce, méme s’ils
sont moins beaux que beaucoup d’autres. Aussi ceux qui, comme nous I’avons dit,
sont nés sous le méme astre, sont tels que 1'image du plus beau, passant par les
yeux dans I’dme de ’autre, correspond et s’accorde en tous points avec une image
semblable formée dés la naissance tant dans le corps éthéré que dans les profondeurs
de I’ame *.

9

3 1bid., V, 3, p. 94.

# Ibid., V, 3, p. 96.

* [bid., V, 5, p. 102.

¢ Ibid., V1, 6, p. 138-140. Sur les origines anciennes de cette idée, c¢f. P. LAURENS,
in: ibid., p. 295 sq., notes 33 et 34 ou I’éditeur mentionne, parmi d’autres sources,
Horack, Odes, 11, 17, 21-22 (Ode a Mécéne).

[
v

[



378 FABIAN JAVIER LUDUENA ROMANDINI

3.4. La théorie du spiritus

Le systeme de Ficin s’appuie completement sur la théorie du spiritus, et
il est impossible de comprendre I’érotique des garcons qu’il a mise en place
sans tenir compte de ce concept physiologique et cosmologique fondamental *’.
Le concept de spiritus présuppose une théorie de I’optique %, en méme temps
qu’il produit une théorie de la magie® d’une grande portée pendant la Renais-
sance et dont toutes les conséquences restent encore a établir. Cependant, nous
tenons a souligner ici I'importance de cette notion dans la théorie de I’amour
de Ficin. En fait, on peut dés lors apprécier I'importance du spiritus dans la
physiologie et la métaphysique amoureuses de Ficin, parce que c’est dans le
spiritus de I’amant que 1’'image de 1’aimé se reflete comme dans un miroir.
Ce miroir d’images sensorielles permet a 1’ame de comparer 1'image regue
du monde extérieur avec celle qu’elle posseéde de maniére innée et qui reflete
I’Idée pure de la Beauté. Mais justement, comme le spirifus n’est qu’un miroir
ou se refletent les images, 1’absence de 1’aimé fait perdre son image, malgré
I’existence de la mémoire de 1’'dme. La présence de I’aimé est donc nécessaire
pour que son image reflétée dans le miroir du spiritus puisse étre «éclairée» et
«réchauffée». Cependant, le besoin de la présence de 1’aimé devant I’amant
laisse entrevoir un role encore plus important pour le spiritus dans cette «onto-
physiologie» de I’amour. En effet, Ficin va jusqu’a décrire I’essence de I’amour
comme un échange des esprits:

7 La théorie du spiritus ou du pneuma existe depuis I’ Antiquité et son Nachieben
au XV* siecle est fondamental pour la philosophie de la Renaissance. Pour I’ Antiquité
{Aristote, ies stoiciens, Galien), ¢f. W. W. JAEGER, «Das Pneuma im Lykeion» {1913),
in: Ip., Scripta minora, vol. I, Rome, Edizioni di storia e letteratura, 1960, p. 57-162,
et surtout ’ouvrage toujours fondamental de G. VERBEKE, L ‘évolution de la doctrine
du pneuma du stoicisme a S. Augustin. Etude philosophique, Paris/Louvain, Desclée de
Brouwer/Institut supérieur de philosophie, 1945. Pour le néoplatonisme, ¢f. notamment
R. C. KissLiNG, «The oynua-ntpeipa of the Neo-Platonists and the De insomniis of
Synesius of Cyrene», American Journal of Philology 43, 1922, p.318-330, et E. R.
Dobbs, «The Astral Body in Neoplatonismy», in: ProcLus, The Elements of Theology,
Oxford, Clarendon Press, 1933, p. 313-321. Sur I"importance de cette doctrine a la
Renaissance, les travaux de R. KLEIN restent essentiels: «Spirito Peregrino» (1965)
et «L’imagination comme vétement de I’ame chez Marsile Ficin et Giordano Bruno»
(1961), in: Ip., La forme et ['intelligible. Ecrits sur la Renaissance et l'art moderne,
Paris, Gallimard, 1970, p. 31-64 et 65-88. Sur la présence de ce probléme chez les poétes
du dolce stif nuovo, cf. B. Narpl, «L’amore e i medici medievali» (1959), in: Ip., Saggi
e note di critica dantesca, Milan/Naples, Ricciardi, 1966, p. 238-267.

2 Pour le probléme de I’optique ancienne et médiévale, cf. notamment G. SIMON, Le
regard, l'étre et I'apparence dans [’optique de | 'Antigquité, Paris, Seuil, 1988, et Archéo-
logie de la vision. L optique, le corps, la peinture, Paris, Seuil, 2003.

** Pour I'importance du spiritus dans la théorie de la magie médiévale et renaissante,
¢f. 1. P. Couriano, Eros et magie a la Renaissance, 1484, Paris, Flammarion, 1984, et
M. J. B. ALLEN, [castes. Marsilio Ficino's Interpretation of Plato s Sophist. Five Studies
and a Critical Edition with Translation, Berkeley, University of California Press, 1989.



LA JOUISSANCE DE L’INCORPOREL 379

Téachez de vous figurer, je vous prie, Phedre de Myrrhinonte et le fameux Thébain,
I’orateur Lysias, qui s’éprit d’amour pour lui. Lysias reste bouche bée devant le
visage de Phédre. Phédre décoche dans les yeux de Lysias les étincelles de ses
yeux et avec les étincelles lui transmet aussi ses esprits. Le rayon de Phédre s’unit
aisément a celui de Lysias, et son esprit aussi se joint aisément a celui de I’autre.
Cette sorte de vapeur née dans le cceur de Phedre, gagne aussitét le ceeur de Lysias
dont la résistance la densifie, la faisant revenir a sa nature premiére, le sang de
Phedre: si bien que, par un phénomene merveilleux, le sang de Phédre se trouve
désormais dans le cceur de Lysias. D’ou vient qu’immeédiatement tous les deux se
mettent & crier, Lysias a Phedre: 6 Phédre, mon cceur et mes cheres entrailles! et
Phedre a Lysias: 6 Lysias, toi, mon esprit et mon sang. Phédre suit Lysias parce que
son cceur réclame son sang, Lysias poursuit Phédre parce que son humeur sanguine
exige le vase, revendique le séjour qui sont les siens. Toutefois Lysias poursuit
Phedre avec plus d’ardeur. Il est plus aisé en effet pour le cceur de vivre privé d’une
petite parcelle de son sang que pour le sang de vivre en dehors de son propre cceur.
Le ruisseau a plus besoin de la source que la source du ruisseau. Ainsi donc, comme
le fer qui a recu la qualité de I’aimant est attiré vers lui, mais ne 1’attire point, ainsi
Lysias poursuit Pheédre plus que Phedre Lysias*.

La fonction du spiritus ne consiste pas seulement a étre un miroir pour
I’ame dans lequel se refletent les images sensibles, mais ce spiritus constitue
la substance méme qui s’échange entre les amants dans le phénomene de
I’amour?'. A travers I’esprit, c’est le sang méme qui circule de 1’amant 4 1’aimé
en établissant une circulation physiologique des vapeurs sanguines par le biais
de la vision. Cette circulation explique la poursuite de 1’aimé de la part de
I’amant, parce qu’il doit retrouver I’homéostasie de son systeme sanguin et
de son spiritus. Selon Couliano, cette physiologie de I’amour «entraine une
dialectique d’amour assez compliquée, ou I’objet se transforme en sujet en
dépossédant completement le sujet lui-méme, qui, dans 1’angoisse d’étre
anéanti en étant privé de sa condition de sujet, réclame désespérément le droit
a une forme d’existence» **. La seule solution possible a cette perte du spiritus
de la part de I’amant se trouve dans la possibilité «que 1’aimé accepte, a son
tour, ’offre d’amour. En ce cas, il permettra aussi que le fantasme de I’amant
pénetre dans son appareil pneumatique, qu’il s’y installe [...]; autrement dit,
qu’il accorde au sujet anéanti un lieu ou son caractere de sujet puisse ressortir du
rien et acquérir existence» **. C’est dire que 1’on trouve chez Ficin une véritable
fantasmatique de 1’amour ou 1’objet le plus propre de I’amour humain n’est
plus ni le corps, ni la substance intelligible, mais plutdt ce fluide, le spiritus, qui

3 M. FiciN, Commentaire, op. cit. (cf. note 14), VII, 4, p. 222.

! Cette conception a une longue histoire dans la tradition médicale et optique
occidentale. Sur ses relations avec la théorie de I’amour, cf., outre les notes de P. LAURENS
sur ce passage (in: ibid., p. 308 sq.), le livre de M. CilavoLELLA, La Malattia d’amore
dall’Antichita al Medioevo, Rome, Bulzoni, 1977.

32 1. P. CouLIANO, op. cit. (cf. note 29), p. 57.

3 Ibid.



380 FABIAN JAVIER LUDUENA ROMANDINI

se trouve entre le monde du corps et le monde des images. Le sujet et I’objet se
diluent dans une physiologie de I’'image **.

3.5. Erotique et mélancolie

On peut apprécier a juste titre I'importance de I’astrologie dans cette
physiologie de I’amour, lorsqu’on constate le rapport tres €troit qui existe entre
érotique et mélancolie chez Ficin. Le danger que comporte la perte du spiritus
est précisément la possibilité, pour I’amant, de devenir mélancolique :

En outre, ol que se porte 1’attention continuelle de I’ame, la aussi se précipitent les
esprits, qui sont ses véhicules ou ses instruments et qui naissent dans le cceur, de
la partie la plus subtile du sang. Or I’dme de I’amant est entrainée vers I'image de
I’aimé gravée dans son imagination et vers 1’aimé lui-méme : la aussi se portent les
esprits et, s’y précipitant, ils s’épuisent a mesure. Aussi est-il besoin d’une alimen-
tation constante en sang pur pour ranimer les esprits consumés 1a ol les parties les
plus subtiles et transparentes du sang s’évaporent chaque jour a recréer les esprits.
C’est pourquoi, le sang pur et clair étant épuisé, reste le sang impur, épais, sec et
noir. Dés lors le corps se desseche et s’encrasse et les amants deviennent mélanco-
liques. En effet, du sang sec, épais et noir est faite la mélancolie, qui emplit la téte
de ses vapeurs, asseche le cerveau et ne cesse, nuit et jour, de tourmenter 1’ame de
visions sinistres et terrifiantes. C’est ce qui arriva, lit-on, par amour, au philosophe
épicurien Lucrece qui, victime d’abord de I’amour, puis de la folie, finit par se
donner la mort*.

Cet aspect précis de la mélancolie comme phénomeéne de la pathologie
de I'amour n’a pas été suffisamment étudié par Klibansky, Panofsky et Saxl
dans leur monumentale étude sur la mélancolie *, mais il est essentiel pour
comprendre 1’érotique des garcons chez Ficin, étant donné que la mélancolie est
justement 1’effet de la mise en pratique du «désir de toucher», lorsque I’amant
s’écarte de la contemplation. Ficin lui-méme le dit clairement: la mélancolie

3 La plus belle théorie de I'image au Moyen Age et a la Renaissance se trouve chez
Averroes et dans 1’averroisme, une tradition philosophique discutée par Ficin qui a écrit
une Confutatio Averrois. Cf. M. FicIN, Théologie platonicienne de |'immortalite des ames.
Livres [-XV1I1, Paris, Les Belles Lettres, 2007, ici: XV, II, p. 17: «Désormais rejetant de
toutes nos forces I’opinion d’Averroés, nous confirmerons I'interprétation d’Avicenne
et d’Algazel, ou plutot ’opinion de Platon et d’Aristote». Malgré cela, certains aspects
de la pensée ficinienne de I’image peuvent étre rapprochés de cette tradition qui lui
€tait aussi familiere, par exemple, grace a la poésie de Guido Cavalcanti. Cf. ’analyse
magistrale de E. Coccla, La trasparenza delle immagini. Averroé e I'averroismo, Milan,
Mondadori, 2005, qui a renouvelé notre compréhension de I’averroisme.

3 M. Ficiv, Commentaire, op. cit. (cf. note 14), V1,9, p. 154. La référence a Lucréce
se trouve dans JEROME, Chronique. Continuation de la Chronique d’Eusébe, années 326-
378. Texte latin de ’édition de R[udolf] HELM, traduction francaise inédite, notes et
commentaires par B. JEANJEAN et B. Lancon, Rennes, Presses universitaires de Rennes,
2004, p. 149.

% Cf. R. KLBANSKY, E. PanoFsky, F. SaxL (éds), Saturne et la mélancolie. Etudes
historiques et philosophiques : nature, religion, médecine et art, Paris, Gallimard, 1994,



LA JOUISSANCE DE L'INCORPOREL 381

«est ce qui arrive d’ordinaire a ceux qui, abusant de I’amour, dénaturent en
désir d’étreinte ce qui releve de la contemplation» *’. Cette figure de 1’amoureux
mélancolique apparait encore au X VII° siecle dans les traités sur la mélancolie,
mais elle trouve sa meilleure exposition théorique dans le passage de Ficin
qu’on vient d’analyser. La mélancolie est donc la conséquence du «désir de
toucher» et d’une certaine incapacité a se rendre compte, de la part de |’amant,
du fait que la beauté ne peut étre prise dans aucun corps et que le seul espoir se
trouve dans la contemplation céleste de son Idée.

Ficin admet cependant que le «désir de contemplation» peut devenir «désir
de toucher», mais il a radicalisé I’attitude de I’astrologie ancienne face aux
comportements homosexuels. En effet, quand la science astrale des Anciens
cherchait a donner une explication de certains comportements sexuels tenus
pour moralement réprouvables, elle ne condamnait que des données typiques
telle que la passivité dans les rapports sexuels **. Pour Ficin en revanche, il s’agit
de condamner un désir en tant que tel, c’est-a-dire le désir dans les rapports
sexuels entre males, au-dela des actes sexuels effectifs. Pour ce faire, il utilise le
modele de I’ascese platonicienne, a I’intérieur duquel il introduit toutefois des
modifications essentielles qui dérivent sans doute de la condamnation théolo-
gique de I’homosexualité. Lorsque Platon condamnait certains actes sexuels,
il ne proposait qu’un choix pour une élite philosophique s’adonnant a I’ascese
sexuelle, tandis que pour Ficin il s’agit de condamner universellement le
«désir de toucher» entre males, c’est-a-dire le désir lui-méme au-dela de ses
manifestations diverses dans une série possible d’actes. Bien que Ficin propose

7 M. FicN, Commentaire, op. cit. (cf. note 14), VI, 9, p. 154.

¥ Cf., par exemple, ProLemeg, Tétrabiblos. Le livre fondamental de !'astrologie,
dans la traduction de N. BOURDIN DE VILLENNES, revue et présentée par A. BARBAULT,
Paris, Oxus, 2007, ici: IV, 5, et les analyses de Tamsyn Barton, Ancient Astrology, New
York, Routledge, 1994, p. 164 sqq.

3% Sur le probleme de 1’érotique des garcons chez Platon et dans le monde grec en
général, ¢f. K. James Dover, Greek Popular Morality in the Time of Plato and Aristotle,
Oxford, Blackwell, 1974, et Homosexualité grecque, Grenoble, La Pensée Sauvage,
1982 ; M. Foucautr, Histoire de la sexualité, t. I1: L ‘usage des plaisirs, et t. I11: Le souci
de soi, Paris, Gallimard, 1984 ; J. BosweLL, Les unions du méme sexe dans |’Europe
antique et médiévale, Paris, Fayard, 1996 ; F. BUFFIERE, Eros adolescent. La péderastie
dans la Gréce antique, Paris, Les Belles Lettres, 1980; D. S. BARRETT, «The Friendship of
Achilles and Patroclus», The Classical Bulletin 57, 1980-1981, p. 87-93; J. J. WINKLER,
Désir et contraintes en Grece ancienne, Paris, EPEL, 2005 ; D. M. HaLperin, Cent ans
d’homosexualité et autres essais sur |'amour grec, Paris, EPEL, 2000; C. J. Rowg, I/
Simposio di Platone. Cingue lezioni sul dialogo con un ulteriore contributo sul Fedone
e una breve discussione con Maurizio Migliori e Arianna Fermani, Sankt Augustin,
Academia Verlag, 1998. On consultera aussi L. Brisson, Platon, les mots et les mythes.
Comment et pourquoi Platon nomma le mythe ?, Paris, La Découverte, (1982) 19942,
et Le sexe incertain. Androgynie et hermaphrodisme dans I'Antiquité gréco-romaine,
Paris, Les Belles Lettres, 1997. Cf. également L. Brisson, «Introduction», in: PLATON,
Bangquet, Paris, Flammarion, (1998) 2001, p. 55-71, avec une abondante bibliographie,
et C. Carame, L'Eros dans la Grece antique, Paris, Belin, 1996.



382 FABIAN JAVIER LUDUENA ROMANDINI

aussi son €thique pour une élite philosophique, sa condamnation découle de
celle établie par la scolastique médiévale, précisément d’origine thomiste *.

3.6. Théologie et médecine

Cette prise de position théologique s’accompagne d’une réflexion tirée de
la médecine. En effet, Ficin rappelle la conception ancienne selon laquelle la
perte de sperme entrainait un grave péril pour ’homme ; mais, une fois encore,
sa position est faconnée par la pensée théologique selon laquelle la perte de
sperme est condamnable non seulement comme source possible d’une maladie,
mais surtout comme un usage inadéquat du sperme destiné a la procréation.
L’argument scolastique selon lequel tous les rapports sexuels doivent étre
situés dans une sexualité légitime prend toute son ampleur chez Ficin. De cette
conception de 1’usage reproductif du sperme Ficin tire son argument le plus
sévere contre I’homosexualité «effective», étant donné que, selon lui, un «désir
de toucher» accompli équivaut a un avortement:

C’est par une erreur de ce genre qu’est né ce crime abominable que Platon maudit
dans les Lois comme une sorte d’homicide*. Car on ne doit pas moins juger
homicide celui qui anéantit un homme a naitre que celui qui assassine un enfant
déja né. Il y a plus d’audace, certes, a Oter une vie déja commencée ; mais plus de
cruauté a refuser le jour a ’enfant qui va naitre et & tuer ses enfants avant méme
qu’ils soient nés*.

La condamnation philosophique de I’homosexualité chez Platon est
assimilée ici au probléme chrétien de la chair et de la sexualité légitime. Le
résultat est la conception ficinienne du «désir de toucher» non reproductif, et
notamment de 1’homosexualité, comme une pratique d’avortement qui mérite
punition. Une fois que 1’amant est pris par le «désir de toucher», il trouvera
difficile de s’en éloigner. Les raisons sont fournies par 1’astrologie :

Cela exige pour eux tous un long espace de temps, et méme tres long pour les
mélancoliques, surtout s’ils ont été pris sous le signe de Saturne, et de plus trés amer
s’ils sont tombés en esclavage avec Saturne en rétrograde ou conjoint a Mars ou
opposé au Soleil. Restent aussi trés longtemps malades ceux qui avaient dans leur
théme astral Vénus dans la maison de Saturne ou aspectant intensément Saturne et
la Lune*®.

“* Sur I'importance capitale de la théologie thomiste pour la philosophie de Ficin,
cf. P. O. KrisTELLER, «The Scholastic Background of Marsilio Ficino. With an Edition of
Unpublished Texts», in: Ip., Studies in Renaissance Thought and Letters, vol. I, Rome,
Edizioni di storia et letteratura, 1956, p. 35-95.

41 Ficin se réfere a PLaton, Les lois VIII, 836 B sq. Pour une analyse de ce passage
platonicien, ¢f. K. J. Dover, Homosexualité grecque, op. cit. (cf. note 39), p. 203-206.

4 M. Ficin, Commentaire, op. cit. (cf. note 14), VI, 14, p. 184,

S Ibid., VI, 11, p. 234-236. Cf. Firmicus MaTErNUS, Mathesis, 2 vol., Paris, Les
Belles Lettres, 1992-1994, ici: 111, 6, 6; 1V, 19, 23.



LA JOUISSANCE DE L'INCORPOREL 383

Le Nachleben astrologique aussi bien que la survivance de 1’ancienne
érotique platonicienne de 1’amour des garcons sont combinés par Ficin pour
construire une doctrine ascétique sévere qui condamne les rapports sexuels
entre males selon la tradition théologique de la scolastique chrétienne. L’idéal
platonicien de 1’abstinence sexuelle du philosophe s’unit a I’idéal chrétien du
renoncement a la chair, mais cette injonction morale supréme et stricte trouve
sa place chez Ficin dans la chasteté amoureuse des hommes qui transforment
le «désir de toucher» en «désir de contemplation». Pour que les liaisons
homosexuelles puissent devenir le paradigme de I’amour de la sagesse, Ficin
exige le renoncement complet a la satisfaction du désir sexuel, et cela dans
la mesure ou la pédérastie, qui dans le domaine spirituel est la plus morale
des relations, cache dans son c6té charnel 1’'un des deux péchés les plus bas:
I’homicide ou I’avortement.

3.7. Eloge de Socrate

Dans ce constat en quelque sorte paradoxal, Socrate est considéré par Ficin,
qui revient aux propos de Platon sur ce theme, comme le véritable et l1égitime
amant, a la fois pour sa chasteté et pour avoir initi€ les jeunes garcons a la
contemplation de la Beauté. L’éloge de Socrate est trés détaillé, mais nous ne
retiendrons que quelques aspects li€s a notre argumentation®. Ficin nous dit
que ’eros socraticus est utile d’abord pour le souci de soi, mais aussi pour
la direction de la cité dans la mesure ou celle-ci est composée d’hommes qui
doivent étre éduqués:

Vous demandez a quoi sert I'amour socratique? Il sert d’abord grandement a
Socrate, a recouvrer ses ailes pour voler a nouveau vers sa patrie céleste, ensuite a la
cité, pour vivre dans ’honnéteté et le bonheur. La cité assurément n’est pas faite de
pierres, mais d"hommes. Or les hommes ont besoin, dés leur plus jeune age, comme
les arbres a peine plantés[,] d’étre soignés et dressés a porter les meilleurs fruits [...].
Que fera donc Socrate ? permettra-t-il que cette jeunesse, qui est le séminaire de la
République a venir, soit dépravée par la contagion des débauchés? ou serait alors
son amour de la patrie ? Socrate volera donc au secours de sa patrie et délivrera de
cette peste ses enfants, qui sont ses véritables fréres .

On peut ici apprécier comment Ficin vise non seulement a la transformation
individuelle, mais aussi au salut de la République: le gouvernement de soi
implique toujours le gouvernement des autres. Il est clair que dans le contexte
du Commentaire ficinien, ou 1I’Amour est présenté comme fondement du lien
social et, a travers la médiation divine, comme l’'instrument d’une véritable

* Pour I’éloge de Socrate, c¢f. notamment M. Ficiv, Commentaire, op. cit. (cf. note
14), V1L, 1 et 16. L’éloge ficinien de Socrate n’est pas nouveau a la Renaissance, ¢f. par
exemple G. MANETTI, Vita Socratis et Senecae, Florence, Olschki, 1979.

¥ M. FiciN, Commentaire, op. cit. (cf- note 14), VII, 16, p. 244-246.



384 FABIAN JAVIER LUDUENA ROMANDINI

théologie politique, le probleme est représenté par la sexualité non repro-
ductive — notamment I’érotique des gar¢ons —, incapable de s’élever a partir du
«désir de contemplation» vers I’ Amour céleste et qui tombe en revanche dans
le «désir de toucher» et I’Amour vulgaire. C’est donc dans ce contexte que
Ficin a recours, encore une fois, a la tradition chrétienne, pour faire du Socrate
philosophe de Platon un Socrate pasteur :

C’est ainsi que, 1ié a elle [a la jeunesse*®] par un charitable amour, le plus sage
des Grecs est de toutes les compagnies et s’avance entouré d’une immense troupe
de jeunes gens. Ainsi le véritable amant, tel un pasteur, protege-t-il la troupe des
agneaux de la voracité funeste des faux amants, qui sont pareils & des loups*”.

4. Conclusion

L’érotique platonicienne des garcons peut survivre a la Renaissance
ficinienne en devenant une pastorale du salut, ol 1’«éros bestial» est trans-
formé en «charitable amour». Le parcours existentiel de Phédre, vu par Ficin,
qui va de la prostitution a la sagesse ascétique, montre bien le modele que
voulait Marsile pour le philosophe-gouvernant dirigeant une société fondée sur
les amours masculines chastes. L’ascése proposée par Ficin s’achéve en une
sorte de «fantasmatique du désir» ou, grace a la notion de spiritus, le sujet et
I’objet, I'intérieur et I’extérieur, s’effacent. De cette maniére peut étre dépassée
la «fracture métaphysique de la présence» qui a modelé toute la tradition philo-
sophique occidentale. Marsile Ficin a fait revivre, dans un contexte néoplato-
nicien, mais aussi chrétien, ce cadre masculin de 1’ascese philosophique et lui a
donné tout son essor*. Il a aussi exigé d’elle une nouvelle abstinence, dans un
monde ou la «chair» et le «désir» avaient pris la place des aphrodisia grecs.

4 Cf. DioGENE LAERCE, 11, 21.

Y7 M. FiciN, Commentaire, op. cit. (cf. note 14), VI, 16, p. 246.

“ Tout au long du Moyen Age et pendant la Renaissance, il y a évidemment eu
d’autres projets semblables, mais c’est avec Ficin que la survivance de I’eros socraticus
a pu atteindre un sommet. Tous les développements de cet article visent & montrer I’exis-
tence d’une interpretatio christiana dans |’herméneutique ficinienne. Cela ne signifie
pas qu’on puisse nier I’importance de la présence du paganisme chez Ficin. Notre
thése vise justement a montrer le Nachleben der Antike dans la pensée du philosophe et
astrologue florentin. Cependant, nous voulons mettre I’accent sur le fait que cette «survi-
vance» des Anciens se produit a l'intérieur de la théologie chrétienne. Les tensions
qui se produisent a partir de la convergence philosophique et historique de la culture
philosophique ancienne dans un cadre chrétien constituent précisément 1’objet de notre
enquéte. A ’appui de notre perspective, cf. M. J. B. ALLEN, «Marsilio Ficino’s Interpre-
tation of Plato’s Timaeus and Its Myth of the Demiurge», in: J. HANKINS, J. MONFASANI,
F.PuRNELL (éds), Supplementum Festivum. Studies in Honor of Paul Oskar Kristeller,
Binghamton, Medieval and Renaissance Texts and Studies, 1987, p. 399-439.



	La jouissance de l'incorporel : interpretatio christiana des Anciens chez Marsile Ficin (1433-1499)

