
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 57 (2007)

Heft: 4: Écrire en lisant - lire en écrivant : réception et transmission des
classiques

Artikel: Siger de brabant : une réponse grammaticale au problème de l'être et
de l'essence

Autor: Secretan, Adina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381749

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381749
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 139 (2007), P. 329-351

SIGER DE BRABANT: UNE REPONSE GRAMMATICALE
AU PROBLÈME DE L'ÊTRE ET DE L'ESSENCE

Adina Secrétan

Résumé

L'entrée de la Métaphysique d'Aristote en Europe occidentale a provoqué
fascination et embarras. Les lectures nouvelles d'Aristote entrèrent souvent en

confrontation avec les exégèses bibliques ; des problématiques spécifiquement
médiévales, comme celle de l'être et de l'essence, sont alors apparues. Nous

proposons Ici la traduction d'une Question appartenant à un cours sur la

Métaphysique donné à lafin du XIIIe siècle par Siger de Brabant, maître à la
Faculté des arts de l'Université de Paris. La Question 7propose une solution
originale au problème de l'être et de l'essence : le débat est détourné de sa

perspective ontologico-théologique et resitué dans le contexte linguistique.

Celui-ci, d'où ton regard revient vers moi,
est le feu d'un esprit aux si graves pensées

qu 'il trouva que la mort était lente à venir:
c 'esl la lumière étemelle de Sigier
qui, enseignant dans la rue du Fouarre,
syllogisa des vérités qui luifirent tort'.

Pendant près de six siècles, Siger de Brabant n'est tout au plus qu'un nom
énigmatique pour les commentateurs de Dante Alighieri. À peine suppose-t-on
qu'il a réellement vécu, et, des deux derniers vers évoquant la rue du Fouarre

et le syllogisme, on conclut qu'il dut enseigner la logique à la Faculté des arts
de Paris. Le poète réserve pourtant au mystérieux Sigier une place de choix :

parmi les douze esprits d'exception aveuglant de leur lumière Dante et Béatrice

parvenus au quatrième ciel, le philosophe brabançon est situé directement à la

gauche de la figure centrale, Thomas d'Aquin. Mieux, ces vers élogieux ne sont

pas placés dans la bouche de l'auteur, mais dans celle de Thomas lui-même. Il
faudra cependant attendre la fin du XIXe siècle pour que les travaux de Siger
de Brabant soient peu à peu extraits d'archives, bibliothèques universitaires
et monastères çà et là en Europe. Dans la période de l'entre-deux-guerres,

1 Dante, Divine Comédie. Paradis, ChantX,v. 133-138, trad. J. Risset, 1992, Paris,
Flammarion, p. 105. Voir R. Imbach, Dante, la philosophie et les laïcs, Paris/Fribourg,
Cerf/Editions universitaires, 1996.



330 ADINA SECRETAN

les travaux de P. Mandonnet et F. Van Steenberghen contribuèrent à générer
un véritable engouement pour le maître oublié. Puis il y eut les précieuses
études de R.-A. Gauthier; aujourd'hui, des spécialistes tels que B. C. Bazân,
R. Imbach, L. Bianchi ou encore F. Pironet poursuivent des recherches qui font
de Siger de Brabant une figure majeure des querelles qui agitèrent la Faculté
des arts parisienne dans les trois dernières décennies du XIIIe siècle2.

Vers 1273, le maître brabançon donne un cours sur la Métaphysique
d'Aristote, structuré en une série de questions, selon la tradition pédagogique
médiévale. Les Quaestiones in Metaphysicam seront découvertes en 1923. À
ce jour quatre versions - des reportations d'étudiants - sont connues, dont celle
de Cambridge, éditée et commentée par A. Maureren 1950. Nous proposons ici
une traduction inédite de la Question 1 de l'introduction de cette reportation.

L'être est-il ajouté à l'essence des étants causés En interrogeant la possibilité

de séparer l'existence d'une chose - le fait qu'elle soit - et son essence

- le «ce qu'est cette chose» -, la Question 1 participe d'un débat engendré par
la tradition scolastique, dont toute l'histoire de la métaphysique sera traversée

jusqu'au XVIIIe siècle: le problème de l'être et de l'essence. Dans la seconde

moitié du XIIP siècle, théologiens et commentateurs d'Aristote s'interrogent
sur la nature du rapport qu'entretiennent ces deux notions fondamentales :

l'essence d'une chose est-elle indifférente au fait que la chose existe ou non
Ces deux mots, «être» et «essence», expriment-ils deux entités réellement
distinctes, indépendantes l'une de l'autre, ou s'agit-il d'une differentiation
notionnelle, opérée par l'intellect seul Le débat sera d'envergure; en 1286,

une querelle éclatera, et trois positions philosophico-théologiques s'affronteront

violemment, représentées par trois maîtres de la faculté de théologie :

Godefroid de Fontaines, Henri de Gand et Gilles de Rome3.
À la source de ce débat se tient la rencontre problématique de deux

ontologies. La Parole révélée, supposant une théologie de la contingence de

l'être, où l'existence est une «donation perpétuellement révocable au gré du

donateur»4, se heurte à l'ontologie aristotélicienne, où l'être est essentiel, per
se, et le monde nécessairement éternel. Le problème de l'être et de l'essence

est, de fait, entièrement conditionné par l'histoire de la réception du corpus
aristotélicien, histoire qui emprunte des chemins en terre d'Islam. Venu du

Moyen-Orient et d'Espagne, traduit en latin aux XIIe et XIIIe siècles, l'Aristote
médiéval est, selon la formule de A. de Libera et C. Michon, un «produit

2 Cf. F.-X. Putallaz, R. Imbach, Profession philosophe: Siger de Brabant, Paris,
Cerf, 1997. Cf. aussi les études récemment réunies in: D. Calma, E. Coccia (éds). Les
sectatores Averrois. Noétique et cosmologie aia XIIP - XIV siècles, Freibuiger Zeitschrift

für Philosophie und Theologie, 53. 1/2. 2006.
3 Cf. Henri de Gand, Gilles de Rome, Godefroid de Fontaines. Être, essence &

contingence, trad., introduction et notes par C. König-Pralong, Paris, Les Belles Lettres,
2006.

4 É. Gilson, L'Être et l'Essence, Paris, Vrin, 1981, p. 97.



SIGER DE BRABANT : UNE REPONSE GRAMMATICALE 331

de synthèse»5; cette lecture d'Aristote procède par glissements successifs,

décontextualisations, et réinsertions dans des problématiques spécifiquement
médiévales, propres aux religions du Livre. C'est ainsi qu'un passage fameux
du livre IV de la Métaphysique donnera naissance, au travers des relectures
successives dont il sera l'objet, à la conception d'un être envisagé comme ajout
à l'essence6. La question est pourtant parfaitement étrangère à la démarche

aristotélicienne : avec le livre IV, il s'agit pour Aristote de démontrer la possibilité

d'une philosophie première englobant tous les objets des savoirs
philosophiques, une philosophie unifiée, malgré la multiplicité de ses objets, sous la

perspective de l'être en général. La question épistémologique de la possibilité
d'une science unifiée prend son assise au travers d'une analyse sémantique :

loin de se fragmenter en blocs homonymiques, l'étant est une notion analogique.

Il se dit de plusieurs manières, mais relativement à un premier étant,

l'ousia, la substance. La suite du raisonnement propose un constat similaire
à propos de l'être et de l'un: s'il y a bien deux sens distincts entre homme

existant et un homme - le premier syntagme insistant sur l'ancrage dans une
réalité extra-mentale, le second spécifiant sa singularité - il n'en est pas moins
vrai qu'au niveau ontique, le réfèrent est une seule et même substance. La
philosophie première traitera aussi bien de l'être que de l'un. Aristote pose un
double constat. D'abord d'ordre sémantique: en dépit de la pluralité des sens,
l'être et l'un sont des termes convertibles - la scolastique parlera de transcendantaux

-, qui traversent toutes choses. Puis ontologique: un et étant ne sont

pas des propriétés ajoutées; ils sont nécessairement précontenus dans la chose

extra-mentale.

Au XIe siècle, le philosophe persan Avicenne lit la Métaphysique. Dans

sa lecture, l'existence est devenue contingente: l'identité de référence des

transcendantaux étant et un disparaît. Il y a une distinction affirmée entre
homme et homme étant. La consistance objective des choses ne présuppose pas
nécessairement l'existence, dépendante de la volonté de Dieu. Avicenne opère

un déplacement du texte d'Aristote dans un questionnement sur la nature de

s «"La" langue scolastique est l'ombre portée du grec dans un monde où l'acte
philosophique est foncièrement lié à une pratique d'exégèse, de lecture, d'interprétation :

c'est celle de l'Aristoteles Latinus, non celle d'"Aristote" - un produit de synthèse, où,
tacitement, le grec se rencontre avec l'arabe, et où, inéluctablement, la tradition, ses

contresens et ses déplacements, accumulés d'une tradition à l'autre, comptent autant

que ses fidélités excessives.» A. de Libera, C. Miction, L'Etre et l'Essence. Le vocabulaire

médiéval de l'ontologie. Deux traités «De ente et essentia» de Thomas d'Aquin et
Dietrich de Freiberg, Paris. Seuil, 1996, p. 12.

6 «Maintenant, l'être et l'un sont identiques et d'une même nature, en ce qu'ils sont
corrélatifs l'un de l'autre, comme le principe et la cause sont corrélatifs, sans qu'ils
soient cependant exprimés dans une unique notion [...] et, en effet, il y a identité entre
un homme, homme existant, et homme [...]. De plus, la substance de chaque être est

une, et cela non par accident, et de même elle est aussi, essentiellement, quelque chose

qui existe.» Aristote, Métaphvsique IV, 2. 1003b22 sq. Trad. J. Tricot, Paris, Vrin, 1986,

p.179-181.



332 ADINA SECRETAN

l'universel, sur l'être des choses communes. Comment passe-t-on de l'individu
indéfinissable à son être définitionnel, prédicable de plusieurs individus Si la

quiddité est universelle, comment peut-elle être présente dans les particuliers
de la réalité extra-mentale Le philosophe développe alors une théorie de

l'indifférence de l'essence : l'être définitionnel n'est ni particulier, ni universel.
Le domaine du sens, autonome, permet une circulation entre le domaine mental
de la prédication et le domaine extra-mental de la référence. Un siècle plus
tard, Averroès réifié ce postulat sémantique, et interprète la théorie d'Avicenne
dans le sens d'un platonisme: Avicenne est accusé d'envisager une essence

qui existerait réellement, dans un troisième royaume, indépendant du domaine
de l'intellection et de celui de la réalité extra-mentale. Cette indépendance de

l'essence homme conduirait alors à envisager les prédications homme est étant et

homme est un, essentielles chez Aristote, comme la prédication de dispositions
additionnelles, d'accidents de l'essence. La question de l'un envisagé comme
disposition ajoutée renvoie à celle de l'étant comme disposition ajoutée. Les

jalons du débat médiéval sur l'être et l'essence sont posés.
En 1273, Siger de Brabant a lu les nouvelles traductions d'Aristote et les

commentaires de la Métaphysique de Thomas d'Aquin, d'Albert le Grand
et d'Averroès, ainsi que la Métaphysique d'Avicenne. Partisan de la lecture
d'Averroès considérée comme fidèle à Aristote, Siger reprend l'accusation
d'Averroès contre les lectures théologisantes, et contribue à faire glisser
définitivement la question de l'être et de l'un vers celle de l'être et de l'essence.
Bien qu'il soit impossible d'identifier avec certitude, parmi les prédécesseurs et

contemporains de Siger, une prise de position en faveurd'une essence réellement
existante ante rem, à laquelle l'existence échoirait comme un accident, le maître
à la Faculté des arts demande si «l'être s'ajoute à l'essence des étants causés ?».

Il construit un scénario dans lequel les arguments en faveur de la conception de

l'être comme prédicat accidentel campent la pensée d'Avicenne, Boèce, Albert
le Grand, alors que la solution adoptée invente une filiation entre Aristote,
Averroès et Siger. L'intérêt de la Question 1 réside aussi dans le traitement

particulier qui semble réservé à celui qu'on ne saurait envisager autrement

que comme son principal destinataire: en 1271, Thomas d'Aquin a publié son

propre commentaire de la Métaphysique, auquel la Question de Siger se réfère

par endroits explicitement. La scénarisation sigérienne du problème de l'être
et de l'essence en deux lignes philosophiques antagonistes concède à Thomas

l'avantage d'une position intermédiaire, néanmoins désavouée par Siger.
Avec la lecture d'Aristote dans le contexte de la théologie médiévale s'est

ainsi instaurée une tension entre deux possibilités ontologiques: l'être repose
soit sur lui-même, soit sur la volonté d'un autre. La seconde possibilité induit
une distinction forte entre ce qu'est la chose et ce par quoi la chose est, quod est
et quo est, distinction qui doit à son tour être interrogée, tendue entre l'aporie
d'une essence qui existerait sans l'existence, et la solution d'une démarcation
seulement conceptuelle, mettant en péril la toute-puissance divine qui concède

ou non l'existence à son gré. Si certains interprètes ont vu en Siger de Brabant



SIGER DE BRABANT: UNE REPONSE GRAMMATICALE 333

un logicien peu érudit et imaginatif, incapable de saisir la pensée de Thomas,
d'autres, tel R. Imbach, soulignent l'originalité de sa démarche, soucieuse

de revenir à l'investigation du linguistique, avant d'en venir aux conclusions
d'ordre métaphysique. La solution située au cœur de la Question 7 propose
en effet une analyse de l'être envisagée sous l'aspect logico-linguistique de

la prédication, analyse aboutissant à rejeter non seulement la possibilité d'une
essence ontologiquement indépendante de l'existence, mais encore celle d'une

essence différente, conceptuellement, de l'être. «Être» et «Essence» sont des

modes de signifier un même concept et un même réfèrent extra-mental. La
notion de mode est de fait la clé de la solution sigérienne au problème de l'être
et de l'essence.

La première partie de la Question 1 mobilise des arguments en faveur de

la conception de l'être comme ajout à l'essence, auxquels Siger répond dans

la dernière partie de la question. La distinction réelle entre quod est et quo est

s'appuie sur la hiérarchisation des êtres en regard du Premier, qui seul est acte

pur. Les étants causés se composent d'acte et de puissance, l'être étant l'acte de

l'étant dont l'essence est en puissance. Ainsi, pour tous les étants autres que le

Premier, l'être et ce à quoi appartient l'être diffèrent.

De plus, l'acte n'appartient pas à l'essence de la puissance. Or l'être est l'acte de

l'étant. Il n'appartient donc pas à l'essence des étants7.

L'être relève de l'acte, l'essence de la puissance. Et l'actualisation de la res,
sa venue à l'être, dépend d'une cause, alors que son essence est en soi. «Chose»

et «étant» appartiennent à deux ordres différents, ceux de la puissance et de

l'acte. La notion de mode va cependant permettre à Siger de neutraliser cette

conséquence ontologique découlant de la composition acte/puissance :

Or l'être est l'acte des étants non comme acte de la puissance, mais comme acte du

composé ; il est par contre [l'acte] de la matière en tant qu'[acte] de la puissance. Et
derechef, lorsque des [items] sont réellement distincts selon l'acte et la puissance,
l'un n'appartient pas à l'essence de l'autre. Pourtant, quand ils sont seulement

distingués parce que l'un a le mode de l'acte, l'autre le mode de la puissance, cela
n'est pas nécessaire : en effet, un unique et même [item] peut avoir le mode de l'acte
et de la puissance. Or, dans le cas présent, 'chose' et 'étant' ne sont pas réellement
distincts selon l'acte et la puissance, mais seulement selon le mode de l'acte et de la

puissance, comme on l'a dit8.

«Chose» et «étant», distincts seulement selon le mode de l'acte et de la

puissance, renvoient donc à une seule et même réalité. La notion de mode permet
de pointer une identité au niveau du réfèrent réel. La preuve de cette identité
referentielle se déploie au cœur de la Question, qui articule deux arguments. À la

suite d'Aristote, Siger rappelle, en premier lieu, le caractère essentiel de la prédi-

7 Infra, p. 333.
8 Infra, p. 343.



334 ADINA SECRETAN

cation de «étant»9. Le fait d'être n'ajoute aucune détermination supplémentaire à

l'essence du sujet. Partant, la possibilité d'une chose sans existence est écartée.

La seconde partie de la solution consiste à dénoncer une conception sémantique

naïve, attribuée à Avicenne, où la constatation de l'existence de deux mots

distincts, «chose» et «étant», aboutit à la conclusion qu'ils doivent signifier deux

intentions ou deux points de vue dont les pertinences diffèrent réellement. Là

encore, Siger mobilise la notion de mode : il y a plusieurs manières de signifier
un même concept et une même réalité. S'inscrivant dans le courant modiste
des grammairiens spéculatifs du XIIIe sièclel0, la solution de Siger aborde le

signe et la signification comme indépendants l'un de l'autre. Le philosophe
dénombre trois types de noms convertibles, c'est-à-dire prédicables également
d'un même sujet. La condition pour la convertibilité des noms est qu'ils soient

prédiqués du même sujet sans ajouter une détermination supplémentaire, et

qu'ils se réfèrent au sujet en son entier. Les noms synonymes, tels «Marcus»

ou «Tullius», diffèrent au niveau du signe, renvoient à la même signification,
et à la même réalité extra-mentale (Cicéron). L'essence et le propre - que l'on
doit envisager comme un attribut essentiel, tel que «raisonnable» ou «capable
de rire» - diffèrent tant au niveau du signe que de la signification, et renvoient
cependant au même réfèrent, cet homme-là. C'est dans la troisième catégorie
de noms convertibles qu'il faut classer les noms «être» et «essence», «étant»

et «chose» :

Enfin, certains noms sont tels que l'essence embrassée par chacun d'eux est la même

essence, mais sur des modes mentaux différents, par exemple, 'je cours' et 'course'.
Or 'chose' et 'étant' sont convertibles dans leurs sujets de la même manière, car ils
signifient la même essence, mais sur des modes divers. 'Étant' signifie en effet la
substance de chaque chose sur le mode de l'acte, car la raison de l'étant est tirée de
l'acte d'être. Et 'chose' signifie la substance de chaque chose plutôt sur le mode de
la puissance".

Ainsi, ces noms convertibles de la troisième catégorie diffèrent au niveau
du signe, renvoient au même réfèrent et à la même signification, mais selon des

modes signifier différents. La distinction entre l'être et l'essence correspond à

la distinction entre le mode de l'acte et le mode de la puissance, ces modes ne

représentant rien d'autre que des nuances grammaticales.
Les grammairiens modistes relèvent que la signification du mot est indépendante

de sa forme grammaticale: on signifie une chose de diverses manières

correspondant à diverses propriétés de la chose, comme l'acte et la puissance.
Il y a pourtant, selon la perspective modiste, identité de concept : «souffrance»,
«je souffre», et «aïe» ont la même signification. Siger de Brabant imprime ainsi

un tournant sémantique à la question de l'être et de l'essence: en revenant à

9 Infra, p. 336.
10 Cf. I. Rosier-Catach, La grammaire spéculative des Modistes, Lille, P. U. L..

1983.
11 Infra, p. 341.



SIGER DE BRABANT : UNE REPONSE GRAMMATICALE 335

la question linguistique de la venue de l'être au langage, on rapatrie le débat

sur l'être et l'essence du domaine ontologique vers celui de la grammaire.
L'intellect découpe la substance selon les modes de signifier de l'acte et de la

puissance, d'où résultent les mots «être» et «essence», alors que le bloc ontique
de la substance est sans rapport avec ce découpage : il se suffit à lui-même. La
démarche de Siger conduit ainsi à affirmer le primat de la substance. Du point
de vue extra-mental, il n'y a rien en dehors de la substance et de ses accidents.
Et la séparation, au sein de la créature, entre ce qui relèverait de Dieu et ce qui
relèverait d'un en soi n'a pas de sens : tout vient du Premier.

La voix de Thomas d'Aquin intervient pourtant au cœur même de la

solution de Siger:

11 y a une autre opinion, qui fut celle de Thomas d'Aquin. Parce qu'Aristote et
Avicenne semblaient en effet se contredire sur ce point, ils [Thomas] ont adopté une

position médiane et affirmé ceci : dans les étants causés, l'être est ajouté à l'essence ;

cependant, il n'est pas ajouté comme un accident, mais comme quelque étant
constitué par les principes de l'essence. Mais, quoi qu'il en soit de cette conclusion,
la manière de l'établir n'est pas correcte, car tout constituant de la chose est soit
la chose elle-même, soit une partie de l'essence de la chose, soit un accident de

l'essence. Poser que. dans les étants causés, l'être est un tel ajout - selon ce qui a été

précisé -, reviendra donc à poser une quatrième nature parmi les étants l;.

On peut supposer que Siger de Brabant élabore la Question 7 dans la

perspective d'une réponse au commentaire de Thomas: trois ans avant les

Quaestiones in Metaphysicam, Siger avait soutenu la doctrine averroïste de

l'unité de l'intellect dans son De anima intellectiva. Thomas avait riposté la

même année par un traité intitulé De unitate intellectus contra Averroistas.
Si P. Mandonnet parlait de Thomas d'Aquin et Siger de Brabant comme des

principaux «jouteurs» agitant la Faculté des arts, dont la polémique personnelle

aurait représenté l'affrontement entre un courant rationaliste d'une part,
et l'opposition à une philosophie affranchie de son objectif théologique d'autre

part, les Quaestiones in Metaphysicam témoignent d'une réalité historique plus
nuancée : Siger réserve à Thomas une place à part, et le défie avec une certaine

prudence. La position de Thomas, présentée comme intermédiaire entre la

conception aristotélicienne et la conception de l'être comme accident attribuée
à Avicenne, est envisagée par Siger comme une position «possède peut-être sa

vraisemblance» '\ avant d'être écartée.

Refusant également une conception de l'être comme accident, puisque
le paradoxe d'une essence qui serait quelque chose sans l'être conduirait
finalement à envisager l'étant comme composé d'existence et d'existence, la

solution de Thomas aborde cependant l'être comme «quelque étant constitué

par les principes de l'essence» 14. Dans son commentaire, il écrit en effet que

12 Infra, p. 339.
13 Infra, p. 344.
14 Thomas d'Aquin, Commentaire sur les douze livres de la Métaphysique, IV,

Lectio II. R.M. Spiazzi, Taurini-Romae, Marietti, 1964, p. 155 (558).



336 ADINA SECRETAN

l'être n'est pas à concevoir comme un ajout, «bien que l'être de la chose soit
autre que son essence». Les interprétations divergent quant aux conséquences
de l'aliud professé par Thomas: l'essence, autre, est-elle pour autant autre
chose que l'être Siger interprète cette altérité en son sens le plus fort; ne
concevant rien d'autre, dans le champ ontologique, que la substance, ses parties
formelles et l'accident, Siger voit dans la proposition de Thomas le postulat
d'une quatrième nature pour les étants. Que la différenciation de l'être et de
l'essence dans le commentaire de Thomas soit une différenciation de chose

ou non, il n'en reste pas moins qu'elle implique tout au moins une distinction
conceptuelle, dont la solution modiste fait l'économie : être et essence ne sont

que des modes de signifier un même concept.
En scénarisant un dialogue gréco-arabe, puis arabo-latin, dans lequel la

question de l'être comme accident de l'essence s'invente une histoire et des

défenseurs, la Question 1 de l'introduction aux Quaestiones in Metaphysicam
établit les prémisses d'un débat qui n'aura lieu que dix ans plus tard au sein de la
Faculté de théologie. Avant d'être une prise de position contre la soumission de

la philosophie à la théologie, la Question 1, par sa réintroduction du problème
de l'être et de l'essence dans le champ sémantique, apparaît d'abord comme
l'expression d'une tradition d'analyse du langage. À l'instar des démarches de

la philosophie analytique au XXe siècle, elle rappelle que toute métaphysique
prétendument affranchie d'une investigation dans le langage est une métaphysique

perdue.



QUESTION SUR L'ETRE ET L'ESSENCE 337

Siger de Brabant, Questions sur la Métaphysique,
Introduction, question 7 '

Utrum esse sit additum essentiae
entium causatorum

L'être est-il ajouté à
l'essence des étants causés^

[A. Arguments enfaveur d'une réponse

positive]

De primo arguitur quod esse sit
additum essentiae entium
causatorum.

1. Esse se habet ad id quod est sicut
vivere ad illud quod vivit, quia est

actus entis, sicut vivere viventis.
Vivere autem est aliquid additum
essentiae eius quod vivit, cum sit vel

vegetare vel sentire vel secundum
locum movere vel intelligere; his
enim determinantur omnia viventia,
ut apparet ex 11° De anima2. Ergo
esse est aliquid additum essentiae

eorum quae sunt.

2. Item, actus non pertinet ad

essentiam potentiae. Esse autem
est actus entis. Ergo non pertinet ad

esssentiam entium.

3. Item, illud ad cuius essentiam

pertinet esse ex seipso est et per

En premier, il est démontré que l'être
est ajouté à l'essence des étants

causés.

1. L'être est en rapport avec ce qui
est, comme le vivre est en rapport avec

ce qui vit, car il est l'acte de l'étant,
comme le vivre est celui du vivant.
Or le vivre est quelque chose d'ajouté
à l'essence de ce qui vit, puisqu'il
est ou bien l'activité végétative, ou
bien la sensation, ou bien la motricité
selon le lieu, ou bien l'intelligence;
en effet, ces [activités] déterminent

tous les vivants, comme il apparaît
dans le chapitre II du De anima. L'être
est donc quelque chose d'ajouté à

l'essence des choses qui sont.

2. De plus, l'acte n'appartient pas à

l'essence de la puissance. Or l'être
est l'acte de l'étant. Il n'appartient
donc pas à l'essence des étants.

3. De plus, [une chose] à l'essence
de laquelle appartient l'être est par

1 Siger de Brabant, Quaestiones in Metaphysicam. Introductio, q. 7 (reportation de

Cambridge), éd. A. Maurer, Louvain-la-Neuve, "Philosophes médiévaux, t. 25", 1983,

p. 30-37. Cette traduction a été entreprise dans le cadre du séminaire de philosophie
médiévale de C. König-Pralong, qui a traduit une partie du texte et qui a relu et proposé
des corrections pour la version livrée ici.

2 Aristote, De l'âme, II, 2, 413 a23.



338 SIGER DE BRABANT

essentiam suam. Nihil autem causa-
torum est ex seipso, sed ab alio. Ergo
in nullo causatorum esse pertinet ad

essentiam.

soi-même et par son essence. Or rien
de ce qui est causé n'est par soi-même,
mais [le causé est] par un autre. Ainsi,
l'être n'appartient à l'essence d'aucune
des choses causées.

4. Item, hoc apparet auctoritate
AVICENNAE in secundo tractatu
Metaphysicae suae, capitulo primo3.
Dicit enim quod intentio entis et rei

imaginantur in anima duae inten-
tiones, et significant aliud in omnibus
unguis. Hoc autem non esset si res
esset ens per essentiam suam.

4. Deplus, ceci est évident parl'autorité
d'Avicenne, dans le second traité de sa

Métaphysique, au premier chapitre. Il
dit en effet que les intentions d'étant et
de chose sont envisagées dans l'âme
comme deux intentions, et qu'elles
signifient différemment dans toutes les

langues. Or ceci ne serait pas vrai, si la

chose était étant par son essence.

5. Item, hoc arguitur ratione quadam

quae potest extrahi ex dictis suis

ibi. Quae enim significant inten-
tionem unam, quidditas unius non
certificatur per alterum. Nunc autem

quidditas rei per esse certificatur. Si
enim quaeratur quid est res, magis
certificari non potest quam per esse,
dicendo quod res est aliquid quod
est. Nam secundum AVICENNAM
ibi, qui dicunt quod aliquid sit res, et

tamen non sit aliquo modo, non sunt
de universitate eorum qui cognoscunt.
Patet igitur quod res et ens significant
duas intentiones.

5. De plus, ceci est démontré par un

argument qui peut être tiré des propos
qu'Avicenne tient à ce même endroit.
Pour [les termes] qui signifient une
seule intention, la quiddité de l'un n'est

pas déterminée par l'autre. Or, dans

le cas présent, la quiddité de la chose

est déterminée par l'être. Si, en effet,

on demandait ce qu'est une chose.

on ne pourrait la déterminer plus que

par l'être, en disant qu'une chose est

quelque chose qui est. En effet, selon

Avicenne à ce même endroit, ceux qui
disent que quelque [item] est une chose

et que. pourtant, elle n'est d'aucune

manière, ceux-là n'appartiennent pas à

la communauté de ceux qui savent. Il
est donc évident que 'chose" et 'étant'
signifient deux intentions.

6. Item, hoc videtur auctoritate
BOETHII, qui dicit quod in omni
quod est citra Primum differì: quod
est et quo est4. Quo autem est aliquid

6. De plus, ceci est manifeste par
l'autorité de Boèce, qui dit que, dans

toute chose qui est après le Premier,
'ce qui est' et 'ce par quoi cela est'

3 Avicenne, Métaphysique, I, 5, éd. S. van Riet, p. 34.
4 Boece, Hebdomades (De hebdomadibus), II, PL 64, 1311 BC (éd. C. Moreschini,

p. 187 ; éd. et trad. A. Tisserand, p. 124).



QUESTION SUR L'ÊTRE ET L'ESSENCE 339

primo est esse. Quare in omni alio a

Primo differt quod est et esse ipsius.

diffèrent. Or ce par quoi quelque
chose est premièrement, c'est l'être.
C'est pourquoi, dans toute chose

autre que le Premier, le 'ce qui est'
diffère de son être.

7. Item, omne quod est subsistens

citra Primum aliquam rationem

compositionis habet, eo quod omnia
deficiunt a Primi simplicitate. Sunt

autem quaedam, ut substantiae

separatae, aliae a Prima, in quibus non
est composit<i>o materiae et formae.
Ex quo igitur aliquam compositionem
habent, solum videbitur esse essentiae

et esse.

7. De plus, tout ce qui subsiste

après le Premier possède un principe
de composition, parce que toutes
choses sont en défaut par rapport à

la simplicité du Premier. Or, il y a

certaines choses, par exemple les

substances séparées, différentes de la

substance Première, dans lesquelles il
n'y a pas de composition de matière

et de forme. Etant donné qu'elles
possèdent quelque composition, [celle-
ci] sera donc, semble-t-il, seulement
d'essence et d'être.

8. Item, si res esset ens per essentiam

suam, ita ut res et ens signìficarent
unam intentionem, esset nugatio
dicendo «res ens currit» : frequenter
enim idem diceretur.

8. De plus, si la chose était étant

par son essence, comme si 'chose' et

'étant' signifiaient une seule intention,
ce serait pur verbiage que de dire : «la
chose étant court» ; on dirait en effet

plusieurs fois la même chose.

9. Item, omnia entia sunt entia

participatione Primi Entis, et solum
Primum est ipsum esse. In entibus

autem participatione differt partici-
patum et participans. Ergo in omnibus
entibus aliis a Primo differt esse et

illud cuius est esse.

9. De plus, tous les étants sont étants

par participation au Premier Étant, et

seul le Premier est l'être même. Or,

parmi les étants [qui sont] par
participation, le participé et le participant
diffèrent. Par conséquent, parmi
tous les étants différents du Premier,
l'être et ce à quoi il appartient d'être
diffèrent.

10. Item, esse secundum quod esse

est unum tantum. Nam ipsum esse,
secundum quod esse est, non habet

aliquid per quod multiplicetur. Et
ideo esse per se subsistens est unum
tantum. Si igitur in entibus aliis a

Primo esse multiplicetur. hoc erit per

10. De plus, l'être en tant qu'être est

un seulement. Car l'être même, selon

qu'il est l'être, ne possède pas quelque
chose par quoi il serait multiplié. C'est

pourquoi l'être subsistant par soi est

unique. Si, dans les étants différents
du Premier, l'être est multiplié, ce



340 SIGER DE BRABANT

aliquid additum ipsi esse. Ergo in
entibus aliis a Primo esse est additum
essentiae.

sera donc par quelque chose d'ajouté
à l'être même. Par conséquent, dans
les étants différents du Premier, l'être
est ajouté à l'essence.

[B. Arguments en faveur d'une
réponse négative]

Oppositum patet auctoritate AVER-
ROIS V° Metaphysicae, capitulo
De ente5. Dicit enim quod dicendo
«homo est» uno modo est problema
de accidente, secundum quod li «est»

praedicat esse diminutum in anima,

quod idem est cum vero. Alio modo
est problema de genere, secundum

quod praedicat esse simpliciter extra
animam. In problemate autem de

genere praedicatum est essentiale

subiecto, ut patet ex 1° Topicorum6.
Quare esse essentiale est nomini, et
eadem ratione aliis entibus causatis.

L'opposé apparaît clairement par
l'autorité d'Averroès, dans le

cinquième livre de la Métaphysique,
au chapitre De l'étant. Averroès
affirme en effet qu'en disant «homme

est», d'une part, la question concerne
l'accident, dans la mesure où le «est»

signifie un être diminué à l'intérieur
de l'âme, qui est identique au vrai.
D'autre part, la question concerne le

genre, dans le mesure où [le «est»]
signifie l'être absolument, en dehors
de l'âme. Or, dans la question du

genre, le prédicat est essentiel par
rapport au sujet, comme cela apparaît
dans le premier livre des Topiques.
C'est pourquoi l'être est essentiel à

l'homme, et, pour la même raison, à

tous les autres étants causés.

Item, hoc apparet auctoritate ARISTOTELIS

expresse IV° Metaphysicae7,
qui in una littera dicit quod «homo»

et «ens homo» non significant aliquid
diversum secundum dictionem
repetitam. Et iterum in alia littera
dicit quod substantia cuiuslibet est

ens non secundum accidens.

De plus, ceci apparaît expressément

par l'autorité d'Aristote, au

quatrième livre de la Métaphysique;
dans un texte, [Aristote] dit que, en

vertu d'une expression redondante,
«homme» et «homme étant» ne signifient

pas quelque chose de différent.
Derechef, dans un autre texte, il dit

que la substance d'aucune chose n'est
un étant par accident.

3 Averroès, Commentaire de la Métaphysique, V, com. 14, ed. R. Ponzalli, p. 130-
134 (Venetiis apudjunctas, 1562-1574, vol. 8 [réimpr. Frankfurt, Minerva, 1962], 117-
118 F-H).

6 Aristote, Topiques, 1, 5, 102 a 32.
7 Aristote, Métaphysique, IV, 2, 1003 b25-32.



QUESTION SUR L'ETRE ET L'ESSENCE 341

Item, hoc arguitur ratione AVERROIS

super eundem locum8. Aut enim res
est ens per essentiam suam aut per
additum essentiae suae. Si primo
modo, habeo propositum. Si secundo

modo, tune illud additum oportet
esse ens. Aut ergo per essentiam

suam aut per dispositionem additam
essentiae suae. Sed primo modo
habeo propositum, quoniam eadem
ratione standum erat in principio. Si
secundo modo, quaeretur ut prius.
Sic vel erit devenire ad aliquid in re
ista quod sit ens per essentiam suam ;

et eadem ratio esset de re ista, quia
quidquid est in re ista est causatum,
vel erit procedere in infinitum, quod
est impossibile.

De plus, ceci est démontré par le

raisonnement d'Averroès à propos du

même endroit. En effet, ou bien une
chose est un étant par son essence

ou bien par quelque chose d'ajouté à

son essence. Si c'est de la première
façon, je tiens ma conclusion. Si c'est
de la seconde façon, alors il faut que
ce qui est ajouté soit un étant. Ou
bien donc [cet ajout est un étant] par
son essence, ou bien par une disposition

ajoutée à son essence. Mais,
de la première façon, je tiens ma
conclusion, puisque, pour la même

raison, il fallait s'arrêter au commencement.

Si c'est de la seconde façon,
on questionnera comme auparavant.
Ainsi, ou bien il faudra en venir à

quelque chose, dans cette chose-

là, qui soit étant par son essence

- et on ferait le même raisonnement
concernant ce quelque chose, puisque
tout ce qui est dans cette chose-là est
causé -, ou bien il faudra procéder à

l'infini, ce qui est impossible.

[C. Examen critique et solution
propre]

Ad hoc dicunt quidam quod

unaquaeque res causata est ens per
dispositionem additam essentiae suae. Et
secundum eos res et ens significant
duas intentiones. Et fuit haec opinio
AVICENNAE9, ut superius argue-
batur. Fuit etiam opinio ALBERTI10.
Et ratio eius ad hoc est quia res est id
quod est per essentiam suam et non

À ce sujet, certains disent ceci:
toute chose causée est étant par le
truchement d'une disposition ajoutée
à son essence. Et, selon eux, 'chose'
et 'étant' signifient deux intentions.
Telle fut l'opinion d'Avicenne,
comme on l'a montré plus haut. Ce

fut aussi l'opinion d'Albert. Sa raison

pour l'adopter était la suivante: car

8 Averroès, Commentaire de la Métaphysique. IV, corn. 3, Venetiis apudjunctas,
1562-1574, vol. 8 [réimpr. Frankfurt, Minerva, 1962], 67 G.

9 Avicenne, Métaphysique, I, 5, éd. S. Van Riet, p. 34.
10 Albert Le Grand, Des causes et de la procession du tout (De causis et processa

universitatis), I, 1,8, éd. W. Fauser, p. 16-17.



342 SIGER DE BRABANT

per causam aliam. Res tamen est per
aliam causam, ut homo est homo per
se et non per aliam causam ; homo

tamen est per causam aliam : esse

enim hominis est ex alio, ut ex Primo.
Quare differt homo et esse hominis.
Similiter super istam rationem se

fundabat AVICENNA, quia, si entia

causata essent entia per essentiam

suam, tunc ex se haberent esse.

la chose est ce qu'elle est par son

essence et non par le fait d'une autre

cause. Cependant, la chose existe par
le fait d'une autre cause ; par exemple,
l'homme est homme par soi et non par
le fait d'une autre cause; l'homme
existe pourtant par le fait d'une autre

cause: en effet, l'être de l'homme
procède d'un autre, c'est-à-dire du

Premier. C'est pourquoi l'homme et

l'être de l'homme diffèrent. Avicenne
se fondait également sur cet argument.
car, si les étants causés étaient étants

par leurs essences, ils auraient l'être
d'eux-mêmes.

Sed ratio ALBERTI non videtur
concludere. Nihil enim est in homine

quod non sit effectus ipsius Primi.
Quomodo ergo in homine distingues
esse ab essentia per hoc quod unum
sit effectus Primi, aliud autem non?

Cependant, l'argument d'Albert ne

semble pas concluant. En effet, dans

l'homme, il n'y a rien qui ne soit pas
l'effet du Premier. Comment, dans

l'homme, distingueras-tu donc l'être
et l'essence sur le critère que l'un est

effet du Premier et l'autre pas

Item, deceptus fuit AVICENNA, et
etiam ALBERTUS, per aequivo-
cationem huius quod dico «ex se»

vel «per se». «Ex» enim et «per»
possunt dicere circumstantiam causae
formalis vel efficientis. Si primo
modo, sic homo ex se est homo,
scilicet formaliter. Si secundo modo,
sic homo ex alio est homo, scilicet
effective. Ita etiam stare potest quod
homo sit ex se formaliter, et tamen sit
effective ex alio. Et per hoc solvitur
tertia ratio superius argumentata ad

primam partem.

De plus. Avicenne - Albert aussi

d'ailleurs - a été trompé par la

signification équivoque de ce que je
dis [au moyen des expressions] «de

soi-même» ou «par soi-même». «De»

et «par» peuvent en effet signifier les

points de vue de la cause formelle ou
de la cause efficiente. S'ils signifient
de la première manière, l'homme est

homme de soi, à savoir formellement.
S'ils signifient de la seconde manière,
l'homme est homme par un autre, à

savoir effectivement. Il est de fait

possible que l'homme soit par soi
formellement et soit pourtant par un

autre, effectivement. De cette façon,
on résout le troisième argument
avancé auparavant en faveur de la

première alternative.



QUESTION SUR L'ETRE ET L'ESSENCE 343

Alia est hic opinio, et fuit THOMAE
DE AQUINO ". Quia enim ARISTOTELES

et AVICENNA videbantur in

hoc contradicentes, ideo mediantes
dicunt sic, quod in entibus causatis

esse est additum essentiae, non tamen

tamquam accidens, sed tamquam
ens aliquid per essentiae principia
constitutum. Sed quidquid sit de

conclusione, modus ponendi non est
conveniens, quia omne pertinens ad

rem aut est res ipsa, aut pars essentiae

rei, aut accidens essentiae. Ponere

igitur quod esse in entibus causatis

sit additum tale, ut dictum est, erit

ponere quartam naturam in entibus.

Il y a une autre opinion, qui fut
celle de Thomas d'Aquin. Parce

qu'Aristote et Avicenne semblaient

en effet se contredire sur ce point,
ils [Thomas] ont adopté une position
médiane et affirmé ceci : dans les

étants causés, l'être est ajouté à

l'essence; cependant, il n'est pas

ajouté comme un accident, mais

comme quelque étant constitué par
les principes de l'essence. Mais, quoi
qu'il en soit de cette conclusion, la

manière de l'établir n'est pas correcte,
car tout constituant de la chose est

soit la chose elle-même, soit une

partie de l'essence de la chose, soit

un accident de l'essence. Poser que,
dans les étants causés, l'être est un tel

ajout - selon ce qui a été précisé -,
reviendra donc à poser une quatrième
nature parmi les étants.

Item, si esse in entibus causatis est

aliquid constitutum per essentiae

principia, et quod constitutum est

per essentiae principia est res ipsa,

sequitur quod esse rei sit res ipsa.
Non igitur est aliquid additum.

De plus si, dans les étants causés,

l'être est quelque chose de constitué

par les principes de l'essence et si ce

qui est constitué par les principes de

l'essence est la chose elle-même, il
s'ensuit que l'être de la chose est la

chose elle-même. Il n'est donc pas

quelque chose d'ajouté.

Item, hoc dicimus accidens essentiae
rei quod advenit essentiae habend

formam. Si ergo esse sit additum
essentiae habenti formam, sequitur
quod sit accidens essentiae.

De plus, nous disons qu'est accident
de l'essence de la chose ce qui advient
à l'essence possédant une forme. Si

l'être était donc un ajout à l'essence

1 ' Thomas d'Aquin, Commentaire sur les douze livres de la Métaphysique. IV, lectio
II, R.M. Spiazzi. Taurini-Romae, Marietti, 1964. p. 155 (558) : «Bien que l'être de la
chose soit autre que son essence, il ne faut pas le concevoir comme un ajout, à la manière
d'un accident, il est au contraire comme constitué à travers les principes de l'essence.
Ainsi, le nom "étant" tiré par convention de l'être signifie la même réalité que le nom
tiré de l'essence.» (Esse enim rei quamvis sit aliud ab eius essentia, non tamen est intel-
ligendum quod sit aliquod superadditum ad modum accidentis. sed quasi constituitur per
principia essentiae. Et ideo hoc nomen ens quod imponitur ab ipso esse, significat idem
cum nomine quod imponitur ab ipsa essentia.)



344 SIGER DE BRABANT

possédant une forme, il s'ensuivrait

qu'il serait un accident de l'essence.

Dico igitur quod res quaelibet est ens

per aliquid pertinens ad essentiam

suam. Et significant res et ens

unam intentionem. Et hoc probatur
sic, quoniam dicendo «homo est»,

praedicatur esse reale; non est autem

aliquod esse reale universaliter

acceptum praeter ipsa esse particu-
laria et determinata. Determinatur
autem esse ad esse particularia et
accidentalia hominis per accidentia
sibi addita, ut homo est albus, homo
est quantus, et sic de aliis generibus
accidentium. Cum igitur dicendo
«homo est» non praedicatur aliquod
illorum esse accidentalium, et praedicatur

aliquod esse reale determinatum
hominis, non praedicabit aliud quam
esse hominem. Circumscriptis enim
omnibus esse accidentibus hominis,
ut esse album et nigrum, et sic de

aliis, non remanet aliquod esse reale

determinatum hominis nisi hoc

quod est esse hominem. Esse autem
hominem de homine est praedicatum
essentiale, quia hoc est per se primo
modo : homo est homo. Igitur esse de

homine est praedicatum essentiale.
Hoc idem efficaciter probat ratio
COMMENTATORISI2 superius ad-

ducta.

J'affirme donc que toute chose est un

étant par le truchement de quelque
chose qui appartient à son essence

propre. Et 'chose' et 'étant' signifient
une seule intention. Cela se prouve
ainsi: lorsque l'on dit 'l'homme est',
on prédiqué un être réel; or il n'y a

pas d'être réel envisagé de manière
universelle, àpart des êtres particuliers
et déterminés. Or l'être est déterminé

en êtres particuliers et accidentels de

l'homme par les accidents qui s'y
ajoutent; par exemple, l'homme est

blanc, l'homme est de telle taille, et

ainsi de suite pour les autres genres
d'accidents. Puisque, lorsque l'on dit
'l'homme est', on ne prédiqué donc

pas l'un de ces êtres accidentels et

l'on prédiqué un être réel et déterminé
de l'homme, on ne prédiquera rien
d'autre que l'être homme. En effet,
si l'on fait abstraction de tous les

êtres accidentels de l'homme - par
exemple l'être blanc et noir, et ainsi
de suite -, il ne reste pas d'autre être

réel et déterminé de l'homme que
le fait qu'il soit homme. Or l'être
homme est un prédicat essentiel

d'homme, car cette [prédication]
est par soi sur le premier mode:
'l'homme est homme'. L'être est

donc un prédicat essentiel d'homme.
Cela même est efficacement prouvé

par l'argument du Commentateur

rapporté auparavant.

Est autem intelligendum quod tria
sunt genera nominum convertibilia

Il faut en outre savoir qu'il y a trois

genres de noms qui sont conver-

12 Averroès, Commentaire de la Métaphysique, V, com. 14, ed. R. Ponzalli, p. 130-
134 (Venetiis apudjunctas, 1562-1574, vol. 8 [réimpr. Frankfurt, Minerva, 1962], 117-
118 F-H).



QUESTION SUR L'ÊTRE ET L'ESSENCE 345

in suppositis, diversimode tamen.

Quaedam enim significant eandem
essentiam et eodem modo, ut Marcus
Tullius13, et universaliter nomina

synonyma. Alia sunt quorum unum
significat essentiam et aliud disposi-
tionem aliquam additam illi essentiae;

convertuntur tamen in suppositis
eo quod illa dispositio addita non
contrahit essentiam ad aliquod sup-
positum determinatum, sicut est de

homine et risibili. Et ista non sunt
nomina synonyma. Alia autem sunt
nomina quibus essentia comprehensa

utroque nomine eadem est, modo

tamen animae diverso, ut curro,
cursus. Nunc autem res et ens convertuntur

in suppositis isto tertio modo,

quia significant essentiam eandem,
modis tamen diversis. Ens enim

significat substantiam uniuscuiusque

per moduin actus, quia ratio entis
ab actu essendi sumitur. Res autem

significat substantiam uniuscuiusque

per modum potentiae magis.

tibles dans leurs sujets, de diverses
manières cependant. Certains noms
signifient en effet la même essence

et sur le même mode, comme
'Marcus', 'Tullius' et, en général, les

noms synonymes. D'autres sont tels

que l'un d'eux signifie l'essence et

l'autre une disposition ajoutée à cette

essence ; ils sont pourtant convertibles
dans leurs sujets, du fait que cette

disposition ajoutée ne contracte pas
l'essence en quelque sujet déterminé,

par exemple, il en va ainsi de 'homme'
et de 'capable de rire'. Ceux-là ne

sont pas des noms synonymes. Enfin,
certains noms sont tels que l'essence
embrassée par chacun d'eux est la

même essence, mais sur des modes

mentaux différents, par exemple, 'je
cours' et 'course'. Or 'chose' et 'étant'
sont convertibles dans leurs sujets de

cette troisième manière, car ils signifient

la même essence, mais sur des

modes divers. 'Étant' signifie en effet
la substance de chaque chose sur le
mode de l'acte, car la raison d'étant
est tirée de l'acte d'être. Et 'chose'

signifie la substance de chaque chose

plutôt sur le mode de la puissance.

Et ex his apparet quot fuerunt quae
deceperunt AVICENNAM. Primum
quia non distinxit inter nomina

significantia essentias diversas et
inter significantia eandem essentiam,
modis tamen diversis. Secundo, quia
quaedam nomina significant disposi-
tionem additam rei, quaedam autem

significant dispositionem essentialem

rei, modo tamen diverso : et inter ista

non distinxit AVICENNA, propter
quod decipiebatur. Haec est sententia

Ces développements font apparaître
combien [de manquements] ont
induit Avicenne en erreur. D'abord,
il n'a pas distingué les noms qui
signifient des essences diverses des

noms qui signifient la même essence,
mais sur des modes divers.
Deuxièmement, certains noms signifient
une disposition ajoutée à la chose,
d'autres signifient une disposition
essentielle de la chose, mais sur un
mode différent. Entre ces noms,

Les deux prénoms de Cicéron.



346 SIGER DE BRABANT

AVERROIS in IV° Metaphysicae
expressa14, et apparet esse intentio
ARISTOTELIS,5 ibidem.

Avicenne n'a pas fait de différence,
et c'est pourquoi il s'est fourvoyé. Tel

est le verdict exprès d'Averroès dans

[son Commentaire] du livre IV de

la Métaphysique, et il apparaît bien

que ce soit l'intention d'Aristote à ce
même endroit.

Est autem advertendum quod secundum

BOETHIUM16 et alios magnos
omne causatum per se est id quod
est ; omne tamen causatum esse habet
ab alio, ut a Primo; et hoc aliquid
veritatis habet. Esse enim et ens

significant essentiam rei per modum

actus; et ideo maxime convenit rei

esse ens secundum quod est effectus
Primi Actus; propter quod maxime
dicimus quod res habet esse ab ipso
Primo.

Il faut encore noter que, selon Boèce et

d'autres grands docteurs, tout ce qui est

causé est par soi ce qu'il est; pourtant,
tout ce qui est causé a l'être d'un autre,

c'est-à-dire du Premier; et cette thèse

possède quelque vérité. En effet, 'être'
et 'étant' signifient l'essence de la chose

sur le mode de l'acte ; et c'est pourquoi
il revient avant tout à la chose d'être

un étant dans la mesure où elle est un

effet de l'acte premier; ainsi, nous
disons avant tout que la chose a l'être
du Premier lui-même.

Item, in Primo esse maxime pertinet
ad essentiam, quia essentia eius actus

purus est; alia autem magis accedunt
ad naturam potentiae. Et quia esse

significat per modum actus, ideo
in aliis a Primo apparet distingui
essentia ab esse, cum tamen solum
secundum modum distinguantur, ut
dictum est.

De plus, dans le Premier, l'être appartient

au plus haut point à l'essence,

parce que son essence est un acte

pur; quant aux autres choses, elles

s'approchent plus de la nature de

la puissance. Et, parce que l'être
signifie sur le mode de l'acte, pour
cette raison, parmi les étants autres

que le Premier, l'essence paraît se

distinguer de l'être, alors qu'ils sont
seulement distincts selon le mode,

comme on l'a dit.

[D. Réponses aux objections]

1. Ad primant rationem dicitur quod
vivere, secundum quod dicit actum

LÀ la première objection, on

répond que, dans la mesure où il

14 Averroès, Commentaire de la Métaphysique, IV, com. 3, Venetiis apudjunctas.
1562-1574, vol. 8 [réimpr. Frankfurt, Minerva, 1962], 67 B.

15 Aristote, Métaphysique, IV, 2, 1003 b25-33.
16 Boèce, Hebdomades (De hebdomadibus), II, PL 64, 1311 BC (éd. C. Moreschini,

p. 187 ; éd. et trad. A. Tisserand, p. 124).



QUESTION SUR L'ÊTRE ET L'ESSENCE 347

primum, sic est in essentia viventium :

sic enim significat formam quae est

principium vitae. Vivere tamen, prout
dicit actum secundum, scilicet opera-
tionem vitae, dicit aliquid additum
essentiae eius quod vivit. Accipiendo
autem vivere primo modo, verum
est quod esse se habet ad illud quod
est sicut vivere ad illud quod vivit,
secundo tamen modo nequaquam.

signifie un acte premier, 'vivre' est
de cette manière dans l'essence des

vivants: ainsi, il signifie en effet la

forme qui est principe de vie. Mais,
dans la mesure où il signifie un acte
second - c'est-à-dire une activité de

vie -, 'vivre' signifie quelque chose

d'ajouté à l'essence de ce qui vit. Or,
si l'on prend 'vivre' de la première
manière, il est vrai que l'être est en

rapport avec ce qui est comme le vivre
avec ce qui vit, ce qui n'est nullement
le cas de la seconde manière.

2. Ad secundum dicitur quod actus

et est potentiae et est compositi, et

quamquam actus sit extra essentiam

potentiae, pertinet tamen ad essentiam

compositi. Esse autem est actus
entium non tamquam potentiae sed

tamquam compositi ; est autem ipsius
materiae tamquam potentiae.

2. À la deuxième objection, on

répond ainsi : l'acte revient aussi bien
à la puissance qu'au composé, et, bien

que l'acte soit en dehors de l'essence
de la puissance, il appartient pourtant
à l'essence du composé. Or l'être est

l'acte des étants non comme acte de

la puissance, mais comme acte du

composé; il est par contre [l'acte]
de la matière en tant qu'facte] de la
puissance.

Et iterum quando aliqua realiter
distincta sunt secundum actum et

potentiam, unum non pertinet ad

essentiam altérais. Quando tamen
solum distinguuntur per hoc quod
unum habet modum actus reliquum
modum potentiae, non est hoc neces-
sarium, quia unum et idem modum
actus et potentiae potest habere.

Nunc autem res et ens realiter non

distinguuntur secundum actum et

potentiam, sed solum secundum
modum actus et potentiae, ut dictum
est.

Et derechef, lorsque des [items] sont
réellement distincts selon l'acte et
la puissance, l'un n'appartient pas à

l'essence de l'autre. Pourtant, quand
ils sont seulement distingués parce

que l'un a le mode de l'acte, l'autre
le mode de la puissance, cela n'est

pas nécessaire : en effet, un unique et
même [item] peut avoir le mode de

l'acte et de la puissance. Or, dans le

cas présent, 'chose' et 'étant' ne sont

pas réellement distincts selon l'acte
et la puissance, mais seulement selon

le mode de l'acte et de la puissance,
comme on l'a dit.

3. Ad tertium solutum fuit in corpore
quaestionis.

3. La troisième objection a été

résolue dans le corps de la question.



348 SIGER DE BRABANT

4. Ad auctoritatem AVICENNAE
dicitur quod non est ei credendum

quoniam errava.

4. À l'autorité d'Avicenne, on répond

qu'il ne faut pas s'y fier, puisque
Avicenne s'est trompé.

5. Ad rationem quae ex dictis eius

extrahitur, dicitur quod non sequitur:
si esse certificat quidditatem rei, quod
res et ens significent duas intentiones :

sed sufficit quod significent eandem

intentionem, modis tamen diversis, ut

apparet de definitione et definito. Quia
igitur esse vel ens significat essentiam

rei secundum quod in actu, res autem
secundum quod in potentia, magis
potentia intelligitur ex actu, quia
unumquodque intelligitur secundum

quod est ens in actu, ut patet ex IXe
Metaphysicae17, ideo quidditas rei ex
esse certificatur intellectui nostro.

5. À l'objection que l'on tire des

dires [d'Avicenne], on répond que,
si l'être détermine la quiddité de la
chose, il ne s'ensuit pas que 'chose'
et 'étant' signifient deux intentions,
mais il suffit qu'ils signifient la même

intention, sur des modes cependant
divers, comme cela apparaît dans le

cas de la définition et du défini. En
effet, étant donné que 'être' - ou
'étant' - signifie l'essence de la chose

en tant qu'elle est en acte et que
'chose' [la signifie] en tant qu'elle
est en puissance, la puissance est

plutôt conçue à partir de l'acte [que
l'inverse], car toute chose se conçoit
en tant qu'elle est un étant en acte,

comme il est patent dans le livre IX
de la Métaphysique; c'est pourquoi
la quiddité de la chose est déterminée

par l'être en notre intellect.

6. Ad auctoritatem BOETHII dicitur
quod in omni ente citra Primum
differt quod est et esse solum
secundum modum actus et potentiae,
ut dictum est. Forte tamen aliter intel-
lexit Boethius.

6. À l'autorité de Boèce, on répond

que, dans tout étant qui est après le

Premier, ce qui est et l'être diffèrent
seulement selon le mode de l'acte et
de la puissance, comme on l'a dit.
Il se peut cependant que Boèce ait

pensé autrement.

7. Ad aliam rationem, quae fuit
THOMA18, dicitur quod maior
propositio famosa est, et habet forte
suam probabilitatem, sed rationem
a PHILOSOPHO ad earn non video.

7. À l'objection suivante, qui était celle
de Thomas, on dit que la proposition
majeure [de cette démonstration] est

fort connue et possède peut-être sa

vraisemblance, mais je ne vois pas,

17 Aristote, Métaphysique, IX, 9, 1051 a29-32.
IS Thomas d'Aquin, L'étant et l'essence (De ente et essentia), ch. 4, § 5, trad. A. de

Libera, C. Michon, p. 101-103 ; Commentaire des Sentences, I, dist. 8, q. 5, art. 1, éd.
P. Mandonnet, I, p. 226 ; Somme contre les Gentils, II, ch. 52 et 54, trad. C. Michon, II,
p. 213-216, 217-219 ; Somme théologique, I, q. 50, art. 2, ad tertium.



QUESTION SUR L'ETRE ET L'ESSENCE 349

Dico ergo quod entia recedunt a

Primo forte non per compositionem,
sed per hoc quod accedunt ad naturam

potentiae, quod patet ex actione

eorum et etiam ipsius Primi. Agit
enim unumquodque secundum quod
ens in actu. Et ideo entia, secundum

quod magis recedunt a Primo, minus
habent naturam activant et magis
naturam passivam. Primum enim
solum naturam activant habet et non
agitur ab alio.

pour l'appuyer, d'argument venant
du Philosophe. J'affirme donc que
les étants ne s'éloignent peut-être pas
du Premier en vertu d'une composition,

mais du fait qu'ils s'approchent

de la nature de la puissance,
ce qui apparaît clairement à partir
de leur action et de celle du Premier
lui-même. En effet, toute chose agit
dans la mesure où elle est un étant en
acte. C'est pourquoi plus les étants

s'éloignent du Premier, moins ils
ont une nature active et plus ils ont
une nature passive. Seul le Premier
possède en effet une nature active et
n'est pas mû par un autre.

Item, per recessum a Primo recipiunt
entia species diversas secundum

quod magis et minus participant
unitate prima, sicut est in speciebus

numerorum. Numeri enim sortiuntur
species diversas per magis et minus

participare unitate indivisibili. Et

ex hoc apparet quod in entibus non

possunt esse duae species aequaliter
perfectae. Sicut enim duae quanti-
tates diversae secundum speciem non

possunt eodem modo et aeque primo
se habere ad primant mensuram in

genere suo, sic, cum Primum sit

mensura omnium entium, non possunt
aliqua diversa secundum speciem

aeque primo ab eo mensurari.

De plus, en s'éloignant du Premier,
les étants reçoivent des espèces

diverses selon qu'ils participent plus
ou moins à l'unité première, comme il
en va pour les espèces des nombres.

Les nombres sont en effet répartis en
diverses espèces selon leur plus ou
moins grande participation à l'unité
indivisible. À partir de cela, il apparaît

que, parmi les étants, il ne peut y avoir
deux espèces également parfaites. En

effet, de même que deux quantités qui
diffèrent selon l'espèce ne peuvent se

rapporter à la première mesure de leur

genre de la même manière et avec une

égale priorité, de même, étant donné

que le Premier est la mesure de tous
les étants, des choses qui diffèrent
selon l'espèce ne peuvent se mesurer
à lui avec une égale priorité.

Si autem concedatur maior propositio,

ita quod omnia entia recédant

a simplicitate Primi, et quaedam, ut
substantiae separatae aliae a Prima,
non sunt compositae ex materia et

forma, non tamen sequitur quod sint

Or, si l'on admet la proposition
majeure [de cette démonstration], à

savoir que tous les étants s'éloignent
de la simplicité du Premier et que
certains - comme les substances

séparées différentes de la Première



350 SIGER DE BRABANT

compositae ex essentia et esse, sed

est fallacia consequentis. Alius enim
modus compositionis potest in eis

inveniri : omnes enim intelligunt per
species alias a substantiis earum, ut

postea patebit.

8. Ad aliud dicitur quod dicendo «res

ens» non est nugatio, verumtamen

quod frequenter idem dicitur, sed non
sub eadem ratione, ut ex praedictis
patet. Item, frequenter idem dicere

inutiliter facit nugationem et non
solum idem dicere. Cum igitur
quidditas rei per ens certificetur.

frequenter idem dicitur utiliter.

- ne sont pas composés de matière et

de forme, il ne s'ensuit pourtant pas

que [ces substances séparées] soient

composées d'essence et d'être, mais

il s'agit là d'un raisonnement sophistique.

En effet, on peut trouver un autre
mode de composition en elles: toutes

intelligent en effet au moyen d'espèces
différentes de leurs substances, comme
il sera manifeste par la suite.

8. À l'objection suivante, on répond

que lorsque l'on dit 'la chose étant',
cela ne relève pas du pur verbiage ; au

contraire, on signifie plusieurs fois une

même chose mais sous une raison qui
n'est pas identique, comme on le voit
d'après ce qui a été dit auparavant. De

plus, c'est de signifier plusieurs fois
la même chose inutilement qui relève

du pur verbiage, et non pas seulement

de signifier la même chose. Puisque la

quiddité de la chose est déterminée par
l'étant, on signifie donc plusieurs fois

une même chose avec utilité.

9. Ad aliud quod arguitur de

participatione, dicitur quod duplex est

participatio : quaedam univocationis.

ut aliqua dicuntur alba quia univoce

participant albedinem, et in tali
participatione differt participatum et parti-
cipans. Alia est participatio imitationis,
sicut entia causata dicuntur participare
esse Primi, non quia univoce sit

participatum ab eis, sicut albedo a

pluribus albis, sed quia imitantur esse

secundum quod possibile est. Et ideo

1° huius dixit ARISTOTELES quod

nomen imitationis mutavit PLATO in

nomen participationis19. In tali autem

9. À l'objection suivante, qui
argumente au sujet de la participation,
on répond que la participation est

double: il y a une participation [qui
relève] de l'univocité, comme lorsque
des choses sont dites blanches parce
qu'elles participent de manière

univoque à la blancheur; dans une
telle participation, le participé et le

participant diffèrent. Il y a une autre

participation, par imitation, comme
lorsque les étants causés sont dits

participer à l'être du Premier, non

parce que celui-ci est univoquement
participé par ceux-là - comme la
blancheur par plusieurs blancs -, mais

Aristote, Métaphysique, 1, 6, 987 b 12.



QUESTION SUR L'ETRE ET L'ESSENCE 351

participatione non differt participatum
et participans.

10. Ad aliud, quod similiter fuit
medium THOMAE, dicitur quod esse

per se subsistens, quod est maxime

proprie esse et actualissimum, illud est

unum tantum, scilicet Esse Primum.
Esse tamen posterius et causatum,
quod accedit ad naturam potentiae,
non est unum sed plura, secundum

quod sunt plura entia causata. Et tu

arguis quod esse illud, secundum

quod esse est, non est multiplicatum ;

ergo multiplicatur per aliquid cuius
est esse illud. Et dicendum quod bene

argueres si esse in omnibus entibus
causatis esset unius rationis: tunc
enim non multiplicaretur nisi per
aliquid additum sibi. Nunc autem non
est unius rationis in omnibus entibus.
Et ideo ex sola multiplicatione rationis
essendi multiplicatur esse in entibus.
Nec potest ratio essendi multiplicari
per aliquam rationem sibi additam,

quia non est aliqua ratio sibi addita.

Omnis enim ratio est essendi ratio.
Ex hoc enim probat ARISTOTELES
111° huius quod ens non potest esse

genus20.

parce que ceux-là imitent l'être dans

la mesure du possible. C'est pourquoi,
dans le premier livre de cet écrit [i.e.
la Métaphysique], Aristote dit que
Platon a remplacé le nom d'imitation

par le nom de participation. Or, dans

une telle participation, le participé et
le participant ne diffèrent pas.

10. À l'objection suivante, qui était

également la position médiane de

Thomas, on répond que l'être subsistant

par soi - qui est au plus haut point l'être

proprement dit et l'être le plus actuel

- est unique, c'est-à-dire qu'il est l'être

premier. Cependant, l'être second et

causé, qui s'approche de la nature de la

puissance, n'est pas unique mais pluriel,
dans la mesure où il y a plusieurs étants

causés. Et tu argumentes que cet être-là

n'est pas multiplié en tant qu'il est être ;

qu'il est donc multiplié par quelque
chose à quoi appartient cet être. Il faut

répondre que tu argumenterais bien

si, dans tous les étants causés, l'être
relevait d'une seule raison: alors, en

effet, il ne serait multiplié que par
quelque chose qui lui serait ajouté.

Mais, en l'occurrence, [l'être] ne relève

pas d'une unique raison dans tous les

étants. C'est pourquoi, dans les étants,

l'être est multiplié par la seule multiplication

de la raison d'être. Et cette raison

d'être ne peut être multipliée par une

quelconque raison qui lui serait ajoutée,

car aucune raison ne saurait lui être

ajoutée. En effet, toute raison est une
raison d'être. C'est à partir de ce constat

que, dans le livre III de cet écrit [i.e. la

Métaphysique], Aristote prouve que
l'étant ne peut être un genre.

:o Aristote, Métaphysique, III, 3, 998 b22.




	Siger de brabant : une réponse grammaticale au problème de l'être et de l'essence

