Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 57 (2007)

Heft: 4: Ecrire en lisant - lire en écrivant : réception et transmission des
classiques

Artikel: Siger de brabant : une réponse grammaticale au probleme de I'étre et
de I'essence

Autor: Secretan, Adina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381749

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381749
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 139 (2007), P. 329-351

SIGER DE BRABANT: UNEAREPONSE GRAMMATICALE
AU PROBLEME DE L’ETRE ET DE L’ESSENCE

ADINA SECRETAN

Résumé

L’entrée de la Métaphysique d’Aristote en Europe occidentale a provoqué
fascination et embarras. Les lectures nouvelles d’Aristote entrérent souvent en
confrontation avec les exégeses bibliques; des probléematiques spécifiquement
médiévales, comme celle de I’étre et de I’essence, sont alors apparues. Nous
proposons ici la traduction d’une Question appartenant a un cours sur la
Métaphysique donné a la fin du XIII° siécle par Siger de Brabant, maitre a la
Faculté des arts de I’Université de Paris. La Question 7 propose une solution
originale au probléeme de |'étre et de l'essence: le débat est détourné de sa
perspective ontologico-théologique et resitué dans le contexte linguistique.

Celui-ci, d’ou ton regard revient vers moi,
est le feu d’un esprit aux si graves pensées
qu'il trouva que la mort était lente a venir:
¢ ’est la lumiere éternelle de Sigier

qui, enseignant dans la rue du Fouarre,
syllogisa des vérités qui lui firent tort'.

Pendant pres de six siecles, Siger de Brabant n’est tout au plus qu’un nom
énigmatique pour les commentateurs de Dante Alighieri. A peine suppose-t-on
qu’il a réellement vécu, et, des deux derniers vers évoquant la rue du Fouarre
et le syllogisme, on conclut qu’il dut enseigner la logique a la Faculté des arts
de Paris. Le poete réserve pourtant au mystérieux Sigier une place de choix:
parmi les douze esprits d’exception aveuglant de leur lumiére Dante et Béatrice
parvenus au quatrieme ciel, le philosophe brabangon est situé directement a la
gauche de la figure centrale, Thomas d’ Aquin. Mieux, ces vers élogieux ne sont
pas placés dans la bouche de I’auteur, mais dans celle de Thomas lui-méme. Il
faudra cependant attendre la fin du XIX* siecle pour que les travaux de Siger
de Brabant soient peu a peu extraits d’archives, bibliothéques universitaires
et monasteres ¢a et la en Europe. Dans la période de I’entre-deux-guerres,

' DANTE, Divine Comédie. Paradis, Chant X, v. 133-138, trad. J. Risset, 1992, Paris,
Flamrparion, p- 105. Voir R. IMBACH, Dante, la philosophie et les laics, Paris/Fribourg,
Cerf/Editions universitaires, 1996,



330 ADINA SECRETAN

les travaux de P. Mandonnet et F. Van Steenberghen contribuérent a générer
un véritable engouement pour le maitre oublié. Puis il y eut les précieuses
études de R.-A. Gauthier; aujourd’hui, des spécialistes tels que B. C. Bazan,
R.Imbach, L. Bianchi ou encore F. Pironet poursuivent des recherches qui font
de Siger de Brabant une figure majeure des querelles qui agiterent la Faculté
des arts parisienne dans les trois derniéres décennies du XIII¢ siecle”.

Vers 1273, le maitre brabancon donne un cours sur la Méraphysique
d’Aristote, structuré en une série de questions, selon la tradition pédagogique
médiévale. Les Quaestiones in Metaphysicam seront découvertes en 1923. A
ce jour quatre versions — des reportations d’étudiants — sont connues, dont celle
de Cambridge, éditée et commentée par A. Maurer en 1950. Nous proposons ici
une traduction inédite de la Question 7 de I’introduction de cette reportation.

L’étre est-il ajouté a l’essence des étants causés ? En interrogeant la possi-
bilité de séparer ’existence d’une chose - le fait qu’elle soit — et son essence
— le «ce qu’est cette chose» —, la Question 7 participe d’un débat engendré par
la tradition scolastique, dont toute 1 histoire de la métaphysique sera traversée
jusqu’au XVIII® siecle: le probleme de 1'étre et de 1’essence. Dans la seconde
moitié du XIII* siécle, théologiens et commentateurs d’Aristote s’interrogent
sur la nature du rapport qu’entretiennent ces deux notions fondamentales:
I’essence d’une chose est-elle indifférente au fait que la chose existe ou non ?
Ces deux mots, «étre» et «essence», expriment-ils deux entités réellement
distinctes, indépendantes 1'une de I'autre, ou s’agit-il d’une différentiation
notionnelle, opérée par 'intellect seul ? Le débat sera d’envergure; en 1286,
une querelle éclatera, et trois positions philosophico-théologiques s’affron-
teront violemment, représentées par trois maitres de la faculté de théologie:
Godefroid de Fontaines, Henri de Gand et Gilles de Rome?.

A la source de ce débat se tient la rencontre problématique de deux
ontologies. La Parole révélée, supposant une théologie de la contingence de
I’étre, ou I'existence est une «donation perpétuellement révocable au gré du
donateur» 4, se heurte a I’ontologie aristotélicienne, ou I’étre est essentiel, per
se, et le monde nécessairement éternel. Le probleme de 1’étre et de I'essence
est, de fait, entierement conditionné par 1’histoire de la réception du corpus
aristotélicien, histoire qui emprunte des chemins en terre d’Islam. Venu du
Moyen-Orient et d’Espagne, traduit en latin aux XII° et XIII*® siecles, 1’ Aristote
médiéval est, selon la formule de A. de Libera et C. Michon, un «produit

2 Cf. F-X. PutaLLaz, R. IMBAcH, Profession philosophe : Siger de Brabant, Paris,
Cerf, 1997. Cf. aussi les études récemment réunies in: D. Caima, E. Coccia (éds), Les
sectatores Averrois. Noétique et cosmologie aux XIIIF — XIV* siécles, Freiburger Zeits-
chrift fiir Philosophie und Theologie, 53, 1/2, 2006.

* Cf. Henri pE Ganp, GitLes DE RomE, GODEFROID DE FONTAINES, Etre, essence &
contingence, trad., introduction et notes par C. Konig-Pralong, Paris, Les Belles Lettres,
2006.

4 E. GiLsoN, L 'Etre et I’Essence, Paris, Vrin, 1981, p. 97.



SIGER DE BRABANT : UNE REPONSE GRAMMATICALE 331

de synthése»?; cette lecture d’Aristote procéde par glissements successifs,
décontextualisations, et réinsertions dans des problématiques spécifiquement
médiévales, propres aux religions du Livre. C’est ainsi qu’un passage fameux
du livre IV de la Métaphysique donnera naissance, au travers des relectures
successives dont il sera I’objet, a la conception d’un étre envisagé comme ajout
a I'essence®. La question est pourtant parfaitement étrangére a la démarche
aristotélicienne : avec le livre IV, il s’agit pour Aristote de démontrer la possi-
bilit¢ d’une philosophie premiére englobant tous les objets des savoirs philo-
sophiques, une philosophie unifiée, malgré la multiplicité de ses objets, sous la
perspective de I’étre en général. La question épistémologique de la possibilité
d’une science unifiée prend son assise au travers d’une analyse sémantique:
loin de se fragmenter en blocs homonymiques, 1’étant est une notion analo-
gique. Il se dit de plusieurs maniéres, mais relativement a un premier étant,
l'ousia, la substance. La suite du raisonnement propose un constat similaire
a propos de ’étre et de I'un: s’il y a bien deux sens distincts entre homme
existant et un homme — le premier syntagme insistant sur ’ancrage dans une
réalité extra-mentale, le second spécifiant sa singularité — il n’en est pas moins
vral qu’au niveau ontique, le référent est une seule et méme substance. La
philosophie premiere traitera aussi bien de 1’€tre que de I'un. Aristote pose un
double constat. D’abord d’ordre sémantique : en dépit de la pluralité des sens,
I’étre et I’un sont des termes convertibles — la scolastique parlera de transcen-
dantaux —, qui traversent toutes choses. Puis ontologique: un et étant ne sont
pas des propriétés ajoutées; ils sont nécessairement précontenus dans la chose
extra-mentale.

Au XI siécle, le philosophe persan Avicenne lit la Métaphysique. Dans
sa lecture, I’existence est devenue contingente: l'identité de référence des
transcendantaux étant et un disparait. Il y a une distinction affirmée entre
homme et homme étant. La consistance objective des choses ne présuppose pas
nécessairement ’existence, dépendante de la volonté de Dieu. Avicenne opére
un déplacement du texte d’Aristote dans un questionnement sur la nature de

3

«"“La” langue scolastique est 'ombre portée du grec dans un monde ol I'acte
philosophique est fonciérement li€ a une pratique d’exégese, de lecture, d’interprétation :
c’est celle de I’ Aristoteles Latinus, non celle d***Aristote” — un produit de synthése, ou,
tacitement, le grec se rencontre avec ’arabe, et ol, inéluctablement, la tradition, ses
contresens et ses déplacements, accumulés d’une tradition a I’autre, comptent autant
que ses fidélités excessives.» A. DE LiBERA, C. MICHON, L ‘Etre et I'Essence. Le vocabu-
laire médiéval de l'ontologie. Deux traités «De ente et essentia» de Thomas d’Aquin et
Dietrich de Freiberg, Paris, Seuil, 1996, p. 12.

¢ «Maintenant, [’étre et |"un sont identiques et d’une méme nature, en ce qu’ils sont
corrélatifs ’'un de I’autre, comme le principe et la cause sont corrélatifs, sans qu’ils
solent cependant exprimés dans une unique notion [...] et, en effet, il y a identité entre
un homme, homme existant, et homme [...]. De plus, la substance de chaque étre est
une, et cela non par accident, et de méme elle est aussi, essentiellement, quelque chose
qui existe.» ARISTOTE, Métaphysique 1V, 2, 1003b22 sg. Trad. J. Tricot, Paris, Vrin, 1986,
p.179-181.



332 ADINA SECRETAN

I’universel, sur I’€tre des choses communes. Comment passe-t-on de 1’individu
indéfinissable a son étre définitionnel, prédicable de plusieurs individus ? Si la
quiddité est universelle, comment peut-elle étre présente dans les particuliers
de la réalité extra-mentale ? Le philosophe développe alors une théorie de
I’indifférence de I’essence : 1’€tre définitionnel n’est ni particulier, ni universel.
Le domaine du sens, autonome, permet une circulation entre le domaine mental
de la prédication et le domaine extra-mental de la référence. Un siécle plus
tard, Averroes réifie ce postulat sémantique, et interprete la théorie d’Avicenne
dans le sens d’un platonisme: Avicenne est accusé d’envisager une essence
qui existerait réellement, dans un troisi¢me royaume, indépendant du domaine
de I'intellection et de celui de la réalité extra-mentale. Cette indépendance de
I’essence homme conduirait alors a envisager les prédications homme est étant et
homme est un, essentielles chez Aristote, comme la prédication de dispositions
additionnelles, d’accidents de I’essence. La question de 1’un envisagé comme
disposition ajoutée renvoie a celle de 1’étant comme disposition ajoutée. Les
jalons du débat médiéval sur I’étre et 1’essence sont posés.

En 1273, Siger de Brabant a lu les nouvelles traductions d’Aristote et les
commentaires de la Métaphysique de Thomas d’Aquin, d’Albert le Grand
et d’Averroes, ainsi que la Métaphysique d’Avicenne. Partisan de la lecture
d’Averroes considérée comme fidéle a Aristote, Siger reprend 1’accusation
d’ Averroes contre les lectures théologisantes, et contribue a faire glisser défini-
tivement la question de 1’étre et de I'un vers celle de I’étre et de I’essence.
Bien qu’il soit impossible d’identifier avec certitude, parmi les prédécesseurs et
contemporains de Siger, une prise de position en faveur d une essence réellement
existante ante rem, a laquelle I’existence échoirait comme un accident, le maitre
a la Faculté des arts demande si «]’étre s’ajoute a I’essence des étants causés 7».
11 construit un scénario dans lequel les arguments en faveur de la conception de
I’étre comme prédicat accidentel campent la pensée d’ Avicenne, Boéce, Albert
le Grand, alors que la solution adoptée invente une filiation entre Aristote,
Averroes et Siger. L’intérét de la Question 7 réside aussi dans le traitement
particulier qui semble réservé a celui qu’on ne saurait envisager autrement
que comme son principal destinataire: en 1271, Thomas d’Aquin a publié son
propre commentaire de la Métaphysique, auquel la Question de Siger se réfere
par endroits explicitement. La scénarisation sigérienne du probiéme de I’étre
et de I’essence en deux lignes philosophiques antagonistes concéde a Thomas
I’avantage d’une position intermédiaire, néanmoins désavouée par Siger.

Avec la lecture d’ Aristote dans le contexte de la théologie médiévale s’est
ainsi instaurée une tension entre deux possibilités ontologiques: I’étre repose
soit sur lui-méme, soit sur la volonté d’un autre. La seconde possibilité induit
une distinction forte entre ce qu’est la chose et ce par quoi la chose est, quod est
et quo est, distinction qui doit a son tour €tre interrogée, tendue entre 1’aporie
d’une essence qui existerait sans 1’existence, et la solution d’une démarcation
seulement conceptuelle, mettant en péril la toute-puissance divine qui concéde
ou non I’existence a son gré. Si certains interprétes ont vu en Siger de Brabant



SIGER DE BRABANT : UNE REPONSE GRAMMATICALE 333

un logicien peu érudit et imaginatif, incapable de saisir la pensée de Thomas,
d’autres, tel R. Imbach, soulignent I'originalité de sa démarche, soucieuse
de revenir a 'investigation du linguistique, avant d’en venir aux conclusions
d’ordre métaphysique. La solution située au cceur de la Question 7 propose
en effet une analyse de I’étre envisagée sous I’aspect logico-linguistique de
la prédication, analyse aboutissant a rejeter non seulement la possibilité d’une
essence ontologiquement indépendante de I’existence, mais encore celle d’une
essence différente, conceptuellement, de 1’étre. «Etre» et «Essence» sont des
modes de signifier un méme concept et un méme référent extra-mental. La
notion de mode est de fait la clé de la solution sigérienne au probléme de I’étre
et de I’essence.

La premicre partie de la Question 7 mobilise des arguments en faveur de
la conception de I’€tre comme ajout a I’essence, auxquels Siger répond dans
la derniére partie de la question. La distinction réelle entre quod est et quo est
s’appuie sur la hiérarchisation des étres en regard du Premier, qui seul est acte
pur. Les étants causés se composent d’acte et de puissance, I’étre étant I’acte de
I’étant dont I’essence est en puissance. Ainsi, pour tous les étants autres que le
Premier, 1’étre et ce & quoi appartient 1’étre différent.

De plus, I'acte n’appartient pas a ’essence de la puissance. Or I'étre est ’acte de
1’étant. Il n’appartient donc pas a I’essence des étants’.

[’étre releve de I’acte, I’essence de la puissance. Et I’actualisation de la res,
sa venue a |’étre, dépend d’une cause, alors que son essence est en soi. «Chose»
et «étant» appartiennent a deux ordres différents, ceux de la puissance et de
I’acte. La notion de mode va cependant permettre a Siger de neutraliser cette
conséquence ontologique découlant de la composition acte/puissance :

Or I’étre est I’acte des étants non comme acte de la puissance, mais comme acte du
composé ; il est par contre [I’acte] de la matiére en tant qu’[acte] de la puissance. Et
derechef, lorsque des [items] sont réellement distincts selon 1’acte et la puissance,
I’'un n’appartient pas & I'essence de 1'autre. Pourtant, quand ils sont seulement
distingués parce que ’un a le mode de 'acte, ’autre le mode de la puissance, cela
n’est pas nécessaire : en effet, un unique et méme [item] peut avoir le mode de 1’acte
et de la puissance. Or, dans le cas présent, ‘chose’ et ‘étant’ ne sont pas réellement
distincts selon I’acte et la puissance, mais seulement selon le mode de I'acte et de la
puissance, comme on I’a dit®,

«Chose» et «étant», distincts seulement selon le mode de I'acte et de la
puissance, renvoient donc a une seule et méme réalité. La notion de mode permet
de pointer une identité au niveau du référent réel. La preuve de cette identité
référentielle se déploie au cceur de la Question, qui articule deux arguments. Ala
suite d’ Aristote, Siger rappelle, en premier lieu, le caractere essentiel de la prédi-

T Infra, p. 333.
¢ Infra, p. 343.



334 ADINA SECRETAN

cation de «étant»®. Le fait d’étre n’ajoute aucune détermination supplémentaire a
I’essence du sujet. Partant, la possibilité d’une chose sans existence est écartée.

La seconde partie de la solution consiste a dénoncer une conception séman-
tique naive, attribuée a Avicenne, ol la constatation de I’existence de deux mots
distincts, «chose» et «étant», aboutit a la conclusion qu’ils doivent signifier deux
intentions ou deux points de vue dont les pertinences different réellement. La
encore, Siger mobilise la notion de mode: il y a plusieurs maniéres de signifier
un méme concept et une méme réalité. S’inscrivant dans le courant modiste
des grammairiens spéculatifs du XIII® siecle!?, la solution de Siger aborde le
signe et la signification comme indépendants I’'un de 1’autre. Le philosophe
dénombre trois types de noms convertibles, c’est-a-dire prédicables également
d’un méme sujet. La condition pour la convertibilité des noms est qu’ils soient
prédiqués du méme sujet sans ajouter une détermination supplémentaire, et
qu’ils se réferent au sujet en son entier. Les noms synonymes, tels «Marcus»
ou «Tullius», different au niveau du signe, renvoient a la méme signification,
et a la méme réalité extra-mentale (Cicéron). L'essence et le propre — que 1’'on
doit envisager comme un attribut essentiel, tel que «raisonnable» ou «capable
de rire» — différent tant au niveau du signe que de la signification, et renvoient
cependant au méme référent, cet homme-la. C’est dans la troisiéme catégorie
de noms convertibles qu’il faut classer les noms «étre» et «essence», «étant»
et «chose» :

Enfin, certains noms sont tels que 1’essence embrassée par chacun d’eux est la méme
essence, mais sur des modes mentaux différents, par exemple, ‘je cours’ et ‘course’.
Or ‘chose’ et “étant’ sont convertibles dans leurs sujets de la méme maniére, car ils
signifient la méme essence, mais sur des modes divers. ‘Etant’ signifie en effet la
substance de chaque chose sur le mode de ’acte, car la raison de I’étant est tirée de
I"acte d’étre. Et ‘chose’ signifie la substance de chaque chose plutdt sur le mode de
la puissance ',

Ainsi, ces noms convertibles de la troisieéme catégorie different au niveau
du signe, renvoient au méme référent et a la méme signification, mais selon des
modes signifier différents. La distinction entre 1’tre et 1’essence correspond 2
la distinction entre le mode de 1’acte et le mode de la puissance, ces modes ne
représentant rien d’autre que des nuances grammaticales.

Les grammairiens modistes relevent que la signification du mot est indépen-
dante de sa forme grammaticale: on signifie une chose de diverses maniéres
correspondant a diverses propriétés de la chose, comme 1’acte et la puissance.
Il y a pourtant, selon la perspective modiste, identité de concept : «souffrance»,
«je souffre», et «aie» ont la méme signification. Siger de Brabant imprime ainsi
un tournant sémantique a la question de 1’étre et de I’essence: en revenant a

° Infra, p. 336.

0 Cf. 1. Rosier-CATACH, La grammaire spéculative des Modistes, Lille, P. U. L.,
1983.

" Infra, p. 341.



SIGER DE BRABANT: UNE REPONSE GRAMMATICALE 335

la question linguistique de la venue de I’étre au langage, on rapatrie le débat
sur I'étre et 'essence du domaine ontologique vers celui de la grammaire.
L’intellect découpe la substance selon les modes de signifier de I’acte et de la
puissance, d’ol résultent les mots «&tre» et «essence», alors que le bloc ontique
de la substance est sans rapport avec ce découpage : il se suffit a lui-méme. La
démarche de Siger conduit ainsi a affirmer le primat de la substance. Du point
de vue extra-mental, il n’y a rien en dehors de la substance et de ses accidents.
Et la séparation, au sein de la créature, entre ce qui releverait de Dieu et ce qui
reléverait d’un en soi n’a pas de sens: tout vient du Premier.

La voix de Thomas d’Aquin intervient pourtant au cceur méme de la
solution de Siger:

Il y a une autre opinion, qui fut celle de Thomas d’Aquin. Parce qu’Aristote et
Avicenne semblaient en effet se contredire sur ce point, ils [Thomas] ont adopté une
position médiane et affirmé ceci : dans les étants causés, I’étre est ajouté a I’essence ;
cependant, il n’est pas ajouté comme un accident, mais comme quelque étant
constitué par les principes de I’essence. Mais, quoi qu’il en soit de cette conclusion,
la maniére de 1’établir n’est pas correcte, car tout constituant de la chose est soit
la chose elle-méme, soit une partie de ’essence de la chose, soit un accident de
I’essence. Poser que, dans les étants causés, 1'étre est un tel ajout — selon ce qui a été
précisé —, reviendra donc a poser une quatriéme nature parmi les étants '%.

On peut supposer que Siger de Brabant élabore la Question 7 dans la
perspective d’une réponse au commentaire de Thomas: trois ans avant les
Quaestiones in Metaphysicam, Siger avait soutenu la doctrine averroiste de
I'unité de 'intellect dans son De anima intellectiva. Thomas avait riposté la
méme année par un traité intitulé De unitate intellectus contra Averroistas.
Si P. Mandonnet parlait de Thomas d’Aquin et Siger de Brabant comme des
principaux «jouteurs» agitant la Faculté des arts, dont la polémique person-
nelle aurait représenté 1’affrontement entre un courant rationaliste d une part,
et I’opposition a une philosophie affranchie de son objectif théologique d’autre
part, les Quaestiones in Metaphysicam témoignent d’une réalité historique plus
nuancée : Siger réserve a Thomas une place a part, et le défie avec une certaine
prudence. La position de Thomas, présentée comme intermédiaire entre la
conception aristotélicienne et la conception de 1’étre comme accident attribuée
a Avicenne, est envisagée par Siger comme une position «posséde peut-étre sa
vraisemblance» %, avant d’étre écartée.

Refusant également une conception de I’étre comme accident, puisque
le paradoxe d’une essence qui serait quelque chose sans I’€tre conduirait
finalement a envisager 1'étant comme composé d’existence et d’existence, la
solution de Thomas aborde cependant I'étre comme «quelque étant constitué
par les principes de I’essence» '*. Dans son commentaire, il écrit en effet que

* Infra, p. 339.
5 Infra, p. 344,

" ThoMas D'AQuiN, Commentaire sur les douze livres de la Métaphysique, 1V,
Lectio 11, R.M. Spiazzi, Taurini-Romae, Marietti, 1964, p.155 (558).



336 ADINA SECRETAN

I’étre n’est pas a concevoir comme un ajout, «bien que 1’étre de la chose soit
autre que son essence». Les interprétations divergent quant aux conséquences
de I'aliud professé par Thomas: ’essence, autre, est-elle pour autant autre
chose que 1’étre 7 Siger interpréte cette altérité en son sens le plus fort; ne
concevant rien d’autre, dans le champ ontologique, que la substance, ses parties
formelles et I’accident, Siger voit dans la proposition de Thomas le postulat
d’une quatrieme nature pour les étants. Que la différenciation de I’étre et de
I’essence dans le commentaire de Thomas soit une différenciation de chose
ou non, il n’en reste pas meins qu’elle implique tout au moins une distinction
conceptuelle, dont la solution modiste fait I’économie : étre et essence ne sont
que des modes de signifier un méme concept.

En scénarisant un dialogue gréco-arabe, puis arabo-latin, dans lequel la
question de 1'étre comme accident de 1’essence s’invente une histoire et des
défenseurs, la Question 7 de I’introduction aux Quaestiones in Metaphysicam
établit les prémisses d’un débat qui n’aura lieu que dix ans plus tard au sein de la
Faculté de théologie. Avant d’étre une prise de position contre la soumission de
la philosophie a la théologie, la Question 7, par sa réintroduction du probléme
de I'étre et de I'essence dans le champ sémantique, apparait d’abord comme
I’expression d’une tradition d’analyse du langage. A I’instar des démarches de
la philosophie analytique au XX siécle, elle rappelle que toute métaphysique
prétendument affranchie d’une investigation dans le langage est une métaphy-
sique perdue.



QUESTION SUR L'ETRE ET L'ESSENCE 337

SIGER DE BRABANT, Questions sur la Métaphysique,
Introduction, question 7!

UTRUM ESSE SIT ADDITUM ESSENTIAE
ENTIUM CAUSATORUM

De primo arguitur quod esse sit
additum essentiae entium causa-
torum.

1. Esse se habet ad id quod est sicut
vivere ad illud quod vivit, quia est
actus entis, sicut vivere viventis.
Vivere autem est aliquid additum
essentiae eius quod vivit, cum sit vel
vegetare vel sentire vel secundum
locum movere vel intelligere; his
enim determinantur omnia viventia,
ut apparet ex II° De anima®. Ergo
esse est aliquid additum essentiae
eorum quae sunt.

2. Item, actus non pertinet ad
essentiam potentiae. Esse autem
est actus entis. Ergo non pertinet ad
esssentiam entium.

3. Item, illud ad cuius essentiam
pertinet esse €x seipso est et per

L’ETRE EST-IL AJOUTE A
L ESSENCE DES ETANTS CAUSES ?

[A. Arguments en faveur d’une répon-
se positive]

En premier, il est démontré que I’étre

est ajouté a l’essence des étants
causés.

1. L’étre est en rapport avec ce qui
est, comme le vivre est en rapport avec
ce qui vit, car il est ’acte de 1’étant,
comme le vivre est celui du vivant.
Or le vivre est quelque chose d’ajouté
a ’essence de ce qui vit, puisqu’il
est ou bien I'activité végétative, ou
bien la sensation, ou bien la motricité
selon le lieu, ou bien I'intelligence;
en effet, ces [activités] déterminent
tous les vivants, comme il apparait
dans le chapitre Il du De anima. L’étre
est donc quelque chose d’ajouté a
I’essence des choses qui sont.

2. De plus, I’acte n’appartient pas a
I’essence de la puissance. Or I'étre
est 'acte de I'étant. Il n’appartient
donc pas a I'essence des €tants.

3. De plus, [une chose] a l'essence
de laquelle appartient 1’€tre est par

! SiGER DE BRABANT, Quaestiones in Metaphysicam, Introductio, q. 7 (reportation de
Cambridge), ed. A. Maurer, Louvain-la-Neuve, “Philosophes médiévaux, t. 257, 1983,
p. 30-37. Cette traduction a été entreprise dans le cadre du séminaire de philosophie
médiévale de C. Konig-Pralong, qui a traduit une partie du texte et qui a relu et proposé

des corrections pour la version livrée ici.
2 ARISTOTE, De ['ame, 11, 2, 413 a23.



338 SIGER DE BRABANT

essentiam suam. Nihil autem causa-
torum est ex seipso, sed ab alio. Ergo
in nullo causatorum esse pertinet ad
essentiam.

4. Item, hoc apparet auctoritate
AVICENNAE in secundo tractatu
Metaphysicae suae, capitulo primo?.
Dicit enim quod intentio entis et rei
imaginantur in anima duae inten-
tiones, et significant aliud in omnibus
linguis. Hoc autem non esset si res
esset ens per essentiam suam.

5. Item, hoc arguitur ratione quadam
quae potest extrahi ex dictis suis
ibi. Quae enim significant inten-
tionem unam, quidditas unius non
certificatur per alterum. Nunc autem
quidditas rei per esse certificatur. Si
enim quaeratur quid est res, magis
certificari non potest quam per esse,
dicendo quod res est aliquid quod
est. Nam secundum AVICENNAM
ibi, qui dicunt quod aliquid sit res, et
tamen non sit aliquo modo, non sunt
de universitate eorum qui cognoscunt.
Patet igitur quod res et ens significant
duas intentiones.

6. Item, hoc videtur auctoritate
BOETHII, qui dicit quod in omni
quod est citra Primum differt quod
est et quo est®. Quo autem est aliquid

soi-méme et par son essence. Or rien
de ce qui est caus€ n’est par soi-méme,
mais [le causé est] par un autre. Ainsi,
I’étre n’appartienta l’essence d ’aucune
des choses causées.

4. Deplus,ceciestévidentparl’autorité
d’Avicenne, dans le second traité de sa
Meétaphysique, au premier chapitre. Il
dit en effet que les intentions d’étant et
de chose sont envisagées dans I’ame
comme deux intentions, et qu’elles
signifient différemment dans toutes les
langues. Or ceci ne serait pas vrai, si la
chose était étant par son essence.

5. De plus, ceci est démontré par un
argument qui peut étre tiré des propos
qu’Avicenne tient a ce méme endroit.
Pour [les termes] qui signifient une
seule intention, la quiddité de I'un n’est
pas déterminée par l'autre. Or, dans
le cas présent, la quiddité de la chose
est déterminée par I'étre. Si, en effet,
on demandait ce qu’est une chose,
on ne pourrait la déterminer plus que
par I’étre, en disant qu’une chose est
quelque chose qui est. En effet, selon
Avicenne a ce méme endroit, ceux qui
disent que quelque [item] est une chose
et que, pourtant, elle n’est d’aucune
maniere, ceux-la n’appartiennent pas a
la communauté de ceux qui savent. Il
est donc évident que ‘chose’ et ‘étant’
signifient deux intentions.

6. De plus, ceci est manifeste par
"autorité de Boece, qui dit que, dans
toute chose qui est apres le Premier,
‘ce qui est’ et ‘ce par quoi cela est’

3 AVICENNE, Métaphysique, |, 5, ed. S. van RieT, p. 34.
' Bokce, Hebdomades (De hebdomadibus), 11, PL 64, 1311 BC (éd. C. Moreschini,

p. 187 ; éd. et trad. A. Tisserand, p. 124).



QUESTION SUR L’ETRE ET L’ESSENCE 339

primo est esse. Quare in omni alio a
Primo differt quod est et esse ipsius.

7. Item, omne quod est subsistens
citra Primum aliquam rationem
compositionis habet, eo quod omnia
deficiunt a Primi simplicitate. Sunt
autem quaedam, ut substantiae
separatae, aliae a Prima, in quibus non
est composit<i>0 materiae et formae.
Ex quo igitur aliquam compositionem
habent, solum videbitur esse essentiae
et esse.

8. Item, sires esset ens per essentiam
suam, ita ut res et ens significarent
unam intentionem, esset nugatio
dicendo «res ens currit» ; frequenter
enim idem diceretur.

9. Item, omnia entia sunt entia
participatione Primi Entis, et solum
Primum est ipsum esse. In entibus
autemn participatione differt partici-
patum et participans. Ergo in omnibus
entibus aliis a Primo differt esse et
illud cuius est esse.

10. Item, esse secundum quod esse
est unum tantum. Nam ipsum esse,
secundum quod esse est, non habet
aliquid per quod multiplicetur. Et
ideo esse per se subsistens est unum
tantum. Si igitur in entibus aliis a
Primo esse multiplicetur, hoc erit per

different. Or ce par quoi quelque
chose est premiérement, c’est |’étre.
C’est pourquoi, dans toute chose
autre que le Premier, le ‘ce qui est’
différe de son étre.

7. De plus, tout ce qui subsiste
apres le Premier posséde un principe
de composition, parce que toutes
choses sont en défaut par rapport a
la simplicité du Premier. Or, il y a
certaines choses, par exemple les
substances séparées, différentes de la
substance Premicre, dans lesquelles il
n’y a pas de composition de matiere
et de forme. Etant donné qu’elles
possédent quelque composition, [celle-
ci] sera donc, semble-t-il, seulement
d’essence et d’étre.

8. De plus, si la chose était étant
par son essence, comme si ‘chose’ et
‘étant’ signifiaient une seule intention,
ce serait pur verbiage que de dire: «la
chose étant court» ; on dirait en effet
plusieurs fois la méme chose.

9. De plus, tous les étants sont étants
par participation au Premier Etant, et
seul le Premier est I’étre méme. Or,
parmi les étants [qui sont] par parti-
cipation, le participé et le participant
different. Par conséquent, parmi
tous les étants différents du Premier,
I’étre et ce a quoi il appartient d’€tre
different.

10. De plus, I’€tre en tant qu’étre est
un seulement. Car [’étre méme, selon
qu’il estI’étre, ne possede pas quelque
chose par quoi il serait multiplié. C’est
pourquoi 1’étre subsistant par soi est
unique. Si, dans les étants différents
du Premier, I’étre est multiplié, ce



340 SIGER DE BRABANT

aliquid additum ipsi esse. Ergo in
entibus aliis a Primo esse est additum
essentiae.

Oppositum patet auctoritate AVER-
ROIS V° Metaphysicae, capitulo
De ente’. Dicit enim quod dicendo
«homo est» uno modo est problema
de accidente, secundum quod li «est»
praedicat esse diminutum in anima,
quod idem est cum vero. Alio modo
est problema de genere, secundum
quod praedicat esse simpliciter extra
animam. In problemate autem de
genere praedicatum est essentiale
subiecto, ut patet ex I° Topicorum®.
Quare esse essentiale est homini, et
eadem ratione aliis entibus causatis.

Item, hocapparetauctoritate ARISTO-
TELIS expresse IV°® Metaphysicae’,
qui in una littera dicit quod «homo»
et «ens homo» non significant aliquid
diversum  secundum  dictionem
repetitam. Et iterum in alia littera
dicit quod substantia cuiuslibet est
ens non secundum accidens.

sera donc par quelque chose d’ajouté
a I’étre méme. Par conséquent, dans
les étants différents du Premier, 1’étre
est ajouté a l’essence.

[B. Arguments en faveur d’une
réponse négative]

L’opposé apparait clairement par
I'autorité ~ d’Averroes, dans le
cinquieme livre de la Métaphysique,
au chapitre De [I’étant. Averroes
affirme en effet qu’en disant <homme
est», d’une part, la question concerne
I’accident, dans la mesure ot le «est»
signifie un étre diminué a I’intérieur
de I’ame, qui est identique au vrai.
D’autre part, la question concerne le
genre, dans le mesure ou [le «est»]
signifie I’étre absolument, en dehors
de I'ame. Or, dans la question du
genre, le prédicat est essentiel par
rapport au sujet, comme cela apparait
dans le premier livre des Topiques.
C’est pourquoi I'étre est essentiel a
I’homme, et, pour la méme raison, a
tous les autres étants causés.

De plus, ceci apparait expres-
sément par l’autorité d’Aristote, au
quatrieme livre de la Métaphysique;
dans un texte, [Aristote] dit que, en
vertu d’une expression redondante,
«homme» et <khomme étant» ne signi-
fient pas quelque chose de différent.
Derechef, dans un autre texte, il dit
que la substance d’aucune chose n’est
un étant par accident.

> Averroks, Commentaire de la Métaphysique, V, com. 14, ed. R. Ponzalli, p. 130-
134 (Venetiis apud junctas, 1562-1574, vol. 8 [réimpr. Frankfurt, Minerva, 1962], 117-

118 F-H).
8 ARISTOTE, Topiques, 1, 5, 102 a 32.

7 ARISTOTE, Métaphysique, 1V, 2, 1003 b25-32.



QUESTION SUR L’ETRE ET L’ESSENCE 341

Item, hoc arguitur ratione AVERROIS
super eundem locum?. Aut enim res
est ens per essentiam suam aut per
additum essentiae suae. Si primo
modo, habeo propositum. Si secundo
modo, tunc illud additum oportet
esse ens. Aut ergo per essentiam
suam aut per dispositionem additam
essentiae suae. Sed primo modo
habeo propositum, quoniam eadem
ratione standum erat in principio. Si
secundo modo, quaeretur ut prius.
Sic vel erit devenire ad aliquid in re
ista quod sit ens per essentiam suam
et eadem ratio esset de re ista, quia
quidquid est in re ista est causatum,
vel erit procedere in infinitum, quod
est impossibile.

Ad hoc dicunt quidam quod una-
quaeque res causata est ens per dispo-
sitionem additam essentiae suae. Et
secundum eos res et ens significant
duas intentiones. Et fuit haec opinio
AVICENNAE®, ut superius argue-
batur. Fuit etiam opinio ALBERTI .
Et ratio eius ad hoc est quia res est id
quod est per essentiam suam et non

De plus, ceci est démontré par le
raisonnement d’ Averrogs a propos du
méme endroit. En effet, ou bien une
chose est un étant par son essence
ou bien par quelque chose d’ajouté a
son essence. Si c’est de la premiere
facon, je tiens ma conclusion. Si c’est
de la seconde facon, alors il faut que
ce qui est ajouté soit un étant. Ou
bien donc [cet ajout est un étant] par
son essence, ou bien par une dispo-
sition ajoutée a son essence. Mais,
de la premiere facon, je tiens ma
conclusion, puisque, pour la méme
raison, il fallait s’arréter au commen-
cement. Si c’est de la seconde facon,
on questionnera comme auparavant.
Ainsi, ou bien il faudra en venir a
quelque chose, dans cette chose-
la, qui soit étant par son essence
— et on ferait le méme raisonnement
concernant ce quelque chose, puisque
tout ce qui est dans cette chose-la est
causé€ —, ou bien il faudra procéder a
I’infini, ce qui est impossible.

[C. Examen critique et solution
propre]

A ce sujet, certains disent ceci:
toute chose causée est étant par le
truchement d’une disposition ajoutée
a son essence. Et, selon eux, ‘chose’
et ‘étant’ signifient deux intentions.
Telle fut 1'opinion d’Avicenne,
comme on 1’a montré plus haut. Ce
fut aussi I’opinion d’ Albert. Sa raison
pour 'adopter était la suivante: car

¥ Averrots, Commentaire de la Métaphysique, 1V, com. 3, Venetiis apud junctas,
1562-1574, vol. 8 [réimpr. Frankfurt, Minerva, 1962], 67 G.

¢ AVICENNE, Métaphysique, 1, 5, ed. S. Van Riet, p. 34.

' ALBERT LE GRrAND, Des causes et de la procession du tout (De causis et processu

universitatis), I, 1, 8, éd. W. Fauser, p. 16-17.



342 SIGER DE BRABANT

per causam aliam. Res tamen est per
aliam causam, ut homo est homo per
se et non per aliam causam; homo
tamen est per causam aliam: esse
enim hominis est ex alio, ut ex Primo.
Quare differt homo et esse hominis.
Similiter super istam rationem se
fundabat AVICENNA, quia, si entia
causata essent entia per essentiam
suam, tunc ex se haberent esse.

Sed ratio ALBERTI non videtur
concludere. Nihil enim est in homine
quod non sit effectus ipsius Primi.
Quomodo ergo in homine distingues
esse ab essentia per hoc quod unum
sit effectus Primi, aliud autem non?

Item, deceptus fuit AVICENNA, et
etiam ALBERTUS, per aequivo-
cationem huius quod dico «ex se»
vel «per se». «Ex» enim et «per»
possunt dicere circumstantiam causae
formalis vel efficientis. Si primo
modo, sic homo ex se est homo,
scilicet formaliter. Si secundo modo,
sic homo ex alio est homo, scilicet
effective. Ita etiam stare potest quod
homo sit ex se formaliter, et tamen sit
effective ex alio. Et per hoc solvitur
tertia ratio superius argumentata ad
primam partem.

la chose est ce qu’elle est par son
essence et non par le fait d’une autre
cause. Cependant, la chose existe par
le fait d’une autre cause ; par exemple,
I’homme est homme par soi et non par
le fait d’une autre cause; 1’homme
existe pourtant par le fait d’une autre
cause: en effet, I’étre de I'homme
procéde d’un autre, c’est-a-dire du
Premier. C’est pourquoi 1’homme et
I’étre de I’'homme different. Avicenne
se fondait €également sur cet argument,
car, si les étants causés €étaient étants
par leurs essences, ils auraient I’étre
d’eux-mémes.

Cependant, 1'argument d’Albert ne
semble pas concluant. En effet, dans
I’homme, il n’y a rien qui ne soit pas
I’effet du Premier. Comment, dans
I’homme, distingueras-tu donc I’étre
et ’essence sur le critere que 'un est
effet du Premier et I’autre pas ?

De plus, Avicenne — Albert aussi
d'ailleurs — a été trompé vpar la
signification équivoque de ce que je
dis [au moyen des expressions] «de
soi-méme» ou «par soi-méme». «De»
et «par» peuvent en effet signifier les
points de vue de la cause formelle ou
de la cause efficiente. S’ils signifient
de la premieére maniere, I’homme est
homme de soi, & savoir formellement.
S’ils signifient de la seconde maniere,
I’homme est homme par un autre, a
savoir effectivement. Il est de fait
possible que I’homme soit par soi
formellement et soit pourtant par un
autre, effectivement. De cette facon,
on résout le troisitme argument
avancé auparavant en faveur de la
premiecre alternative.



QUESTION SUR L’ETRE ET L'ESSENCE 343

Alia est hic opinio, et fuit THOMAE
DE AQUINO". Quia enim ARISTO-
TELES et AVICENNA videbantur in
hoc contradicentes, ideo mediantes
dicunt sic, quod in entibus causatis
esse est additum essentiae, non tamen
tamquam accidens, sed tamquam
ens aliquid per essentiae principia
constitutum. Sed quidquid sit de
conclusione, modus ponendi non est
conveniens, quia omne pertinens ad
rem aut est res ipsa, aut pars essentiae
rei, aut accidens essentiae. Ponere
igitur quod esse in entibus causatis
sit additum tale, ut dictum est, erit
ponere quartam naturam in entibus.

Item. si esse in entibus causatis est
aliquid constitutum per essentiae
principia, et quod constitutum est
per essentiae principia est res ipsa,
sequitur quod esse rei sit res ipsa.
Non igitur est aliquid additum.

Item, hoc dicimus accidens essentiae
rei quod advenit essentiae habenti
formam. Si ergo esse sit additum
essentiae habenti formam, sequitur
quod sit accidens essentiae.

I y a une autre opinion, qui fut
celle de Thomas d’Aquin. Parce
qu’Aristote et Avicenne semblaient
en effet se contredire sur ce point,
ils [Thomas] ont adopté une position
médiane et affirmé ceci: dans les
étants causés, |’étre est ajouté a
I’essence; cependant, il n’est pas
ajouté comme un accident, mais
comme quelque étant constitu€ par
les principes de |’essence. Mais, quoi
qu’il en soit de cette conclusion, la
maniére de I’établir n’est pas correcte,
car tout constituant de la chose est
soit la chose elle-méme, soit une
partie de I’essence de la chose, soit
un accident de I’essence. Poser que,
dans les étants causés, I’étre est un tel
ajout — selon ce qui a été précis€ —,
reviendra donc a poser une quatrieme
nature parmi les étants.

De plus si, dans les étants causés,
I’étre est quelque chose de constitué
par les principes de ’essence et si ce
qui est constitué par les principes de
I’essence est la chose elle-méme, il
s’ensuit que I’étre de la chose est la
chose elle-méme. Il n’est donc pas
quelque chose d’ajouté.

De plus, nous disons qu’est accident
de I'essence de la chose ce qui advient
a I’essence possédant une forme. Si
I’étre était donc un ajout a I’essence

" TnoMas D’ AQuiN, Commentaire sur les douze livres de la Métaphysique, IV, lectio
II, R.M. Spiazzi, Taurini-Romae, Marietti, 1964, p. 155 (558) : «Bien que I'étre de la
chose soit autre que son essence, il ne faut pas le concevoir comme un ajout, a la maniére
d’un accident, il est au contraire comme constitué a travers les principes de I’essence.
Ainsi, le nom “étant” tiré par convention de ’étre signifie la méme réalité que le nom
tiré de I'essence.» (Esse enim rei quamvis sit aliud ab eius essentia, non tamen est intel-
ligendum quod sit aliquod superadditum ad modum accidentis, sed quasi constituitur per
principia essentiae. Et ideo hoc nomen ens quod imponitur ab ipso esse, significat idem
cum nomine quod imponitur ab ipsa essentia.)



344 SIGER DE BRABANT

Dico igitur quod res quaelibet est ens
per aliquid pertinens ad essentiam
suam. Et significant res et ens
unam intentionem. Et hoc probatur
sic, quoniam dicendo «homo est»,
praedicatur esse reale; non est autem
aliquod esse reale universaliter
acceptum praeter ipsa esse particu-
laria et determinata. Determinatur
autem esse ad esse particularia et
accidentalia hominis per accidentia
sibi addita, ut homo est albus, homo
est quantus, et sic de aliis generibus
accidentium. Cum igitur dicendo
«homo est» non praedicatur aliquod
illorum esse accidentalium, et praedi-
catur aliquod esse reale determinatum
hominis, non praedicabit aliud quam
esse hominem. Circumscriptis enim
omnibus esse accidentibus hominis,
ut esse album et nigrum, et sic de
aliis, non remanet aliquod esse reale
determinatum hominis nisi hoc
quod est esse hominem. Esse autem
hominem de homine est praedicatum
essentiale, quia hoc est per se primo
modo : homo est homo. Igitur esse de
homine est praedicatum essentiale.
Hoc idem efficaciter probat ratio
COMMENTATORIS " superius ad-
ducta.

Est autem intelligendum quod tria
sunt genera nominum convertibilia

possédant une forme, il s’ensuivrait
qu’il serait un accident de I’essence.

J’affirme donc que toute chose est un
étant par le truchement de quelque
chose qui appartient a son essence
propre. Et ‘chose’ et ‘étant’ signifient
une seule intention. Cela se prouve
ainsi: lorsque 'on dit ‘I’homme est’,
on prédique un étre réel; or il n’y a
pas d’étre réel envisagé de manieére
universelle, apartdesétres particuliers
et déterminés. Or I’étre est déterminé
en €tres particuliers et accidentels de
I’homme par les accidents qui s’y
ajoutent; par exemple, I’homme est
blanc, I’homme est de telle taille, et
ainsi de suite pour les autres genres
d’accidents. Puisque, lorsque 1’on dit
‘I’homme est’, on ne prédique donc
pas 'un de ces étres accidentels et
I’on prédique un étre réel et déterminé
de I'homme, on ne prédiquera rien
d’autre que I’étre homme. En effet,
si 1’on fait abstraction de tous les
étres accidentels de 1’homme — par
exemple I’étre blanc et noir, et ainsi
de suite —, il ne reste pas d’autre étre
réel et déterminé de I'homme que
le fait qu’il soit homme. Or I'étre
homme est un prédicat essentiel
d’homme, car cette [prédication]
est par soi sur le premier mode:
‘I’'homme est homme’. L’étre est
donc un prédicat essentiel d’homme.
Cela méme est efficacement prouvé
par l'argument du Commentateur
rapporté auparavant.

I faut en outre savoir qu’il y a trois
genres de noms qui sont conver-

12 Averrots, Commentaire de la Métaphysique, V, com. 14, ed. R. PonzaLLl, p. 130-
134 (Venetiis apud junctas, 1562-1574, vol. 8 [réimpr. Frankfurt, Minerva, 1962], 117-

118 F-H).



QUESTION SUR L’ETRE ET L’ESSENCE 345

in suppositis, diversimode tamen.
Quaedam enim significant eandem
essentiam et eodem modo, ut Marcus
Tullius ', et universaliter nomina
synonyma. Alia sunt quorum unum
significat essentiam et aliud disposi-
tionem aliquam additam illi essentiae;
convertuntur tamen in Suppositis
eo quod illa dispositio addita non
contrahit essentiam ad aliquod sup-
positum determinatum, sicut est de
homine et risibili. Et ista non sunt
nomina synonyma. Alia autem sunt
nomina quibus essentia comprehensa
utroque nomine eadem est, modo
tamen animae diverso, ut curro,
cursus. Nunc autem res et ens conver-
tuntur in suppositis isto tertio modo,
quia significant essentiam eandem,
modis tamen diversis. Ens enim
significat substantiam uniuscuiusque
per modum actus, quia ratio entis
ab actu essendi sumitur. Res autem
significat substantiam uniuscuiusque
per modum potentiae magis.

Et ex his apparet quot fuerunt quae
deceperunt AVICENNAM. Primum
quia non distinxit inter nomina
significantia essentias diversas et
inter significantia eandem essentiam,
modis tamen diversis. Secundo, quia
quaedam nomina significant disposi-
tionem additam rei, quacdam autem
significant dispositionem essentialem
rei, modo tamen diverso: et inter ista
non distinxit AVICENNA, propter
quod decipiebatur. Haec est sententia

'3 Les deux prénoms de Cicéron.

tibles dans leurs sujets, de diverses
maniéres cependant. Certains noms
signifient en effet la méme essence
et sur le méme mode, comme
‘Marcus’, ‘Tullius’ et, en général, les
noms synonymes. D’autres sont tels
que I'un d’eux signifie I’essence et
’autre une disposition ajoutée a cette
essence ; ils sont pourtant convertibles
dans leurs sujets, du fait que cette
disposition ajoutée ne contracte pas
I’essence en quelque sujet déterminé,
par exemple, il en va ainsi de ‘homme’
et de ‘capable de rire’. Ceux-la ne
sont pas des noms synonymes. Enfin,
certains noms sont tels que I’essence
embrassée par chacun d’eux est la
méme essence, mais sur des modes
mentaux différents, par exemple, ‘je
cours’ et ‘course’. Or ‘chose’ et ‘étant’
sont convertibles dans leurs sujets de
cette troisieme maniere, car ils signi-
fient la méme essence, mais sur des
modes divers. ‘Etant’ signifie en effet
la substance de chaque chose sur le
mode de I’acte, car la raison d’étant
est tirée de 1’acte d’étre. Et ‘chose’
signifie la substance de chaque chose
plutot sur le mode de la puissance.

Ces développements font apparaitre
combien [de manquements] ont
induit Avicenne en erreur. D’abord,
il n’a pas distingué les noms qui
signifient des essences diverses des
noms qui signifient la méme essence,
mais sur des modes divers. Deuxie-
mement, certains noms signifient
une disposition ajoutée a la chose,
d’autres signifient une disposition
essentielle de la chose, mais sur un
mode différent. Entre ces noms,



346 SIGER DE BRABANT

AVERROIS in IV® Metaphysicae
expressa'?, et apparet esse intentio
ARISTOTELIS * ibidem.

Est autem advertendum quod secun-
dum BOETHIUM ¢ et alios magnos
omne causatum per se est id quod
est; omne tamen causatum esse habet
ab alio, ut a Primo; et hoc aliquid
veritatis habet. Esse enim et ens
significant essentiam rei per modum
actus; et ideo maxime convenit rei
esse ens secundum quod est effectus
Primi Actus; propter quod maxime
dicimus quod res habet esse ab ipso
Primo.

Item, in Primo esse maxime pertinet
ad essentiam, quia essentia eius actus
purus est; alia autem magis accedunt
ad naturam potentiae. Et quia esse
significat per modum actus, ideo
in aliis a Primo apparet distingui
essentia ab esse, cum tamen solum
secundum modum distinguantur, ut
dictum est.

1. Ad primam rationem dicitur quod
vivere, secundum quod dicit actum

Avicenne n’a pas fait de différence,
et c’est pourquoi il s’est fourvoyé. Tel
est le verdict expres d’Averroes dans
[son Commentaire] du livre IV de
la Métaphysigue, et il apparait bien
que ce soit I’'intention d’ Aristote a ce
méme endroit.

Il faut encore noter que, selon Bo2ce et
d’autres grands docteurs, tout ce qui est
causé est par soi ce qu’il est; pourtant,
tout ce qui est causé a I’étre d’un autre,
c’est-a-dire du Premier; et cette thése
posséde quelque vérité. En effet, ‘étre’
et ‘étant’ signifient I’essence de la chose
sur le mode de I’acte; et ¢’est pourquoi
il revient avant tout a la chose d’étre
un étant dans la mesure ou elle est un
effet de l'acte premier; ainsi, nous
disons avant tout que la chose a I’étre
du Premier lui-méme.

De plus, dans le Premier, I’étre appar-
tient au plus haut point a l’essence,
parce que son essence est un acte
pur; quant aux autres choses, elles
s’approchent plus de la nature de
la puissance. Et, parce que l'€tre
signifie sur le mode de I’acte, pour
cette raison, parmi les étants autres
que le Premier, I'essence parait se
distinguer de 1'étre, alors qu’ils sont
seulement distincts selon le mode,
comme on I’a dit.

[D. Réponses aux objections]

1. A la premiere objection, on
répond que, dans la mesure ou il

14 Averrots, Commentaire de la Métaphysique, 1V, com. 3, Venetiis apud junctas,
1562-1574, vol. 8 [réimpr. Frankfurt, Minerva, 1962], 67 B.

15 ARristOTE, Métaphysique, IV, 2, 1003 b25-33.

1 Bokck, Hebdomades (De hebdomadibus), 11, PL 64, 1311 BC (éd. C. Moreschini,

p. 187 ; éd. et trad. A. Tisserand, p. 124).



QUESTION SUR L'ETRE ET L'ESSENCE 347

primum, sic est in essentia viventium:
sic enim significat formam quae est
principium vitae. Vivere tamen, prout
dicit actum secundum, scilicet opera-
tionem vitae, dicit aliquid additum
essentiae eius quod vivit. Accipiendo
autem vivere primo modo, verum
est quod esse se habet ad illud quod
est sicut vivere ad illud quod vivit,
secundo tamen modo nequaquam.

2. Ad secundum dicitur quod actus
et est potentiae et est compositi, et
quamquam actus sit extra essentiam
potentiae, pertinet tamen ad essentiam
compositi. Esse autem est actus
entium non tamquam potentiae sed
tamquam compositi ; est autem ipsius
materiae tamquam potentiae.

Et iterum quando aliqua realiter
distincta sunt secundum actum et
potentiam, unum non pertinet ad
essentiam alterius. Quando tamen
solum distinguuntur per hoc quod
unum habet modum actus reliquum
modum potentiae, non est hoc neces-
sarium, quia unum et idem modum
actus et potentiae potest habere.
Nunc autem res et ens realiter non
distinguuntur secundum actum et
potentiam, sed solum secundum
modum actus et potentiae, ut dictum
est.

3. Ad tertium solutum fuit in corpore
quaestionis.

signifie un acte premier, ‘vivre’ est
de cette maniere dans [’essence des
vivants: ainsi, il signifie en effet la
forme qui est principe de vie. Mais,
dans la mesure ou il signifie un acte
second — c’est-a-dire une activité de
vie —, ‘vivre’ signifie quelque chose
d’ajouté a I’essence de ce qui vit. Or,
si I’on prend ‘vivre’ de la premiere
maniere, il est vrai que I’étre est en
rapport avec ce qui est comme le vivre
avec ce qui vit, ce qui n’est nullement
le cas de la seconde manicre.

2. A la deuxiéme objection, on
répond ainsi: I’acte revient aussi bien
a la puissance qu’au composé, et, bien
que I’acte soit en dehors de I’essence
de la puissance, il appartient pourtant
a I’essence du composé. Or I’étre est
I’acte des étants non comme acte de
la puissance, mais comme acte du
composé; il est par contre [lI’acte]
de la matiere en tant qu’'[acte] de la
puissance.

Et derechef, lorsque des [items] sont
réellement distincts selon 1’acte et
la puissance, 1'un n’appartient pas a
I’essence de |’autre. Pourtant, quand
ils sont seulement distingués parce
que I'un a le mode de I’acte, 1’autre
le mode de la puissance, cela n’est
pas nécessaire : en effet, un unique et
méme [item] peut avoir le mode de
I’acte et de la puissance. Or, dans le
cas présent, ‘chose’ et ‘étant’ ne sont
pas réellement distincts selon 1’acte
et la puissance, mais seulement selon
le mode de I’acte et de la puissance,
comme on I’a dit.

3. La troisitme objection a été
résolue dans le corps de la question.



348 SIGER DE BRABANT

4. Ad auctoritatem AVICENNAE
dicitur quod non est ei credendum
quoniam erravit.

5. Ad rationem quae ex dictis eius
extrahitur, dicitur quod non sequitur:
si esse certificat quidditatem rei, quod
res et ens significent duas intentiones :
sed sufficit quod significent eandem
intentionem, modis tamen diversis, ut
apparet de definitione et definito. Quia
igitur esse vel ens significat essentiam
rei secundum quod in actu, res autem
secundum quod in potentia, magis
potentia intelligitur ex actu, quia
unumquodque intelligitur secundum
quod est ens in actu, ut patet ex IX°
Metaphysicae ", ideo quidditas rei ex
esse certificatur intellectui nostro.

6. Ad auctoritatem BOETHII dicitur
quod in omni ente citra Primum
differt quod est et esse solum
secundum modum actus et potentiae,
ut dictum est. Forte tamen aliter intel-
lexit Boethius.

7. Ad aliam rationem, quae fuit
THOMA'8, dicitur quod maior pro-
positio famosa est, et habet forte
suam probabilitatem, sed rationem
a PHILOSOPHO ad eam non video.

4. A I'autorité d’ Avicenne, on répond
qu’il ne faut pas s’y fier, puisque
Avicenne s’est trompé€.

5. A l’objection que l’on tire des
dires [d’Avicenne], on répond que,
si I’étre détermine la quiddité de la
chose, il ne s’ensuit pas que ‘chose’
et ‘étant’ signifient deux intentions,
mais il suffit qu’ils signifient la méme
intention, sur des modes cependant
divers, comme cela apparait dans le
cas de la définition et du défini. En
effet, étant donné que ‘étre’ — ou
‘étant’ — signifie I’essence de la chose
en tant qu’elle est en acte et que
‘chose’ [la signifie] en tant qu’elle
est en puissance, la puissance est
plutdt congue a partir de ’acte [que
I’inverse], car toute chose se congoit
en tant qu’elle est un €tant en acte,
comme il est patent dans le livre IX
de la Métaphysique; c’est pourquoi
la quiddité de la chose est déterminée
par I’étre en notre intellect.

6. A I'autorité de Bogce, on répond
que, dans tout étant qui est apres le
Premier, ce qui est et I’étre different
seulement selon le mode de I'acte et
de la puissance, comme on I’a dit.
Il se peut cependant que Boeéce ait
pensé autrement.

7. Al’objection suivante, qui était celle
de Thomas, on dit que la proposition
majeure [de cette démonstration] est
fort connue et posséde peut-Etre sa
vraisemblance, mais je ne vois pas,

7 ARISTOTE, Métaphysique, 1X, 9, 1051 a29-32.

18 ThHomas D’ AQUIN, L ‘étant et ['essence (De ente et essentia), ch. 4, § 5, trad. A.de
Libera, C. Michon, p. 101-103 ; Commentaire des Sentences, |, dist. 8, q. S, art. 1, éd.
P.Mandonnet, 1, p. 226 ; Somme contre les Gentils, 11, ch. 52 et 54, trad. C. MicHon, 11,
p. 213-216, 217-219 ; Somme théologique, |, q. 50, art. 2, ad tertium.



QUESTION SUR L'ETRE ET L’ESSENCE 349

Dico ergo quod entia recedunt a
Primo forte non per compositionem,
sed per hoc quod accedunt ad naturam
potentiae, quod patet ex actione
eorum et etiam ipsius Primi. Agit
enim unumquodque secundum quod
ens in actu. Et ideo entia, secundum
quod magis recedunt a Primo, minus
habent naturam activam et magis
naturam passivam. Primum enim
solum naturam activam habet et non
agitur ab alio.

Item, per recessum a Primo recipiunt
entia species diversas secundum
quod magis et minus participant
unitate prima, sicut est in speciebus
numerorum. Numeri enim sortiuntur
species diversas per magis et minus
participare unitate indivisibili. Et
ex hoc apparet quod in entibus non
possunt esse duae species aequaliter
perfectae. Sicut enim duae quanti-
tates diversae secundum speciem non
possunt eodem modo et aeque primo
se habere ad primam mensuram in
genere suo, sic, cum Primum sit
mensura omnium entium, non possunt
aliqua diversa secundum speciem
aeque primo ab eo mensurari.

Si autem concedatur maior propo-
sitio, ita quod omnia entia recedant
a simplicitate Primi, et quaedam, ut
substantiae separatae aliae a Prima,
non sunt compositae ex materia et
forma, non tamen sequitur quod sint

pour !'appuyer, d’argument venant
du Philosophe. J’affirme donc que
les étants ne s’éloignent peut-étre pas
du Premier en vertu d’une compo-
sition, mais du fait qu’ils s’appro-
chent de la nature de la puissance,
ce qui apparait clairement a partir
de leur action et de celle du Premier
lui-méme. En effet, toute chose agit
dans la mesure ot elle est un étant en
acte. C’est pourquoi plus les étants
s’éloignent du Premier, moins ils
ont une nature active et plus ils ont
une nature passive. Seul le Premier
possede en effet une nature active et
n’est pas mi par un autre.

De plus, en s’éloignant du Premier,
les étants recoivent des especes
diverses selon qu’ils participent plus
ou moins a ’'unité premiere, comme il
en va pour les especes des nombres.
Les nombres sont en effet répartis en
diverses especes selon leur plus ou
moins grande participation a [’unité
indivisible. A partir de cela, il apparait
que, parmi les étants, il ne peut y avoir
deux espéces également parfaites. En
effet, de méme que deux quantités qui
different selon I’espéce ne peuvent se
rapporter a la premiere mesure de leur
genre de la méme maniere et avec une
égale priorité, de méme, étant donné
que le Premier est la mesure de tous
les étants, des choses qui different
selon I’espéce ne peuvent se mesurer
a lui avec une égale priorité.

Or, si 'on admet la proposition
majeure [de cette démonstration], a
savoir que tous les étants s’éloignent
de la simplicit¢é du Premier et que
certains — comme les substances
séparées différentes de la Premiere



350 SIGER DE BRABANT

compositae ex essentia et esse, sed
est fallacia consequentis. Alius enim
modus compositionis potest in eis
inveniri: omnes enim intelligunt per
species alias a substantiis earum, ut
postea patebit.

8. Ad aliud dicitur quod dicendo «res
ens» non est nugatio, verumtamen
quod frequenter idem dicitur, sed non
sub eadem ratione, ut ex praedictis
patet. Item, frequenter idem dicere
inutiliter facit nugationem et non
solum idem dicere. Cum igitur
quidditas rei per ens certificetur,
frequenter idem dicitur utiliter.

9. Ad aliud quod arguitur de parti-
cipatione, dicitur quod duplex est
participatio: quaedam univocationis,
ut aliqua dicuntur alba quia univoce
participant albedinem, et in tali parti-
cipatione differt participatum et parti-
cipans. Alia est participatio imitationis,
sicut entia causata dicuntur participare
esse Primi, non quia univoce sit
participatum ab eis, sicut albedo a
pluribus albis, sed quia imitantur esse
secundum quod possibile est. Et ideo
I° huius dixit ARISTOTELES quod
nomen imitationis mutavit PLATO in
nomen participationis . In tali autem

' ARISTOTE, Métaphysique, 1, 6, 987 bl2.

— ne sont pas composés de matiere et
de forme, il ne s’ensuit pourtant pas
que [ces substances séparées] soient
composées d’essence et d’étre, mais
il s’agit la d’un raisonnement sophis-
tique. En effet, on peut trouver un autre
mode de composition en elles: toutes
intelligent en effet au moyen d’especes
différentes de leurs substances, comme
il sera manifeste par la suite.

8. A I'objection suivante, on répond
que lorsque I’on dit ‘la chose étant’,
cela ne reléve pas du pur verbiage ; au
contraire, on signifie plusieurs fois une
méme chose mais sous une raison qui
n’est pas identique, comme on le voit
d’apres ce qui a été dit auparavant. De
plus, c’est de signifier plusieurs fois
la méme chose inutilement qui reléve
du pur verbiage, et non pas seulement
de signifier la méme chose. Puisque la
quiddité de la chose est déterminée par
I’étant, on signifie donc plusieurs fois
une méme chose avec utilité.

9. A l'objection suivante, qui argu-
mente au sujet de la participation,
on répond que la participation est
double: il y a une participation [qui
releve] de I'univocité, comme lorsque
des choses sont dites blanches parce
qu'elles participent de maniére
univoque a la blancheur; dans une
telle participation, le participé et le
participant different. Il y a une autre
participation, par imitation, comme
lorsque les étants causés sont dits
participer a 1'étre du Premier, non
parce que celui-ci est univoquement
participé par ceux-la — comme la
blancheur par plusieurs blancs —, mais



QUESTION SUR L'ETRE ET L'ESSENCE 351

participatione non differt participatum
et participans.

10. Ad aliud, quod similiter fuit
medium THOMAE, dicitur quod esse
per se subsistens, quod est maxime
proprie esse et actualissimum, illud est
unum tantum, scilicet Esse Primum.
Esse tamen posterius et causatum,
quod accedit ad naturam potentiae,
non est unum sed plura, secundum
quod sunt plura entia causata. Et tu
arguis quod esse illud, secundum
quod esse est, non est multiplicatum ;
ergo multiplicatur per aliquid cuius
est esse illud. Et dicendum quod bene
argueres si esse in omnibus entibus
causatis esset unius rationis: tunc
enim non multiplicaretur nisi per
aliquid additum sibi. Nunc autem non
est unius rationis in omnibus entibus.
Etideo ex solamultiplicatione rationis
essendi multiplicatur esse in entibus.
Nec potest ratio essendi multiplicari
per aliquam rationem sibi additam,
quia non est aliqua ratio sibi addita.
Omnis enim ratio est essendi ratio.
Ex hoc enim probat ARISTOTELES
III° huius quod ens non potest esse
genus .

parce que ceux-la imitent 1’étre dans
la mesure du possible. C’est pourquoi,
dans le premier livre de cet écrit [i.e.
la Meétaphysique], Aristote dit que
Platon a remplacé le nom d’imitation
par le nom de participation. Or, dans
une telle participation, le participé et
le participant ne différent pas.

10. A P’objection suivante, qui était
également la position médiane de
Thomas, on répond que [’étre subsistant
par soi —qui est au plus haut point |’étre
proprement dit et I’étre le plus actuel
— est unique, c’est-a-dire qu’il est I'étre
premier. Cependant, I’étre second et
causé, qui s’approche de la nature de la
puissance, n’est pas unique mais pluriel,
dans la mesure ou il y a plusieurs étants
causés. Et tu argumentes que cet étre-la
n’est pas multiplié en tant qu’il est étre;
qu’il est donc multiplié par quelque
chose a quoi appartient cet étre. Il faut
répondre que tu argumenterais bien
si, dans tous les étants causés, |'étre
relevait d’une seule raison: alors, en
effet, il ne serait multiplié que par
quelque chose qui lui serait ajouté.
Mais, en ’occurrence, [I'étre] ne releve
pas d’une unique raison dans tous les
étants. C’est pourquoi, dans les étants,
I’étre est multiplié par la seule multipli-
cation de la raison d’étre. Et cette raison
d’étre ne peut €tre multipliée par une
quelconque raison qui lui serait ajoutée,
car aucune raison ne saurait lui étre
ajoutée. En effet, toute raison est une
raison d’étre. C’est a partir de ce constat
que, dans le livre TII de cet écrit [i.e. la
Metaphysique], Aristote prouve que
I’étant ne peut étre un genre.

* ARISTOTE, Métaphysigue, 111, 3, 998 b22.






	Siger de brabant : une réponse grammaticale au problème de l'être et de l'essence

