
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 57 (2007)

Heft: 4: Écrire en lisant - lire en écrivant : réception et transmission des
classiques

Artikel: Le bonheur parfait dans les premiers commentaires latins de l'Éthique à
Nicomaque

Autor: Zavattero, Irene

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381748

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 139 (2007), P. 311-327

LE BONHEUR PARFAIT
DANS LES PREMIERS COMMENTAIRES LATINS

DE LÉTHIQUE À NICOiMAQUE

Irene Zavattero

Résumé

Au début du XIIIe siècle, les maîtres de la Faculté des arts de l'Université
de Paris furent les premiers à commenter les trois premiers livres de /'Ethique
à Nicomaque d'Aristote, qui venaient d'être traduits en latin par Burgundio de

Pise. Ils y rencontraient des conceptions diamétralement opposées èi celles de

la doctrine chrétienne dont leur culture était imprégnée. Alors que la théorie
aristotélicienne du bonheur (eudaimonia) attribue à l'homme un rôle décisif
dans la réalisation de son bonheur, les maîtres es arts de cette époque préfèrent
insister sur la perfection du bonheur transcendant et incréé. Pour commenter
/'Éthique à Nicomaque, ils puisent aux sources néoplatoniciennes et dans le

fonds théologique chrétien.

Les premiers commentaires latins médiévaux de /'Éthique à Nicomaque

Dans l'Ethique à Nicomaque (=EN) Aristote définit le bonheur comme
le plus grand des biens pour l'homme - le bien suprême - et il affirme que
l'homme est responsable de son bonheur dans la mesure où celui-ci est «une
certaine activité de l'âme selon la vertu parfaite» (1102a5-6). Georg Wieland
l'a souligné', ce concept «pose bien des difficultés à une pensée marquée

par le christianisme» comme l'était celle des maîtres es arts parisiens de la

première moitié du XIIIe siècle2. Ces professeurs de philosophie commentaient

1 G. Wieland, «L'émergence de l'éthique philosophique au XIIIe siècle», in : C. La-
fleur-J. Carrier, L'enseignement de la philosophie au XIII' siècle. Autour du «Guide
de l'étudiant» du ms. Ripoll 109. Turnhout, Brepols, 1997, p. 167-180, pour la citation
p. 172 ; du même auteur: Ethica - scientia practica: Die Anfänge der philosophischen
Ethik im 13. Jahrhundert, Münster, Aschendorff, 1981. - Je remercie Catherine König-
Pralong, qui m'a incitée à publier mon étude et a corrigé et amélioré mon français.

2 Pour la doctrine du bonheur chez les premiers commentateurs médiévaux de

YEN cf. A. Celano, «The Understanding of the Concept ox félicitas in the pre-1250
Commentaries on the Ethica Nicomachea», Medioevo, 12, 1986, p. 29-53, et Id., «The

Understanding of Beatitude, the Perfection of the Soul in the Early Latin Commentaries

on Aristotle's Nicomachean Ethics», Documenti e studi sulla tradizione filosofica
medievale, 17, 2006, p. 1-22.



312 IRENE ZAVATTERO

les trois premiers livres de YEN, les seuls alors disponibles3. Pour ces maîtres le

bien suprême est Dieu, le Dieu de la doctrine chrétienne, un Dieu tout-puissant,
«l'unique créateur de la vraie perfection, qui ne peut être atteinte dans la vie
terrestre»4.

Les écrits de ces maîtres attestent de bonnes connaissances théologiques :

les premiers commentateurs de YEN utilisaient les œuvres des Pères de

l'Église, en particulier d'Augustin, qu'ils connaissaient directement ou par
le biais de l'enseignement professé à la Faculté de théologie voisine. En se

référant à l'auteur du texte anonyme appelé Commentaire de Paris, R.-A.
Gauthier a affirmé: «son univers de pensée n'est pas celui d'Aristote, c'est
celui d'Augustin, un Augustin sur lequel a quelque peu déteint Avicenne, mais

n'était-ce pas là l'Augustin des théologiens de son temps?»5 Dans son
introduction à l'édition de la partie du Commentaire de Paris consacrée à Y Ethica

nova, Gauthier a démontré que l'auteur puise aux doctrines de Philippe le

Chancelier et des théologiens de la première école franciscaine, qui suivaient
la pensée d'Augustin et connaissaient la métaphysique et la psychologie
d'Avicenne6. Sur la base des textes «didascaliques»7, Claude Lafleur a pour
sa part livré une excellente reconstruction de l'enseignement philosophique
dispensé à la Faculté des arts de Paris durant la première moitié du XIIIe siècle.

Il a montré que les «artistes» (artistae) puisaient aux sources du «péripatétisme

gréco-arabe»8, c'est-à-dire au néoplatonisme du Livre des causes et aux

métaphysiques d'Al-Farabi et d'Avicenne. Les doctrines élaborées dans le

contexte du néoplatonisme arabe furent utilisées également par les premiers
commentateurs de YEN, comme le révèle leur théorie du bonheur9.

3 Y?ethica vetus (livres II et III de YEN) et Vethica nova (livre 1) ont été traduites,
dans cet ordre et en deux phases successives, par Burgundio de Pise «en 1150 ou
avant», comme l'a démontré F. Bossier, «L'élaboration du vocabulaire philosophique
chez Burgundio de Pise», in J. Hamesse (éd.), Aux origines du lexique philosophique
européen: l'influence de la Latinitas, Louvain-la-Neuve, Brepols, 1997, p. 81-116.

4 G. Wieland, op. cit., p. 172.
5 R.-A. Gauthier, «Le cours sur YEthica noua d'un maître es arts de Paris (vers

1235-1240)», Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen âge, 50, 1975. p. 71-

141, pour la citation: p. 93.
6 Cf. D. N. Hasse, Avicenna s De Anima in the Latin West. The Formation of a

Peripatetic Philosophy ofthe Soul 1160-1300, London-Turin, The Warburg Institute-N ino

Aragno Editore, 2000, p. 34-55; l'auteur examine aussi la doctrine de l'«augustinisme
avicennisant», p. 203-223.

7 II s'agit de textes appartenant à l'enseignement universitaire parisien, c'est-à-dire
les introductions à la philosophie et les guides de l'étudiant, qui présentent les matières
à étudier. Pour une étude d'ensemble et la bibliographie sur le sujet, Cl. Lafleur, avec
la collaboration de J. Carrier, «L'enseignement philosophique à la Faculté des Arts
de l'Université de Paris en la première moitié du XIIIe siècle dans le miroir des textes
didascaliques», Laval théologique et philosophique. 60, 2004, p. 409-448.

8 Ibid., p. 423.
9 Cf. V. Buffon, «Philosophers and Theologians on Happiness : An Analysis ofEarly

Latin Commentaries on the Nicomachean Ethics», Lava! théologique et philosophique,
60. 2004, p. 449-476; I. Zavattero, «Felicità e Principio Primo. Teologia e filosofìa nei



LE BONHEUR PARFAIT 313

Avant d'entrer dans la doctrine du bonheur, il est nécessaire d'introduire
une petite précision terminologique. Les maîtres es arts de cette époque ne

distinguaient pas entre bonheur et béatitude. Ils utilisaient les termes félicitas
et beatitudo comme synonymes. Il n'est d'ailleurs pas certain qu'à l'endroit où

il discute du problème de Solon (1101a7), Aristote ait lui-même véritablement

distingué Yeudaimon - caractérisant l'homme animé d'un bonheur
humainement accessible - du makarios - désignant la béatitude qui est le privilège
des dieux. Partout ailleurs dans YEN, il semble utiliser les deux termes
indifféremment"1. Quoi qu'il en soit, les maîtres parisiens n'attribuaient à la beatitudo
ni la signification chrétienne du bonheur parfait dont jouissent les bienheureux
dans la vie éternelle, ni la signification aristotélicienne de la fortune
caractérisant l'homme pourvu de tous les biens désirables". Cela n'implique
cependant pas qu'ils n'étaient pas conscients de la différence entre bonheur et

béatitude, comme nous le verrons à l'étude de leurs commentaires. Dans ce qui
suit, ie terme "bonheur' devra donc toujours être entendu dans une acception
large ; selon les besoins et les contextes sémantiques, il sera précisé au moyen
d'adjectifs tels que 'parfait', 'imparfait', 'transcendant', 'praticable'.

Quatre des six premiers commentaires latins à YEN qui nous sont parvenus
portent sur Y ethica nova (le premier livre du traité) : le Commentaire de Paris,
le Commentaire du Pseudo-Peckham, le Commentaire de Naples et le commentaire

de Robert Kilwardby. À l'exception du dernier d'entre eux, ils sont tous

anonymes (on pourrait ajouter à cette liste le Commentaire d'Avranches
et un fragment portant seulement sur l'ethica vetus'2). Ces textes ont très

probablement été produits à la Faculté des arts de l'Université de Paris entre
1225 et 125013. Us présentent des doctrines semblables, porteuses cependant
de différences remarquables qui témoignent des interprétations personnelles

développées par chacun de ces maîtres alors qu'ils entreprenaient d'exposer
plus ou moins fidèlement la doctrine aristotélicienne.

primi commenti latini all'Ethica Nicomachea», Rivista di storia dellafilosofia, 61, 2006,

p. 109-136.
10 R.A. Gauthier (Aristote, L'Éthique à Nicomaque. Introduction, traduction et

commentaire, par R.A. Gauthier et J.Y. Jolif, Louvain-Paris, Publications Universitaires,

1970, vol. 11,1 p. 83) considère l'emploi de makarios en 1101a7 comme
«uniquement destiné à éviter la répétition de eudaimonia». On signalera que, si Aristote
utilise le substantif eudaimonia, il ne connaît pas en revanche le substantif makaria,
mais seulement l'adjectif makarios.

11 V Buffon, op. cit., p. 457 traite de la différence entre makaria et eudaimonia,
ainsi que de la glose (beatos autem ut hommes) présente dans certains manuscrits de

l'ENet qui peut avoir influencé les médiévaux.
,: Contenus respectivement, dans les manuscrits Avranches, Bibl. munie. 232, ff.

90r-123r et Paris, BnF lat. 3572, ff. 186ra-187vb.
13 Ces dates sont approximatives car, s'il est possible d'établir 1246-47 comme

terminus ante quem (date de la traduction complète de YEN par Robert Grosseteste), il
est plus de difficile de fixer un terminus post quem : les seuls points de repère, en l'état
actuel de la recherche, sont deux citations (dans les Commentaires de Naples et de Paris)
du De anima d'Averroès, qui était lu à la Faculté des arts dès 1225 (cf., sur ce point,



314 IRENE ZAVATTERO

Dans cette étude, nous analyserons les définitions du bonheur données

par les auteurs des quatre commentaires de Y ethica nova. Elles sont porteuses
d'un idéal de perfection qui induit une coïncidence entre le bonheur et Dieu, à

l'exception de la définition de Kilwardby qui se démarque de cette approche
métaphysique et souligne la dimension pratique de l'éthique d'Aristote. Nous

nous intéresserons à la définition théorique du bonheur parfait ; par conséquent,
notre propos ne concernera que de façon incidente les modalités humaines
d'accession au bonheur et la possibilité de l'expérimenter dans cette vie.

Le «Commentaire de Paris»

Nous possédons un texte fragmentaire de la Lectura in ethicam nouam
faisant partie du Commentaire de Paris ; il est limité aux chapitres 2-4 du

premier livre de YEN (1095a2-1097al4)14. L'exposition commence par la
discussion de la définition aristotélicienne du bonheur comme «le plus grand
bien désiré par toutes choses»15. Selon le commentateur, toutes choses désirent
le bien le plus grand parce qu'elles le possèdent de manière imparfaite : le bien

suprême réside dans tous les êtres non pas comme un composant capable de les

béatifier, mais plutôt comme un 'vestige', une trace ou une image du premier
principe16. Ce passage contient une allusion claire à la doctrine des images
divines présentes dans le créé, telle que l'enseigne Augustin dans son livre
La Trinité. Les maîtres es arts connaissaient au moins les passages les plus

importants de cette œuvre, grâce aux citations rassemblées par Pierre Lombard
dans le premier livre des Sentences". La théorie augustinienne, selon laquelle
toute chose participe aux idées divines, se lit dans ce commentaire, qui traite à

maintes reprises de l'infusion des qualités du bien suprême dans le monde :

En ce qui concerne sa bonté, le bien suprême se subdivise en parties, c'est-à-dire
qu'il écoule (influii) sa bonté dans toutes les choses. Certaines d'entre elles ont
l'image ou bien la trace de sa suffisance, certaines autres, au contraire, ont l'image
et la trace de sa sagesse, d'autres encore ont celle de sa délectation, et ainsi de suite.
En effet, ce qui est dans le Premier Principe ne peut se trouver dans les autres choses

que comme image ou tracel8.

R.-A. Gauthier, «Le traité De Anima et depotenciis eius d'un maître es arts (vers 1225).
Introduction et texte critique», Revue des sciences philosophiques et théologiques, 61,
1982, p. 3-55.

14 Pour l'édition critique, R.-A. Gauthier, op. cit., p. 94-141; nous préparons
l'édition de la partie du commentaire sur l'ethica vetus contenue dans les manuscrits
de Paris BN lat. 3804A, ff. 152ra-159vb, 241ra-247vb et Paris BN lat. 3572, ff. 226ra-
235ra; le commentaire commence dans le premier manuscrit et continue, sans lacune,
dans le second.

15 R.-A. Gauthier, op. cit., p. 96,18-20.
16 Ibid., p. 106,5-9.
17 Pierre Lombard, Sententiae, éd. Ignatius C. Brady, Grottaferrata, Collegii S.

Bonaventurae Ad Claras Aquas, 1971,1 dist. Ill, p. 68-77.
18 R.-A. Gauthier, op. cit., p. 106, 29-107,4.



LE BONHEUR PARFAIT 315

Dans ce texte, le maître utilise le verbe influere, qui est un mot technique

pour signifier l'émanation, attesté notamment dans le Livre des causes, une

synthèse des Eléments de théologie de Proclus très connue et diffusée à partir de

la fin du XIIe siècle, grâce à la traduction arabo-latine de Gérard de Crémone19.

Dans le Livre des causes, le terme influxio signifie précisément l'action productrice

de la première cause, qui se répand hors de soi en causant les choses et
demeure dans ses effets.

En outre, à la suite d'Augustin, le commentateur parisien qualifie le bien

suprême de «lumière spirituelle» présente de manière égale (aequaliter) en

toutes choses, qu'elles soient bonnes ou mauvaises. Ces dernières, même
si elles ne possèdent pas la lumière émanée du premier principe, la désirent

cependant, parce qu'elles en gardent la trace en elles-mêmes20.

Un peu plus loin, le maître utilise aussi l'adage dionysien «le bien est diffusif
ou démultiplicateur de son être, dans un autre que soi»21, dans une formulation
qu'il semble emprunter à Philippe le Chancelier, comme l'a remarqué R.-A.
Gauthier22. Il s'agit d'expliquer que le premier principe diffuse sa bonté dans

les choses qui, à leur tour, diffusent leur bonté dans d'autres choses, selon le

principe de la proportion et de l'analogie.
De ces passages, il ressort clairement que le Commentaire de Paris mélange

le néoplatonisme du Livre des causes et de Denys le Pseudo-Aréopagite avec
les doctrines augustiniennes de l'illumination divine et de la présence des

images divines dans les créatures. Le bien suprême coïncide donc avec le

premier principe ou la première cause du néoplatonisme et avec la lux de la
doctrine de l'illumination d'Augustin. Ainsi, pour ce maître, le bonheur réside

en l'être suprême producteur de la réalité.
Certes, dans les extraits mentionnés, le commentateur n'a fait usage que de

termes philosophiques pour décrire le bien suprême ; il l'a pourvu des attributs
du premier principe néoplatonicien. D'autres passages révèlent cependant qu'il
se réfère au Dieu de la doctrine chrétienne en soulignant explicitement cette

correspondance :

Toutes les choses ne sont pas bonnes parce qu'elles viennent d'un certain bien, mais
on les appelle bonnes parce qu'elles descendent de la volonté du premier principe.
Car, en fait. Dieu veut que toutes les choses soient bonnes23.

En outre, le maître place également dans le premier principe la bonté, la

sagesse et la puissance (in primo est bonitas, sapiencia et potencia) ; ce sont

19 Liber de causis, éd. A. Pattin, Tijdschrift voor filosofie, 28, 1966, p. 134-203,
notamment prop. 19 (20), p. 177-180; J.-L. Solére, «Livre des causes (Liber de causis)»,
in Encyclopédie philosophique universelle, Paris, PUF, 1992, t. III, 1, p. 676-682; C.
D'Ancona Costa, Recherches sur le «Liber de causis», Paris, Vrin, 1995.

20 R.-A. Gauthier, op. cit., p. 106,12-16.
21 Dionysius ps.-Areopagita, De divinis nominibus IV, 1 et 20 (PG 3,694B, 719A):

«bonum est diffusivum sui esse in aliud aut multiplicativum».
22 R.-A. Gauthier, op. cit., p. 140,17-18 et la note (a).
23 Ibid., p. 121,22-24.



316 IRENE ZAVATTERO

là les trois attributs que Pierre Abélard, le premier, puis les théologiens du

XIIe siècle - en particulier les chanoines de Saint-Victor et Pierre Lombard

- faisaient correspondre aux trois personnes de la Trinité24.

Il est donc manifeste que l'auteur du Commentaire de Paris identifie Dieu
au Primum et fait coïncider le bien suprême et le bonheur avec Dieu. En ce

sens, il est significatif que l'auteur du Commentaire n'hésite pas à remplacer
'Deus' par félicitas' dans la formule de saint Augustin : «la vie de l'âme est

Dieu» devient «la vie de l'âme est le bonheur»25.

Bien que l'identification de Dieu et du primum soit le résultat d'influences
néoplatoniciennes sur la théologie chrétienne et qu'elle soit attestée également
dans les traductions latines des œuvres métaphysiques d'Avicenne et

d'Algazel, où l'on rencontre souvent le terme 'primum' pour signifier 'Dieu'26,

nous pensons que cette coïncidence est digne d'intérêt et particulièrement
instructive : d'une part, elle indique que le maître est induit par son approche
métaphysique à gagner le domaine de la théologie, même s'il paraît vouloir
demeurer dans le champ philosophique27 ; d'autre part, elle pose le problème
de la réalisation du bonheur et de son accessibilité à l'homme. Dans quelle
mesure l'homme peut-il œuvrer pour atteindre le bonheur transcendant? Au
bonheur qui, comme le dit R.-A. Gauthier, «n'est pas à faire» mais «existe»28,

l'homme ne peut que s'unir ; ou mieux, comme l'explique le commentateur,
c'est le bonheur qui s'unit à nous (de felicitate, que unitur nobis), car seul le

premier principe peut décider de réaliser cette union29. En illuminant notre

24 Ibid., qui cite Hugues de St. Victor, De sacramentis, I 2, 6 et 8 (PL 176,208D,
209C) et Richard de St. Victor, De tribus appropriatis personis in Trinitate (PL 196,

994), Pierre Lombard, Sententiae L 1, d. 34, c. 3-4. Mais, comme le rappelle J.

Chatillon, Unitas, aequalitas, concordia vel connexio. Recherches sur les origines de la
théorie thomiste des appropriations, in A. Maurer et al. (éds.), St. Thomas Aquinas,
1274-1974. Commemorative Studies, Toronto, Pontifical Institute of Mediaeval Studies,
1974, I, p. 337-379, Abélard fut le premier «à rapporter explicitement la puissance au
Père, la sagesse au Fils et la bonté au Saint-Esprit». Voir Introductio ad theologiam
I, 8-12; II, 86-91 (Corpus Christianorum. Continuatio mediaevalis), XI, 73-75; 77-86,
306-309. Cette triade est cité aussi par le Ps.-Peckham: Lect. X, q. 2 et Lect. VIII, q. 3.

25 Augustin, Sermones de Scripturis de Novo Testamento, CLXI 6 6 (PL 38, 881):
«Vita corporis anima est, vita animae Deus est». Gauthier, p. 107: «Félicitas est vita
animae».

26 C. Lafleur, Dieu et l'idéal théologico-métaphysique de la première philosophie
universitaire parisienne: le cas de la Divisio scientiarum (vers 1250) de maître Arnoul
de Provence, in L. Langlois, Y.-Ch. Zarka (éds.), Les philosophes et la question de
Dieu, Paris, P.U.F., 2006, p. 73-86, notamment p. 77, n. 5.

27 Pour la discussion de ce sujet dans les textes didascaliques, voir, C. Lafleur,
(avec la collaboration de J. Carrier), «Dieu, la théologie et la métaphysique au milieu
du XIIIe siècle selon des textes épistémologiques artiens et thomasiens », Revue des
sciences philosophiques et théologiques, 89, 2005, p. 261-294.

28 R.-A. Gauthier, op. cit., p. 78
29 L'idée de l'union se trouve aussi chez Arnulfus Provincial«, Divisio

Scientiarum, in C. Lafleur (éd.), Quatre introductions à la philosophie au X1IF siècle. Textes

critiques et étude historique, Montréal-Paris, Institut d'Etudes Médiévales-Vrin, 1988,

p. 335, 536-540.



LE BONHEUR PARFAIT 317

intellect, il nous transmet sa bonté : «La bonté nous est donnée par le premier
principe qui illumine notre intellect»30. Cette proposition énonce un concept
central de la doctrine du bonheur propre au Commentaire de Paris : l'incapacité
et l'inaptitude de l'homme à parvenir par soi-même au souverain bien. Il y
aurait donc une certaine passivité de l'homme, qui ne peut s'unir au bonheur,

trop parfait et, de ce fait, inaccessible.
La partie du commentaire de ce maître portant sur les textes de Y ethica nova

où Aristote affirme que le bonheur est une opération de l'homme (1097b24-
1098a20) est malheureusement perdue. Le reste de l'œuvre permet d'affirmer
que l'auteur du Commentaire de Paris semble envisager la possibilité pour
l'homme de s'unir à Dieu par une certaine 'contemplation amoureuse', fruit de

l'activité conjointe d'une connaissance intuitive (cognitio sine phantasmate)
et d'une connaissance affective (cognitio cum qffectu)3'. Dans cette contemplation

amoureuse - que les philosophi ont décrite comme la vie contemplative

-, l'homme semble capable de s'unir à Dieu en vertu de ses meilleures capacités
et donc d'expérimenter le bonheur durant la vie terrestre, exactement comme
le soutenait Aristote. À notre avis, le commentateur se démarque pourtant
significativement d'Aristote par la composante affective qui caractérise

l'activité contemplative dans son interprétation. L'affection, produite par la

partie supérieure de l'intellect pratique, nommée aussi syndérèse, accompagne
indissolublement la connaissance comme constituant fondamental de l'activité
contemplative. Cette idée est étrangère à Aristote, ainsi que celle d'une
«connaissance sans phantasmes» se vérifiant en l'absence de tout contact avec
les images des objets connus par les sens. Ce type de connaissance ressemble

plutôt à une illumination.

Le «Commentaire de Naples»

L'auteur du Commentaire de Naples - dont nous ne possédons que l'exposition

des chapitres 4 à 10 de Yethica nova (1095bl4-1100a30)32 - affirme

30 Lectura in Ethicam veterem, f. 155rb: «bonitas datur nobis a Primo qui illuminât
intellectum nostrum».

31 Pour une explication plus détaillée, je me permets de renvoyer à mon étude: //
ruolo conoscitivo delle virtù intellettuali nei primi commenti del XIII secolo ali Ethica
Nicomachea, in : I. Zavattero (éd.), Etica e conoscenza nel XIII e XIV secolo, Arezzo,
Dip. di Studi storico-sociali e filosofici, 2006, p. 15-26.

32 Pour l'édition critique du Commentaire de Naples, M. J. Tracey, «An Early 13th-

century Commentary on the Nicomachean Ethics I, 4-10: The Lectio cum Questionibus
of an Arts-Master at Paris in MS Napoli, Biblioteca Nazionale VIII G 8, ff.4ra-9vb»,
Documenti e studi sulla tradizione filosofica medievale, 17, 2006, p. 28-69. Pour une
explication du contenu du commentaire, M. J. Tracey, «Virtus in the Naples Commentary
on the Ethica nova (MS Naples, Biblioteca Nazionale, Vili G 8, ff. 4ra-9vb)», in I.P.

Bejczy (éd.), Virtue Ethics in the Middle Ages: Commentaries on Aristotle's Nicomachean

Ethics, 1200-1500, Leiden-Boston, Brill 2007, p. 55-74.



318 IRENE ZAVATTERO

que le «bonheur n'est rien d'autre que la plus haute perfection (ultima
perfectio)"; la perfection, en fait, ne se trouve que dans la dilection engendrée

par la conjonction de la puissance avec son acte»34. La perfection est réalisée

lorsque l'intellect est libre de toute puissance, c'est-à-dire quand se produit
la conjonction de la puissance cognitive avec l'acte cognitif35. En outre la

perfection n'appartient à aucune des formes de vie terrestre (in inferioribus),
qui sont toutes caractérisées par la fatigue et la douleur (cum labore et poena),
mais seulement à la vie céleste (in superioribus). Dans cette vie, les afflictions
sont bannies et la vertu suit son inclination naturelle: telle est la condition
parfaite, qui permet à la conjonction cognitive d'être réalisée et qui procure la
summa félicitas36.

Pour expliquer que le bien suprême est perfectissimum et per se sufficiens
(« très parfait » et « autarcique ») - comme le veut Aristote en 1097b20-21 -,
le commentateur utilise la théorie néoplatonicienne de l'émanation. Il affirme

que le summum bonum est la première cause dotée d'un être superhabundans et
exultons (« surabondant et débordant »), qui s'écoule {influii) essentiellement
en toutes choses37. Il en conclut donc que la première cause est le bonheur. Pour
confirmer cette thèse, il cite la Consolatio philosophiae de Boèce («summum
bonum beatitudinem esse»M), mais il omet toute référence à Dieu, alors que le

texte de Boèce en fait une mention explicite : «igitur deum esse ipsam
beatitudinem necesse est confiteri» (« il faut donc reconnaître nécessairement que
Dieu est la béatitude même »). Le commentateur substitue la prima causa au

Dieu de Boèce.

L'auteur du Commentaire de Naples définit donc le bonheur «entièrement

par des catégories philosophiques», comme le souligne Wieland, et pourtant
cette définition est «peu aristotélicienne»39. Même quand le maître répond à la

33 Le syntagme ultima perfectio rappelle le passage du commentaire à la Physique
d'Averroès (Prol. f. IH): «la plus haute perfection de l'homme consiste en ceci qu'il
est parfait par les sciences spéculatives, et cela constitue son bonheur ultime et sa vie
parfaite» («ultima perfectio hominis est ut sit perfectus per scientias speculativas et
hoc est sibi ultima félicitas et vita perfecta»). Toutefois, la perfection dont parle notre
maître n'est pas produite par la contemplation de la première cause; bien qu'il définisse
la vie contemplative comme produite «par la compréhension et la contemplation de
la première cause» («per apprehensionem et contemplationem primae causae»), notre
maître exclut que la vie contemplative soit suffisante à acquérir le bonheur : «pour les

réalités inférieures dont la vie s'accompagne de fatigue et de douleur, comme il a été

démontré, il n'y a pas de bonheur» («in istis inferioribus quae uiuunt cum labore et

poena, ut probatum est, non est félicitas», M. J. Tracey, op. cit., p.31-32).
34 M.J. Tracey, op. cit., p. 47,634-636.
35 Ibid., p. 47,636-638.
36 Ibid., p. 32,134-139.
37 Ibid., p. 44, 532-536.
38 Boèce, Philosophiae consolatio, ed. L. Biéler, Turnhout, Brepols 1957 (Corpus

Christianorum. Series Latina 94), III, 10.
39 G. Wieland, op. cit., p. 173, affirme que le commentaire semble prendre appui

sur la pensée d'Avicenne, mais il ne contient aucune référence précise, aucune citation
d'Avicenne



LE BONHEUR PARFAIT 319

question posée par Aristote (1099b9-10) demandant «si le bonheur s'acquiert
par la doctrine ou par l'habitude ou bien s'il provient des dieux (diuinitus)»40,
il n'insère aucune référence explicite à Dieu. En revanche, il semble s'efforcer
de rester au plus près de la lettre du texte aristotélicien, selon laquelle l'homme
acquiert le bonheur par le zèle de l'étude et par son exercice41. Toutefois, la

réponse du maître est atypique : sa solution distingue en l'homme les fonctions
de perficiens - d'agent de la perfection - et de perfectum - d'objet parfait. Or
ces deux aspects coïncideraient si l'homme était capable de passer de lui-même
du bonheur en puissance au bonheur en acte. Comme un médecin malade ne

retrouve pas la santé en tant qu'il est malade mais en tant qu'il est médecin,
grâce à son expertise médicale, l'homme ne peut pas passer par soi-même de

la puissance à l'acte, sinon grâce à son âme, qui est sa forma fixa (« sa forme

permanente »). C'est l'âme qui, au moyen de ses vertus, porte l'homme de la

puissance à l'acte42. Bien plus: comme le bâtisseur ne réalise pas la maison en

acte à partir de la maison en puissance par lui-même, mais au moyen de la forme
de la maison qui se trouve dans son âme, c'est la forme abstraite la plus haute

(forma ultima abstracto) qui conduit l'homme de la puissance à l'acte43.

Le maître paraît utiliser l'enseignement du De anima d'Aristote44 pour
expliquer la réalisation humaine du bonheur. Il décrit l'âme comme un principe
autonome et parfait qui meut l'homme et son corps, en les libérant de toute

puissance. Il instaure également une sorte de dualisme entre l'âme et le corps.
Cette explication - qui ne se trouve pas, à notre connaissance, dans les autres

commentaires de YEN de cette époque - ne résout en tout cas pas l'incompatibilité

entre les deux types de bonheur que l'auteur du Commentaire de Naples
envisage: le bonheur de la vie future et le bonheur atteint par l'homme sur
terre. L'élément central de sa théorie est certainement la perfection qui caractérise

le bonheur. Par conséquent, le report de l'acquisition du bonheur à la vie
future l'emporte sur la possibilité d'une réalisation terrestre; le maître n'exclut
pourtant pas complètement le bonheur sur terre, dans son souci de suivre le

texte d'Aristote au plus près.

Le «Commentaire du Pseudo-Peckham»

Le Commentaire du Pseudo-Peckham, qui couvre entièrement l'ethica
nova et vetus45, distingue deux types de bien: l'un divin, conféré par Dieu,

40 M.J. Tracey, op. cit., p. 62, 1127-1128.
41 Ibid., p. 65, 1214-1215.
42 Ibid., p. 65, 1216-1224.
43 Ibid., p. 65, 1225-1239.
44 Aristoteles, De anima, II, 1, 412 a 9-11, interpr. Michelis Scoti (Stewart

Crawford 130): «forma autem est perfectio».
43 Deux manuscrits transmettent le texte complet du commentaire: (F Firenze,

Biblioteca nazionale, Conventi soppressi G4 853, ff ra-77va; (O Oxford, Bodleian
Library, lat. mise. e. 71, ff. 2ra-52rb; deux autres seulement une partie: Praga, Univ.



320 IRENE ZAVATTERO

l'autre humain, acquis par l'homme. Le bien divin est identifié au bonheur,
tandis que le bien humain est la vertu46. Aristote, explique le maître, considère
la vertu comme un bien propre de l'homme, alors que le bonheur provient
de la providence divine. À l'opposé, la doctrine théologique, telle qu'elle fut

exposée par Paul dans l'épître aux Philippiens 2,13, veut que Dieu gouverne
à la fois le vouloir et l'agir de l'homme47. Ce passage révèle deux données

importantes de la pensée de notre maître : il fait une distinction fondamentale
à l'intérieur du concept de bien, qui est inconnue des autres commentateurs48,

et il met en évidence la différence entre la doctrine chrétienne et la doctrine
aristotélicienne, bien que cette dernière soit déformée lorsque le maître enracine
le bonheur dans le pouvoir de la divine providence.

Pour résumer les positions contenues dans ce très long commentaire, dont il
est difficile de proposer une lecture approfondie, car il demeure encore inédit,
on peut dire que le bien divin est le bien incréé (bonum increatum) et le bien

par essence (bonum per essentiam). Il est donc le bien en soi, le bien suprême
qui coïncide avec le premier principe et se trouve «en toutes choses et partout,
selon Augustin» 49. Par contre, le bien humain est le bien créé (bonum creatum),
qui participe du bien suprême (bonum per participationem) et qui appartient
aux créatures. Le Ps.-Peckham fait correspondre à cette dualité typologique
deux formes de bonheur:

Le bien par essence est la première cause, le bien par participation est chaque
créature. Pareillement, il faut dire du bonheur : le bonheur qui est le bien par essence

III F 10, ff. 12ra-23va; Avranches, Bibl. munie. 232, ff. 123r-125v. Je remercie Valeria
Buffon, qui travaille à l'édition du commentaire, pour la transcription des passages que
je citerai.

46 Prol. F f. Ir, O f. 2ra: «Le bien est double: divin, c'est-à-dire conféré par Dieu
comme bonheur - cela apparaîtra ensuite; et humain, c'est-à-dire acquis par l'homme
grâce aux actions justes, avec plaisir et affliction, et avec persévérance en elles - ce qui
est la vertu» («Bonum autem duplex est: diuinum, id est a Deo collatum, ut félicitas, sicut

postea apparebit; et humanum, id est ab homine per rectas operationes cum delectatione
et tristitia et cum perseuerantia in hiis aquisitum, quod est uirtus»),

47 Ibid. : «En effet, le Philosophe ne pose pas que la vertu qui est en nous vienne
de la divine providence, comme il le fait pour le bonheur, bien que, peut-être, selon le

théologien et selon la Vérité, la vertu ne dépende pas de nous, mais de la première cause,
selon ce que (Paul) dit: "Dieu produit en nous le vouloir et le faire"» («Non enim sic

ponit Philosophus uirtutem in nobis a diuina prouidentia, sicut ponit felicitatem; licet
forte secundum theologum et secundum ueritatem uirtus non sit a nobis, sed a prima
causa, secundum illud: "Deus operatur in nobis velie et perficere"»).

48 A vrai dire, l'auteur du Commentaire de Paris, lorsqu'il se réfère au bonheur

imparfait des êtres créés par le principe, parle de félicitas creata: R.-A. Gauthier, op.
cit., p. 119. Le maître ne développe pas cette seule affirmation, qui ne sert pas, à notre
avis, à marquer une opposition entre bonheur créé et bonheur incréé. Il s'agit plutôt
de souligner, comme il le précise d'emblée après, que c'est par la volonté du premier
principe (voluntas Primi) que les êtres deviennent parfaits et donc heureux, car «le
bonheur appartient aux êtres parfaits» («félicitas est perfectorum»).

49 Lect. 1, q. 2, F f. 3vb: «Le premier principe est dans toutes les choses et partout
selon Augustin» («cum primum sit in omnibus et ubique secundum Augustinum»).



LE BONHEUR PARFAIT 321

est la première cause, il est unique, il est forme en tant que modèle, et pour cette
raison il ne se prédiqué pas des créatures. Par contre le bonheur qui est le bien

par participation, est le bien créé et il se dit de deux manières [...] : considéré dans

sa cause, il est unique, tandis que considéré dans les êtres qui le possèdent, il est

multiple50.

La «félicitas increata» - pour user de la tournure au moyen de laquelle
le maître désigne ailleurs le premier type de bonheur - est le bien suprême

unique et parfait ; dans la mesure où il est un modèle transcendant, les créatures

n'en partagent pas la perfection. Il est la première cause qui confère «immédiatement»

le bonheur aux êtres, selon leurs mérites respectifs5I. En fait, le bonheur

conçu en son essence n'est pas acquis par l'action humaine, mais découle de

la première cause52.

Le deuxième bonheur est la félicitas creata, qui est accessible à l'homme
dans la mesure où celui-ci est créé. Ce bonheur appartient donc à la sphère des

êtres qui participent au bien de leur créateur, en tant que créatures. Il ne fait
pas de doute que, malgré son imperfection de nature, le bonheur créé soit le

plus parfait des biens créés désirés et recherchés par l'homme53. En ce sens,
le Ps.-Peckham précise que la qualité de «souverain parfait» (perfectissimum)
qu'Aristote attribue au bien, à savoir au bonheur, peut se dire «de manière
absolue» {perfectissimum simpliciter), mais aussi «en relation au genre» de la

50 Lect. XIV, q. 1, F f. 22rb, O f. 18va: «Bonum per essentiam ut prima causa,
bonum per participationem sicut omnis creatura. Similiter dicendum de beatitudine,
unde beatitudo quod est bonum per essentiam prima causa est et hec una et hec est
forma sicut exemplar et ideo non predicatur de creaturis. Sed beatitudo quae est bonum

per participationem haec est bonum creatum et de hac est loqui dupliciter [...] ipsa enim
considerata in sua causa una est, ipsa uero considerata in recipientibus multa est».

51 Lect. XV, q. 6, O f. 20vb: «le bonheur descend immédiatement de la première
cause [...] et cela selon les mérites qui sont différents en chacun» («félicitas est a prima
causa immediate [...] et hoc secundum merita, quae in diversis diversa sunt»).

52 Lect. X, q. 5, F f. 17va, O f. 15rb: [le bonheur] selon son essence [...] ne dépend
d'aucune façon de notre action mais seulement de la première cause» («[félicitas]
secundum suam essentiam [...] nullo modo dependet ab operatione nostra sed solum a

prima causa»),
53 Ibid., q. 4, F f. 17va, O f. I5ra: «à propos du bonheur créé : il est dit être le

bien le plus parfait, mais 'le plus parfait' se dit soit absolument, soit dans un genre, et

je dis que l'être créé ne prend pas part à l'absoluement parfait ; il participe par contre
au parfait qui appartient à un genre. Et rien n'est plus parfait que l'absolument parfait,
mais seul le premier principe est ainsi parfait, alors que quelque chose peut bien être

plus parfait que ce qui est le plus parfait dans un genre, comme il est clair que quelque
chose peut être absolument antérieur par rapport à ce qui est premier dans un genre.
C'est donc ainsi que nous disons que le bonheur créé est le plus parfait» («de felicitate
creata et illa dicitur bonum perfectissimum, sed perfectissimum dicitur aut simpliciter
aut in genere, et dico quod esse creatum non compatitur secum perfectum simpliciter,
compatitur tamen perfectum in genere. Et perfectissimo simpliciter nihil est perfectius,
sed sic solum Primum est perfectissumum, sed perfectissimo in genere bene potest esse

aliquid perfectius, sicut patet quod primo in genere potest esse aliquid prius simpliciter.
Et sic dicimus felicitatem creatam esse perfectissimum»).



322 IRENE ZAVATTERO

perfection absolue (perfectissimum in genere). Dans cette deuxième catégorie
se trouve le bonheur créé : il est le bien le plus parfait à l'intérieur du genre des

biens parfaits et il coïncide, selon le Ps.-Peckham, avec le bonheur créé dont
traite Aristote54.

Le Ps.-Peckham utilise la distinction entre «bien divin-bonheur incréé»
et «bien humain-bonheur créé» pour préciser deux manières d'aborder la

question du bonheur en éthique55. La première approche est exclusivement
théorique, elle considère le bonheur comme substance et donc comme l'objet
d'une «éthique spéculative». La seconde approche envisage l'aspect pratique,
elle considère le bonheur comme activité et donc comme le but d'une «éthique
pratique» qui valorise les actions humaines et les vertus dans le processus de

réalisation du bonheur créé56.

Ces quelques points signalent, d'une part, l'effort du Ps.-Peckham pour
conserver un rôle actif à l'homme : dans la sphère du créé, l'homme est capable
d'œuvrer à un bonheur parfait dans son genre. D'autre part, le maître adhère à une
sorte de «théologie éthique», comme l'a nommée Wieland, «pour laquelle Dieu
est la quintessence du bonheur»57 ; cette théologisation de l'éthique est à l'œuvre
également dans le Commentaire de Paris, dans le Commentaire de Naples et
dans les textes didascaliques contemporains - comme nous l'avons précisé58.

Plusieurs passages dans lesquels le maître parle de la divina Providentia
attestent de l'assimilation du bonheur absolument parfait non seulement à la

première cause - selon la terminologie du Livre des causes - mais aussi au

Dieu de la doctrine chrétienne59. Par exemple, à la question «Est-ce que la

providence est la cause efficiente du bonheur?», le Ps.-Peckham répond que «le
bonheur, en tant qu'être créé excellent, doit être l'effet de la meilleure cause,
c'est-à-dire de Dieu ou de la divine providence»60.

;4 La même idée se trouve dans le Guide de l'étudiant qui distingue entre félicitas
incausata et félicitas causata (Cl. Lafleur, avec la collaboration de J. Carrier, Le
«Guide de l'étudiant» d'un maitre anonyme de la Faculté des arts de Paris au XIII"
siècle. Edition critique provisoire du ms. Barcelona, Arxiu de la Corona d'Aragó, Ripoll
109, fol. I34ra-I58va, Québec, Faculté de philosophie 1992, § 92).

55 G. WlELAND, op. Cit., p. 173.
56 Prol., F f. 2ra, O f. 2vb : «le bonheur [...], en ce qui concerne sa substance, n'est

pas causé par notre action, bien que, en ce qui concerne son acte ou son union à nous,
il soit causé par notre action» («félicitas [...] quo ad suam substantiam non causetur ab

opere nostro, tamen quo ad suum actum vel suam unionem ad nos causatur ab opere
nostro»).

57 G. Wieland, op. cit., p. 173.
58 Cf. la Divisio scientiarum d'Arnoul de Provence, cité n. 29, et le «Guide de

l'étudiant», cité n. 54.
59 Cf. n. 46.
60 Lect. XV, q. 6, O f. 20vb: «Est-ce que la providence est la cause efficiente du

bonheur? [...] le bonheur, en tant que le meilleur être créé, doit être l'effet de la meilleure
cause, c'est-à-dire de Dieu ou de la divine providence» («Utrum Providentia causa sit
efficiens felicitatis? [...] cum félicitas sit optimum creatum, debet esse effectus optimi;
hoc autem deus siue prouidentia diuina»).



LE BONHEUR PARFAIT 323

En conclusion, même si le commentateur distingue souvent les points de

vue théologique et philosophique et valorise l'agir humain en suivant Aristote,
il reste très fidèle à la tradition chrétienne au sujet de la définition du bonheur

parfait61.

Une lecture divergente : le commentaire de Robert Kilwardby

Comme les spécialistes l'ont remarqué, le commentaire à Y ethica nova
et vetus de Robert Kilwardby adopte une démarche tout à fait différente62.

Kilwardby est l'un des maîtres les plus importants de l'Université d'Oxford au

XIIIe siècle. Il a étudié les arts à Paris entre 1237 et 1245 et, l'un des premiers
de sa génération, il a donné un enseignement complet sur Aristote. Connu pour
ses travaux de logique, il sera maître régent en théologie à Oxford (1256-1261)
puis archevêque de Cantorbéry (1272). En commentant YEN (probablement
avant d'entrer dans l'ordre dominicain), il fait preuve d'une grande fidélité
vis-à-vis du texte d'Aristote. Cette attitude s'explique, en partie du moins, par
le genre littéraire adopté: Kilwardby rédige une exposition littérale de YEN et

non pas un commentaire cum quaestionibus. Il ne fait cependant aucun doute

que Kilwardby possède une connaissance précise de YEN et probablement des

théories professées par les autres commentateurs et théologiens de l'époque ; il
semble parfois en souligner les erreurs.

Orienté par l'objectifd'exposer la littera d'Aristote sans trop de digressions,
Kilwardby rejette comme non pertinente l'idée platonicienne selon laquelle le

bonheur est le bien suprême envisagé comme le bien en soi qui cause la bonté
des autres biens: cette idée est pertinente s'il est question du bien suprême
absolument incausé, mais elle est fallacieuse dans le contexte de YEN, car
Aristote y discute du souverain bien humain, qui est créé63. Kilwardby semble

61 Cette fidélité est aussi manifeste lorsqu'il traite de la vie future, qui est la forme
de vie où se réalise le désir humain du bien incréé: Lect. III, q. 1. F fl". 6vb-7ra: «Le
but ou la fin du désir humain est double: l'un, celui dont on parle, appartient à la vie
[présente] et de cette façon le bien créé peut être le but ou la fin du désir humain; l'autre
appartient à la vie future [la patrie céleste] et, en ce sens, seulement le bien incréé est le
but du désir humain» («duplex est finis uel terminus humani desiderii: unus qui est in
uita et de hoc loquitur, et hoc modo bonum creatum potest esse finis vel terminus eius;
alius qui est in patria et sic solum bonum increatum terminus est eius»).

1,2 Ce commentaire est transmis par le manuscrit (C Cambridge, Peterhouse 206.
ff. 285ra-307vb et, en partie, par le ms. (Pr Praga, Univ. III F 10, ff. lra-llvb. Je

remercie Anthony Celano d'avoir mis à ma disposition son édition critique en cours de

publication.
63 Cf. 287rb; Pr f. 3va: «Ensuite [Aristote] mentionne un avis partiellement faux en

disant que certains ont pensé que le bien le plus haut est quelque chose de séparé de ces

[choses], quelque existant par soi qui est cause de la bonté en toutes choses [...] - ce qui
est partiellement vrai. En effet, si l'on parle du bien le plus haut absolument incréé, cet
avis est vrai ; par contre si l'on parle du bien humain le plus haut, qui est créé et dont
parle ici Aristote, il n'est pas vrai» («Deinde dat opinionem in parte falsam dicens quod



324 IRENE ZAVATTERO

donc bien admettre que le premier principe coïncide avec le bonheur, mais il
n'en parle pas, car Aristote rejette cette conception (1095a26-28). Bien que,
dans un autre passage, le maître trahisse quelque adhésion à la doctrine théologique

en disant que le bonheur est une chose «hautement divine et provenant
de Dieu» M, toute son explication se fonde sur la définition du bonheur comme
bonum operabile, c'est-à-dire un bien que l'homme peut atteindre au moyen de

ses propres opérations65.
La limitation du champ de l'enquête au seul bien créé, et donc au bonheur

réalisable par l'homme, écarte toute discussion sur le bonheur incréé et sur la

possibilité ou la modalité d'acquisition d'un bonheur si parfait et transcendant.
Le bonheur décrit par Aristote est néanmoins parfait, car il est le plus haut bien

que l'homme puisse réaliser par une activité parfaite selon la vertu 1102a5). En

effet, Kilwardby explique que les actions produites selon la vertu, qui sont les

plus constantes et les plus parfaites, conditionnent le bonheur66 ; en agissant de

manière vertueuse, les hommes «vivants» peuvent être tout à fait heureux67. Le
maître réfute ainsi l'interprétation des commentateurs selon lesquels Aristote
conçoit le bonheur de manière incomplète. Il précise en revanche que le bonheur

parfaitement accompli caractérise la vie politique, dont la science politique
(doctrina civilis) s'occupe. Aristote ne traite du bonheur que dans ce contexte.
La théorie politique exposée dans YEN n'a pas de pertinence théologique : elle ne

concerne en rien le problème de la vie après la mort, notamment la question de la

béatitude, de sa limitation à l'âme ou de son extension à toute la personne68.

quidam existimaverunt summum bonum esse aliquod separatum ab hiis, existens aliquid
per se quod est causa bonitatis in omnibus istis [...] quae in parte vera est. Ipsa enim
loquendo de summo bono simpliciter incausato est vera; loquendo autem de summo
bono humano quod est creatum, de quo intendit hic Aristoteles, non est vera»).

64 Cf. 291 vb: «bien que le bonheur ne soit pas tout à fait insufflé par dieu mais
plutôt par une certaine vertu ou enseignement ou habitude, il semble assurément être
divin et procéder de dieu» («[...] etsi félicitas non sit a deo penitus immissa, sed propter
quamdam uirtutem aut disciplinam aut assuetudinem, adhuc uidetur esse ualde diuinum
et <a> deo procedente»).

65 Cf. 289va: «Il faut remarquer qu'il [Aristote] dit que ce bien est praticable, de
même qu'il veut que l'homme puisse l'obtenir par ses actions» («Notandum quod dicit
[Aristoteles] quod illud bonum est operabile tamquam velit quod homo posset consequi
illud per suas operationes»).

66 Cf. 292vb: «vu que le bonheur est un bien éminemment constant concernant
les actions humaines, comme il est établi, il est raisonnable qu'il concerne les actions
humaines constantes et parfaites au plus haut degré» («cum félicitas sit bonum constan-
tissimum existens circa operaciones humanas, ut prehabitum est, racionale est ut sit circa
operaciones humanas constantissimas et perfectissimas»).

67 Cf. 293ra, Pr. f. 9rb: «selon lui [Aristote] certains vivants sont complètement
heureux, ce qui va contre l'opinion de ceux qui disent qu'Aristote ne veut pas rendre
le vivant heureux, sinon de façon incomplète» («secundum ipsum [Aristotelem] aliqui
viventes sunt felices simpliciter, quod est contra eos qui dicunt Aristotelem nolle
viventem felicitali, nisi incomplete»).

68 Cf. 293va, Pr. f. 9vb: «[Aristote] qualifie toujours et partout [le bonheur] d'acte
parfait en accord avec la vertu. C'est pourquoi ne vise-t-il peut-être que le bonheur qui



LE BONHEUR PARFAIT 325

À partir de ces quelques remarques, on peut constater que Kilwardby fut
un interprète fidèle des positions aristotéliciennes et qu'il sut évaluer de façon
critique les interprétations de ses collègues commentateurs. Ainsi il anticipe les

commentateurs de la seconde partie du XIIIe siècle qui, pourtant, à la différence
de Kilwardby, disposaient du texte complet de YEN et donc d'une possibilité
majeure d'appréhender correctement l'éthique aristotélicienne.

Remarques conclusives

Pour conclure cette brève analyse, il faut relever que l'identification
du bonheur à Dieu, professée par tous les commentateurs à l'exclusion de

Kilwardby, engendre une réflexion métaphysique. Les premiers commentateurs

de YEN mobilisent et composent des données néoplatoniciennes,
qu'ils empruntent au péripatétisme arabe du Livre des causes, et des données

théologiques, dont la principale source est Augustin. Ils adhèrent ainsi au

paradigme chrétien élaboré durant les siècles précédents, qui avait finalisé la

réflexion éthique par la théologie. Ils identifient en effet le souverain bien dont

parle Aristote au début de YEN à Dieu. Us conduisent leurs réflexions dans

une perspective métaphysique, sans se limiter aux seuls aspects pratiques de

l'éthique et au seul souverain bien 'terrestre' et humain, comme le voulait le

Stagirite. L'idée d'un bien parfait et transcendant l'homme l'emporte sur l'idée
d'un bien operabile par l'homme. Le bonheur devient une entité séparée du point
de vue ontologique, donc inaccessible à l'homme sans l'aide de la divinité. Ces

éléments doctrinaux sont aux antipodes de la théorie éthique d'Aristote et sont

difficilement conciliables avec elle. Selon Aristote, l'homme est l'auteur de

son bonheur. La stratégie des auteurs du Commentaire de Paris et du Commentaire

de Naples, qui définissent le bien suprême séparé comme le seul vrai
bonheur, consiste à rechercher un accord entre la dimension transcendante du

bonheur et la dimension pratique de l'agir humain. Ce projet entraîne les deux

commentateurs dans des incohérences doctrinales. Le maître du Commentaire

de Paris affirme que le bonheur s'unit à l'homme, mais également que
l'homme est capable de s'unir à lui par une «connaissance amoureuse». Cette

optique engendre aussi des interprétations déviantes de la théorie d'Aristote :

pour le commentateur de Naples par exemple, le bonheur se réalise dans la
vie future. La solution proposée par le Ps.-Peckham est plus efficace, car elle

est dit 'vie' selon la modalité de la doctrine civile ; et la doctrine civile ne doit
probablement pas s'occuper d'un autre bonheur. En effet, le problème demandant si, après la

mort, l'âme ou tout l'homme est béatifié, ne concerne probablement pas cette doctrine et
n'est pas traité par Aristote» («[Aristoteles] semper et ubique vocat [felicitatem] actum
perfectum secundum virtutem. Unde forte non intendit de illa felicitate nisi que dicitur
vita secundum modum doctrine civilis; nec debuit forte doctrina civilis de alia felicitate
pertractari. Utrum enim post mortem felicitetur anima vel totus homo forte non pertinet
ad ipsam, nec hoc déterminât Aristoteles»).



326 IRENE ZAVATTERO

tient ensemble les deux dimensions : le bonheur incréé demeure inaccessible
dans sa transcendance, tandis que le bonheur créé est le bonheur réalisable

par l'homme; la dimension métaphysique entretient le même rapport à la
dimension pratique que le créateur aux créatures.

Les solutions proposées par ces trois maîtres peuvent être interprétées
comme une tentative - considérée parfois comme «candide» par la critique69

- d'accorder les positions théologiques et philosophiques courantes : le dernier
effort de conciliation «entre une théologie pétrie de tradition augustinienne
et une philosophie novatrice se réclamant d'Aristote»70, avant l'éclatement
du conflit aboutissant au syllabus de 1277. Toutefois les maîtres, notamment
l'auteur du Commentaire de Paris et le Ps.-Peckham, présentent souvent une
confrontation explicite entre solutions théologiques et philosophiques, au

moyen des formules secundum theologos et secundum philosophos11. Cette
confrontation apparaît comme une ébauche de séparation entre les deux
disciplines et signale une prise de conscience progressive de la littera d'Aristote,
ainsi que de sa divergence essentielle par rapport au paradigme chrétien. De
toute évidence, les deux démarches cohabitent ; les commentaires de Paris, de

Naples et du Ps.-Peckham témoignent des difficultés théoriques et méthodologiques

rencontrées par les érudits de la première moitié du XIIIe siècle à la
lecture de l'éthique aristotélicienne.

En outre, il ne faut pas oublier que ces commentaires sont le fruit de

l'enseignement de YEN par les maîtres es arts, probablement à partir de 1215. Les

statuts de la faculté des arts parisienne permettaient alors l'enseignement de

l'éthique pendant les jours fériés. Les maîtres expliquaient l'éthique d'Aristote
aux étudiants avec des outils conceptuels empruntés à la morale chrétienne
élaborée par Augustin ainsi qu'au péripatétisme gréco-arabe. Les auteurs des

commentaires de Paris, de Naples et du Ps.-Peckham ne peuvent faire
l'économie d'une discussion approfondie des concepts, dans les quaestiones qu'ils
organisent autour du texte d'Aristote. Cette méthode, typique de l'enseignement
universitaire, les éloigne souvent du texte qu'ils commentent, dont ils peinent à

pénétrer le sens ou, peut-être, à accepter le contenu révolutionnaire - difficulté
à laquelle il faut ajouter le mauvais état de la traduction latine dont ils disposent
(ethica nova et vetus), corrompue et grevée d'ajouts72.

Robert Kilwardby ignore par contre le problème de l'accord entre les

paradigmes chrétien et aristotélicien en écartant de la discussion les idées qui
ne sont pas pertinentes pour YEN et en choisissant la technique de l'exposition

69 R.A. Gauthier, «Arnoul de Provence et la doctrine de la fronesis, vertu mystique
suprême», Revue du Moyen Age latin, 19, 1963, p. 135-170, citation à p. 162.

70 O. Lottin, Psychologie et morale à la Faculté des arts aux approches de 1250,
in Id., Psychologie et morale aux XHe et XlIIe siècles, Louvain-Gembloux, J. Duculot,
1942, vol. I, p. 505-534, pour la citation p. 534

71 Sur ce sujet, voir les études citées à la note 9.
72 Voir R.-A. Gauthier, op. cit., p. 11-77 et I. Zavattero, Iprimi commentatori latini

dell'Ethica Nicomachea: interpreti fedeli di Aristotele?, in: M. Pereira, P. Bernardini
(éds.), / manoscritti e lafilosofia, Siena 2008 (sous presse).



LE BONHEUR PARFAIT 327

littérale, sans questions. Ces choix méthodologiques témoignent d'une meilleure
connaissance de l'enjeu doctrinal de YEN et d'une intuition nouvelle, celle de

l'autonomie de la science philosophique. Par conséquent, le commentaire de

Kilwardby se distingue par l'exclusion de toute interprétation métaphysique,
au bénéfice d'une exposition fidèle de YEN. Son appartenance à ce groupe de

commentaires ne résulte que de critères chronologiques et textuels - il porte
sur les premières traductions de YEN, Y ethica nova et vetus, antérieures à la

traduction complète réalisée par Robert Grosseteste vers 1246-1247 ; du point
de vue théorique, il anticipe les commentaires de la seconde moitié du XIIIe
siècle.




	Le bonheur parfait dans les premiers commentaires latins de l'Éthique à Nicomaque

