Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 57 (2007)

Heft: 4: Ecrire en lisant - lire en écrivant : réception et transmission des
classiques

Artikel: Le bonheur parfait dans les premiers commentaires latins de I'Ethique a
Nicomaque

Autor: Zavattero, Irene

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381748

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 139 (2007), P. 311-327

LE BONHEUR PARFAIT
DANS LES PREMIERS COMMENTAIRES LATINS
DE LETHIQUE A NICOMAQUE

IRENE ZAVATTERO

Résume

Au début du XIII siecle, les maitres de la Faculté des arts de I'Université
de Paris furent les premiers a commenter les trois premiers livres de [’Ethique
a Nicomaque d’Aristote, qui venaient d’étre traduits en latin par Burgundio de
Pise. lls y rencontraient des conceptions diamétralement opposées a celles de
la doctrine chrétienne dont leur culture était imprégnée. Alors que la théorie
aristotélicienne du bonheur (eudaimonia) attribue a I’homme un réle décisif
dans la réalisation de son bonheur, les maitres és arts de cette époque préférent
insister sur la perfection du bonheur transcendant et incréé. Pour commenter
I’Ethique 2 Nicomaque, ils puisent aux sources néoplatoniciennes et dans le
fonds théologique chrétien.

Les premiers commentaires latins médiévaux de ’Ethique a Nicomaque

Dans I’Ethique a Nicomaque (=EN) Aristote définit le bonheur comme
le plus grand des biens pour ’homme — le bien supréme — et il affirme que
I’homme est responsable de son bonheur dans la mesure ou celui-ci est «une
certaine activité de I’ame selon la vertu parfaite» (1102a5-6). Georg Wieland
I’a souligné', ce concept «pose bien des difficultés a une pensée marquée
par le christianisme» comme I’était celle des maitres es arts parisiens de la
premiére moitié du XIII¢ siecle . Ces professeurs de philosophie commentaient

! G. WieLAND, «L’émergence de 1’éthique philosophique au XIII¢ siéclen, in: C.La-
FLEUR-J. CARRIER, L ‘enseignement de la philosophie au XIII siecle. Autour du «Guide
de l'étudiant» du ms. Ripoll 109, Turnhout, Brepols, 1997, p. 167-180, pour la citation
p. 172 ; du méme auteur: Ethica — scientia practica: Die Anfiange der philosophischen
Ethik im 13. Jahrhundert, Miinster, Aschendorff, 1981. — Je remercie Catherine Konig-
Pralong, qui m’a incitée a publier mon étude et a corrige et amélioré mon francais.

2 Pour la doctrine du bonheur chez les premiers commentateurs médiévaux de
I’EN ¢f. A. CeLano, «The Understanding of the Concept of felicitas in the pre-1250
Commentaries on the Ethica Nicomachea», Medioevo, 12, 1986, p. 29-53, et Ib., «The
Understanding of Beatitude, the Perfection of the Soul in the Early Latin Commen-
taries on Aristotle’s Nicomachean Ethics», Documenti e studi sulla tradizione filosofica
medievale, 17,2006, p.1-22.



312 IRENE ZAVATTERO

les trois premiers livres de I'EN, les seuls alors disponibles”. Pour ces maitres le
bien supréme est Dieu, le Dieu de la doctrine chrétienne, un Dieu tout-puissant,
«’unique créateur de la vraie perfection, qui ne peut €tre atteinte dans la vie
terrestre» .

Les écrits de ces maitres attestent de bonnes connaissances théologiques:
les premiers commentateurs de I’EN utilisaient les ceuvres des Peres de
I’Eglise, en particulier d’Augustin, qu’ils connaissaient directement ou par
le biais de 1’enseignement professé a la Faculté de théologie voisine. En se
référant a 'auteur du texte anonyme appelé Commentaire de Paris, R.-A.
Gauthier a affirmé: «son univers de pensée n’est pas celui d’Aristote, c’est
celui d’Augustin, un Augustin sur lequel a quelque peu déteint Avicenne, mais
n’était-ce pas la I’Augustin des théologiens de son temps?»° Dans son intro-
duction a I’édition de la partie du Commentaire de Paris consacrée a |’ Ethica
nova, Gauthier a démontré que l'auteur puise aux doctrines de Philippe le
Chancelier et des théologiens de la premiere €cole franciscaine, qui suivaient
la pensée d’Augustin et connaissaient la métaphysique et la psychologie
d’Avicenne®. Sur la base des textes «didascaliques»’, Claude Lafleur a pour
sa part livré une excellente reconstruction de I’enseignement philosophique
dispensé a la Faculté des arts de Paris durant la premi¢re moitié du XIII° siecle.
Il a montré que les «artistes» (artistae) puisaient aux sources du «péripaté-
tisme gréco-arabe» ®, ¢’est-a-dire au néoplatonisme du Livre des causes et aux
métaphysiques d’Al-Farabi et d’Avicenne. Les doctrines élaborées dans le
contexte du néoplatonisme arabe furent utilisées également par les premiers
commentateurs de I’EN, comme le révele leur théorie du bonheur®.

3 Lethica vetus (livres I1 et 111 de ’EN) et I’ethica nova (livre 1) ont été traduites,
dans cet ordre et en deux phases successives, par Burgundio de Pise «en 1150 ou
avant», comme |’a démontré F. Bossier, «L’élaboration du vocabulaire phiiosophique
chez Burgundio de Pise», in J. HAMESSE (€d.), Aux origines du lexique philosophique
européen: I'influence de la Latinitas, Louvain-la-Neuve, Brepols, 1997, p. 81-116.

* G. WIELAND, op. cit., p. 172.

3 R.-A. GAUTHIER, «Le cours sur I’Erhica noua d’un maitre és arts de Paris (vers
1235-1240)», Archives d’histoire doctrinale et littéraire du moyen dge, 50, 1975, p.71-
141, pour la citation: p. 93.

® Cf. D. N. Hassk, Avicenna'’s De Anima in the Latin West. The Formation of a
Peripatetic Philosophy of the Soul 1160- 1300, London-Turin, The Warburg Institute-Nino
Aragno Editore, 2000, p. 34-55; ’auteur examine aussi la doctrine de I’«augustinisme
avicennisant», p. 203-223.

7 Il s’agit de textes appartenant a [’enseignement universitaire parisien, c’est-a-dire
les introductions a la philosophie et les guides de I’étudiant, qui présentent les matiéres
a étudier. Pour une étude d’ensemble et la bibliographie sur le sujet, Cr. LAFLEUR, avec
la collaboration de J. CarrIEr, «L’enseignement philosophique a la Faculté des Arts
de I’Université de Paris en la premiere moitié du XIII® siécle dans le miroir des textes
didascaliques», Laval théologique et philosophique, 60, 2004, p. 409-448.

$ Ibid., p. 423.

® Cf. V. Burron, «Philosophers and Theologians on Happiness : An Analysis of Early
Latin Commentaries on the Nicomachean Ethics», Laval théologique et philosophique,
60, 2004, p. 449-476; 1. ZavaTTERO, «Felicita e Principio Primo. Teologia e filosofia nei



LE BONHEUR PARFAIT 313

Avant d’entrer dans la doctrine du bonheur, il est nécessaire d’introduire
une petite précision terminologique. Les maitres €s arts de cette époque ne
distinguaient pas entre bonheur et béatitude. Ils utilisaient les termes felicitas
et beatitudo comme synonymes. Il n’est d’ailleurs pas certain qu’a I’endroit ou
il discute du probleme de Solon (1101a7), Aristote ait lui-méme véritablement
distingué 1’eudaimon — caractérisant ’homme animé d’un bonheur humai-
nement accessible — du makarios — désignant la béatitude qui est le privilege
des dieux. Partout ailleurs dans I’EN, il semble utiliser les deux termes indiffé-
remment'’. Quoi qu’il en soit, les maitres parisiens n’attribuaient a la beatitudo
ni la signification chrétienne du bonheur parfait dont jouissent les bienheureux
dans la vie éternelle, ni la signification aristotélicienne de la fortune carac-
térisant 1’homme pourvu de tous les biens désirables'. Cela n’implique
cependant pas qu’ils n’étaient pas conscients de la différence entre bonheur et
béatitude, comme nous le verrons a 1’étude de leurs commentaires. Dans ce qui
suit, le terme ‘bonheur’ devra donc toujours étre entendu dans une acception
large ; selon les besoins et les contextes sémantiques, il sera précisé au moyen
d’adjectifs tels que ‘parfait’, ‘imparfait’, ‘transcendant’, ‘praticable’.

Quatre des six premiers commentaires latins a I’EN qui nous sont parvenus
portent sur I’ethica nova (le premier livre du trait€) : le Commentaire de Paris,
le Commentaire du Pseudo-Peckham,le Commentaire de Naples et le commen-
taire de Robert Kilwardby. A I’exception du dernier d’entre eux, ils sont tous
anonymes (on pourrait ajouter a cette liste le Commentaire d’Avranches
et un fragment portant seulement sur 'ethica vetus'?). Ces textes ont trés
probablement été produits a la Faculté des arts de 1’Université de Paris entre
1225 et 1250". IIs présentent des doctrines semblables, porteuses cependant
de différences remarquables qui témoignent des interprétations personnelles
développées par chacun de ces maitres alors qu’ils entreprenaient d’exposer
plus ou moins fidéelement la doctrine aristotélicienne.

primi commenti latini all’Ethica Nicomacheay, Rivista di storia della filosofia, 61, 2006,
p. 109-136.

0 R.A. Gauthier (Aristote, L'Ethique @ Nicomaque. Introduction, traduction et
commentaire, par R.A. GauTtHier et LY. Jouir, Louvain-Paris, Publications Univer-
sitaires, 1970, vol. II,1 p. 83) considére ’emploi de makarios en 1101a7 comme
«uniquement destiné a éviter la répétition de eudaimonia». On signalera que, si Aristote
utilise le substantif eudaimonia, il ne connait pas en revanche le substantif makaria,
mais seulement ’adjectif makarios.

V. Burron, op. cit., p. 457 traite de la différence entre makaria et eudaimonia,
ainsi que de la glose (beatos autem ut homines) présente dans certains manuscrits de
I’EN et qui peut avoir influencé les médiévaux.

12 Contenus respectivement, dans les manuscrits Avranches, Bibl. munic. 232, ff.
90r-123r et Paris, BnF lat. 3572, ff. 186ra-187vb.

3 Ces dates sont approximatives car, s’il est possible d’établir 1246-47 comme
terminus ante quem (date de la traduction complete de I’EN par Robert Grosseteste), il
est plus de difficile de fixer un rerminus post quem: les seuls points de repére, en I’état
actuel de la recherche, sont deux citations (dans les Commentaires de Naples et de Paris)
du De anima d’Averroes, qui était lu a la Faculté des arts dés 1225 (cf., sur ce point,



314 IRENE ZAVATTERO

Dans cette étude, nous analyserons les définitions du bonheur données
par les auteurs des quatre commentaires de 1’ethica nova. Elles sont porteuses
d’un idéal de perfection qui induit une coincidence entre le bonheur et Dieu, a
I’exception de la définition de Kilwardby qui se démarque de cette approche
métaphysique et souligne la dimension pratique de 1’éthique d’ Aristote. Nous
nous intéresserons a la définition théorique du bonheur parfait ; par conséquent,
notre propos ne concernera que de fagon incidente les modalités humaines
d’accession au bonheur et la possibilité de I’expérimenter dans cette vie.

Le «Commentaire de Paris»

Nous possédons un texte fragmentaire de la Lectura in ethicam nouam
faisant partie du Commentaire de Paris ; il est limité aux chapitres 2-4 du
premier livre de I'EN (1095a2-1097al4)'. L’exposition commence par la
discussion de la définition aristotélicienne du bonheur comme «le plus grand
bien désiré par toutes choses» '°. Selon le commentateur, toutes choses désirent
le bien le plus grand parce qu’elles le possedent de maniére imparfaite : le bien
supréme réside dans tous les étres non pas comme un composant capable de les
béatifier, mais plutét comme un ‘vestige’, une trace ou une image du premier
principe '%. Ce passage contient une allusion claire a la doctrine des images
divines présentes dans le créé, telle que I’enseigne Augustin dans son livre
La Trinité. Les maitres €s arts connaissaient au moins les passages les plus
importants de cette ceuvre, grace aux citations rassemblées par Pierre Lombard
dans le premier livre des Sentences'’. La théorie augustinienne, selon laquelle
toute chose participe aux idées divines, se lit dans ce commentaire, qui traite a
maintes reprises de 1’'infusion des qualités du bien supréme dans le monde :

En ce qui concerne sa bonté, le bien supréme se subdivise en parties, ¢’est-a-dire
qu’il écoule (influit) sa bonté dans toutes les choses. Certaines d’entre elles ont
I’image ou bien la trace de sa suffisance, certaines autres, au contraire, ont I’image
et la trace de sa sagesse, d’autres encore ont celle de sa délectation, et ainsi de suite.
En effet, ce qui est dans le Premier Principe ne peut se trouver dans les autres choses
que comme image ou trace '®.

R.-A. GAUTHIER, «Le traité De Anima et de potenciis eius d’un maitre és arts (vers 1225).
Introduction et texte critique», Revue des sciences philosophiques et théologiques, 61,
1982, p. 3-55.

" Pour I'édition critique, R.-A. GAUTHIER, op. cit., p. 94-141; nous préparons
I’édition de la partie du commentaire sur ’ethica vetus contenue dans les manuscrits
de Paris BN lat. 3804 A, ff. 152ra-159vb, 241ra-247vb et Paris BN lat. 3572, f. 226ra-
235ra; le commentaire commence dans le premier manuscrit et continue, sans lacune,
dans le second.

5 R.-A. GAUTHIER, op. cit., p. 96,18-20.

16 [bid., p. 106,5-9.

7 Pierre LomBARD, Sententiae, ed. Ignatius C. Brady, Grottaferrata, Collegii S.
Bonaventurae Ad Claras Aquas, 1971, I dist. III, p. 68-77.

18 R.-A. GAUTHIER, op. cit., p. 106, 29-107 4.



LE BONHEUR PARFAIT 315

Dans ce texte, le maitre utilise le verbe influere, qui est un mot technique
pour signifier I’émanation, attesté notamment dans le Livre des causes, une
synthese des Eléments de théologie de Proclus trés connue et diffusée a partir de
la fin du XII* siecle, grice a la traduction arabo-latine de Gérard de Crémone'’.
Dans le Livre des causes, le terme influxio signifie précisément 1’action produc-
trice de la premiere cause, qui se répand hors de soi en causant les choses et
demeure dans ses effets.

En outre, a la suite d’Augustin, le commentateur parisien qualifie le bien
supréme de «lumiere spirituelle» présente de maniére égale (aequaliter) en
toutes choses, qu’elles soient bonnes ou mauvaises. Ces derniéres, méme
si elles ne possedent pas la lumiere émanée du premier principe, la désirent
cependant, parce qu’elles en gardent la trace en elles-mémes .

Un peu plus loin, le maitre utilise aussi I’adage dionysien «le bien est diffusif
ou démultiplicateur de son étre, dans un autre que soi»?', dans une formulation
qu’il semble emprunter a Philippe le Chancelier, comme 1’a remarqué R.-A.
Gauthier®. Il s’agit d’expliquer que le premier principe diffuse sa bonté dans
les choses qui, a leur tour, diffusent leur bonté dans d’autres choses, selon le
principe de la proportion et de 1’analogie.

De ces passages, il ressort clairement que le Commentaire de Paris mélange
le néoplatonisme du Livre des causes et de Denys le Pseudo-Aréopagite avec
les doctrines augustiniennes de I'illumination divine et de la présence des
images divines dans les créatures. Le bien supréme coincide donc avec le
premier principe ou la premiére cause du néoplatonisme et avec la lux de la
doctrine de I'illumination d’ Augustin. Ainsi, pour ce maitre, le bonheur réside
en I’étre supréme producteur de la réalité.

Certes, dans les extraits mentionnés, le commentateur n’a fait usage que de
termes philosophiques pour décrire le bien supréme; il I’a pourvu des attributs
du premier principe néoplatonicien. D’autres passages révelent cependant qu’il
se réfere au Dieu de la doctrine chrétienne en soulignant explicitement cette
correspondance :

Toutes les choses ne sont pas bonnes parce qu’elles viennent d’un certain bien, mais
on les appelle bonnes parce qu’elles descendent de la volonté du premier principe.

Car, en fait, Dieu veut que toutes les choses soient bonnes .

En outre, le maitre place également dans le premier principe la bonté, la
sagesse et la puissance (in primo est bonitas, sapiencia et potencia) ; ce sont

' Liber de causis, ed. A. Pattin, Tijdschrift voor filosofie, 28, 1966, p.134-203,
notamment prop. 19 (20), p. 177-180; J.-L. SoLERE, «Livre des causes (Liber de causis)»,
in Encyclopédie philosophique universelle, Paris, PUF, 1992, t. 111, 1, p. 676-682; C.
D’Ancona CosTa, Recherches sur le «Liber de causis», Paris, Vrin, 1995,

20 R.-A. GAUTHIER, op. cit., p. 106,12-16.

2l DIONYSIUS PS.-AREOPAGITA, De divinis nominibus TV,1 et 20 (PG 3,694B, 719A):
«bonum est diffusivum sui esse in aliud aut multiplicativumy».

2 R.-A. GAUTHIER, op. cit., p. 140,17-18 et la note (a).

3 Ibid., p. 121, 22-24.



316 IRENE ZAVATTERO

la les trois attributs que Pierre Abélard, le premier, puis les théologiens du
XII* siecle — en particulier les chanoines de Saint-Victor et Pierre Lombard
— faisaient correspondre aux trois personnes de la Trinité *.

Il est donc manifeste que 1’auteur du Commentaire de Paris identifie Dieu
au Primum et fait coincider le bien supréme et le bonheur avec Dieu. En ce
sens, il est significatif que 1’auteur du Commentaire n’hésite pas a remplacer
‘Deus’ par ‘felicitas’ dans la formule de saint Augustin: «la vie de 1'dme est
Dieu» devient «la vie de I’ame est le bonheur» *.

Bien que I’identification de Dieu et du primum soit le résultat d’influences
néoplatoniciennes sur la théologie chrétienne et qu’elle soit attestée également
dans les traductions latines des ceuvres métaphysiques d’Avicenne et
d’Algazel, ou I’on rencontre souvent le terme ‘primum’ pour signifier ‘Dieu’?,
nous pensons que cette coincidence est digne d’intérét et particuliérement
instructive : d’une part, elle indique que le maitre est induit par son approche
métaphysique a gagner le domaine de la théologie, méme s’il parait vouloir
demeurer dans le champ philosophique? ; d’autre part, elle pose le probléeme
de la réalisation du bonheur et de son accessibilit¢ a I’homme. Dans quelle
mesure ’homme peut-il ceuvrer pour atteindre le bonheur transcendant? Au
bonheur qui, comme le dit R.-A. Gauthier, «n’est pas a faire» mais «existe» >,
I’homme ne peut que s’unir ; ou mieux, comme |’explique le commentateur,
c’est le bonheur qui s’unit a nous (de felicitate, que unitur nobis), car seul le
premier principe peut décider de réaliser cette union®. En illuminant notre

3 [bid., qui cite HuGues pE S1. VicTor, De sacramentis, 12, 6 et 8 (PL 176,208D,
209C) et RicHARD DE ST. VICTOR, De tribus appropriatis personis in Trinitate (PL 196,
994), Pierre LomBARD, Sententiae L 1, d. 34, c. 3-4. Mais, comme le rappelle J. CHA-
TILLON, Unitas, aequalitas, concordia vel connexio. Recherches sur les origines de la
théorie thomiste des appropriations, in A. MAURER et al. (éds.), St. Thomas Aquinas,
1274-1974. Commemorative Studies, Toronto, Pontifical Institute of Mediaeval Studies,
1974, 1, p. 337-379, Abélard fut le premier «a rapporter explicitement la puissance au
Pére, la sagesse au Fils et la bonté au Saint-Esprit». Voir Introductio ad theologiam
I, 8-12; I1, 86-91 (Corpus Christianorum. Continuatio mediaevalis), X1, 73-75; 77-86,
306-309. Cette triade est cité aussi par le Ps.-Peckham: Lect. X, q. 2 et Lect. VIII, q. 3.

B AUGUSTIN, Sermones de Scripturis de Novo Testamento, CLXI 6 6 (PL 38, 881):
«Vita corporis anima est, vita animae Deus est». GAUTHIER, p. 107: «Felicitas est vita
animae».

% C. LAFLEUR, Dieu et ['idéal théologico-métaphysique de la premiére philosophie
universitaire parisienne: le cas de la Divisio scientiarum (vers 1250) de maitre Arnoul
de Provence, in L. LanGLois, Y.-CH. ZARkA (€ds.), Les philosophes et la question de
Dieu, Paris, PU.F., 2006, p. 73-86, notamment p. 77, n. 5.

2" Pour la discussion de ce sujet dans les textes didascaliques, voir, C. LAFLEUR,
(avec la collaboration de J. CArRrIER), «Dieu, la théologie et la métaphysique au milieu
du XIII° siecle selon des textes épistémologiques artiens et thomasiens », Revue des
sciences philosophiques et théologiques, 89, 2005, p. 261-294.

% R.-A. GAUTHIER, op. cit., p. 78

* L’idée de 'union se trouve aussi chez ArRNULFUS PrROVINCIALIS, Divisio Scien-
tiarum, in C. LAFLEUR (€d.), Quatre introductions a la philosophie au XIII siecle. Textes
critiques et étude historique, Montréal-Paris, Institut d’Etudes Médiévales-Vrin, 1988,
p. 335, 536-540.



LE BONHEUR PARFAIT 317

intellect, il nous transmet sa bonté: «La bonté nous est donnée par le premier
principe qui illumine notre intellect»*. Cette proposition énonce un concept
central de la doctrine du bonheur propre au Commentaire de Paris : I’incapacité
et I'inaptitude de I’homme a parvenir par soi-méme au souverain bien. Il y
aurait donc une certaine passivité de I’homme, qui ne peut s’unir au bonheur,
trop parfait et, de ce fait, inaccessible.

La partie du commentaire de ce maitre portant sur les textes de I’ ethica nova
ou Aristote affirme que le bonheur est une opération de ’homme (1097b24-
1098a20) est malheureusement perdue. Le reste de 1’ceuvre permet d’affirmer
que l'auteur du Commentaire de Paris semble envisager la possibilité pour
I’homme de s’unir a Dieu par une certaine ‘contemplation amoureuse’, fruit de
I’activité conjointe d’une connaissance intuitive (cognitio sine phantasmate)
et d’une connaissance affective (cognitio cum affectu)?'. Dans cette contem-
plation amoureuse — que les philosophi ont décrite comme la vie contemplative
—, I’homme semble capable de s unir a Dieu en vertu de ses meilleures capacités
et donc d’expérimenter le bonheur durant la vie terrestre, exactement comme
le soutenait Aristote. A notre avis, le commentateur se démarque pourtant
significativement d’Aristote par la composante affective qui caractérise
I'activité contemplative dans son interprétation. L’affection, produite par la
partie supérieure de I’intellect pratique, nommée aussi syndérese, accompagne
indissolublement la connaissance comme constituant fondamental de 1’activité
contemplative. Cette idée est étrangére a Aristote, ainsi que celle d’une
«connaissance sans phantasmes» se vérifiant en I’absence de tout contact avec
les images des objets connus par les sens. Ce type de connaissance ressemble
plut6t & une illumination.

Le «Commentaire de Naples»

L’auteur du Commentaire de Naples — dont nous ne possédons que 1’expo-
sition des chapitres 4 a 10 de ’ethica nova (1095b14-1100a30)°* — affirme

3 Lectura in Ethicam veterem, f. 155rb: «bonitas datur nobis a Primo qui illuminat
intellectum nostrum».

31 Pour une explication plus détaillée, je me permets de renvoyer a mon étude: //
ruolo conoscitivo delle virtu intellettuali nei primi commenti del XIII secolo all 'Ethica
Nicomachea, in: 1. ZavaTTERO (€d.), Etica e conoscenza nel XIII e XIV secolo, Arezzo,
Dip. di Studi storico-sociali e filosofici, 2006, p. 15-26.

32 Pour I’édition critique du Commentaire de Naples, M. J. TRACEY, «An Early 13th-
Century Commentary on the Nicomachean Ethics I, 4-10: The Lectio cum Questionibus
of an Arts-Master at Paris in MS Napoli, Biblioteca Nazionale VIII G 8, ff.4ra-9vb»,
Documenti e studi sulla tradizione filosofica medievale, 17, 2006, p. 28-69. Pour une
explication du contenu du commentaire, M. J. TRACEY, «Virtus in the Naples Commentary
on the Ethica nova (MS Naples, Biblioteca Nazionale, VIII G 8, ff. 4ra—9vb)», in L.P.
Beiczy (éd.), Virtue Ethics in the Middle Ages: Commentaries on Aristotle s Nicoma-
chean Ethics, 1200-1500, Leiden-Boston, Brill 2007, p. 55-74.



318 IRENE ZAVATTERO

que le «bonheur n’est rien d’autre que la plus haute perfection (ultima
perfectio)**; la perfection, en fait, ne se trouve que dans la dilection engendrée
par la conjonction de la puissance avec son acte»**. La perfection est réalisée
lorsque I’intellect est libre de toute puissance, c’est-a-dire quand se produit
la conjonction de la puissance cognitive avec I’acte cognitif *. En outre la
perfection n’appartient a aucune des formes de vie terrestre (in inferioribus),
qui sont toutes caractérisées par la fatigue et la douleur (cum labore et poena),
mais seulement a la vie céleste (in superioribus). Dans cette vie, les afflictions
sont bannies et la vertu suit son inclination naturelle: telle est la condition
parfaite, qui permet a la conjonction cognitive d’étre réalisée et qui procure la
summa felicitas.

Pour expliquer que le bien supréme est perfectissimum et per se sufficiens
(« tres parfait » et « autarcique ») — comme le veut Aristote en 1097b20-21 —,
le commentateur utilise la théorie néoplatonicienne de 1I’émanation. Il affirme
que le summum bonum est la premiere cause dotée d’un étre superhabundans et
exultans (« surabondant et débordant »), qui s’écoule (influit) essentiellement
en toutes choses?’. Il en conclut donc que la premiére cause est le bonheur. Pour
confirmer cette these, il cite la Consolatio philosophiae de Boéce («summum
bonum beatitudinem esse»>*), mais il omet toute référence a Dieu, alors que le
texte de Boece en fait une mention explicite: «igitur deum esse ipsam beati-
tudinem necesse est confiteri» (« il faut donc reconnaitre nécessairement que
Dieu est la béatitude méme »). Le commentateur substitue la prima causa au
Dieu de Boéce.

L’auteur du Commentaire de Naples définit donc le bonheur «entieérement
par des catégories philosophiques», comme le souligne Wieland, et pourtant
cette définition est «peu aristotélicienne» **. Méme quand le maitre répond & la

33 Le syntagme wuitima perfectio rappelie le passage du commeniaire a la Physique
d’Averroés (Prol. f. 1H): «la plus haute perfection de ’homme consiste en ceci qu’il
est parfait par les sciences spéculatives, et cela constitue son bonheur ultime et sa vie
parfaite» («ultima perfectio hominis est ut sit perfectus per scientias speculativas et
hoc est sibi ultima felicitas et vita perfecta»). Toutefois, la perfection dont parle notre
maitre n’est pas produite par la contemplation de la premiére cause; bien qu’il définisse
la vie contemplative comme produite «par la compréhension et la contemplation de
la premiere cause» («per apprehensionem et contemplationem primae causae»), notre
maitre exclut que la vie contemplative soit suffisante a acquérir le bonheur: «pour les
réalités inférieures dont la vie s’accompagne de fatigue et de douleur, comme il a été
démontré, il n’y a pas de bonheur» («in istis inferioribus quae uiuunt cum labore et
poena, ut probatum est, non est felicitas», M. J. TRACEY, op. cif., p.31-32).

3 M.J. TrACEY, op. cit., p. 47,634-636.

3 Ibid., p. 47,636-638.

% Ibid., p. 32,134-139.

T Ibid., p. 44, 532-536.

3% Bokck, Philosophiae consolatio, ed. L. Bieler, Turnhout, Brepols 1957 (Corpus
Christianorum. Series Latina 94), III, 10.

3 G. WIELAND, op. cit., p. 173, affirme que le commentaire semble prendre appui
sur la pensée d’Avicenne, mais il ne contient aucune référence précise, aucune citation
d’Avicenne !



LE BONHEUR PARFAIT 319

question posée par Aristote (1099b9-10) demandant «si le bonheur s’acquiert
par la doctrine ou par 1’habitude ou bien s’il provient des dieux (diuinitus)»*,
il n’insere aucune référence explicite a Dieu. En revanche, il semble s’efforcer
de rester au plus pres de la lettre du texte aristotélicien, selon laquelle I’homme
acquiert le bonheur par le ze¢le de I'étude et par son exercice*'. Toutefois, la
réponse du maitre est atypique : sa solution distingue en I’homme les fonctions
de perficiens — d’agent de la perfection — et de perfectum — d’objet parfait. Or
ces deux aspects coincideraient si I’homme était capable de passer de lui-méme
du bonheur en puissance au bonheur en acte. Comme un médecin malade ne
retrouve pas la santé en tant qu’il est malade mais en tant qu’il est médecin,
griace a son expertise médicale, ’homme ne peut pas passer par soi-méme de
la puissance a I’acte, sinon grace a son ame, qui est sa forma fixa (« sa forme
permanente »). C’est I’ame qui, au moyen de ses vertus, porte ’homme de la
puissance a 1’acte*’. Bien plus: comme le bitisseur ne réalise pas la maison en
acte a partir de la maison en puissance par lui-méme, mais au moyen de la forme
de la maison qui se trouve dans son ame, c’est la forme abstraite la plus haute
(forma ultima abstracta) qui conduit ’homme de la puissance a I’acte .

Le maitre parait utiliser ’enseignement du De anima d’Aristote* pour
expliquer la réalisation humaine du bonheur. Il décrit ’Ame comme un principe
autonome et parfait qui meut I’homme et son corps, en les libérant de toute
puissance. Il instaure également une sorte de dualisme entre I’ame et le corps.
Cette explication — qui ne se trouve pas, a notre connaissance, dans les autres
commentaires de I’EN de cette époque — ne résout en tout cas pas ’'incompati-
bilité entre les deux types de bonheur que 1’auteur du Commentaire de Naples
envisage: le bonheur de la vie future et le bonheur atteint par I’homme sur
terre. L’élément central de sa théorie est certainement la perfection qui carac-
térise le bonheur. Par conséquent, le report de 1’acquisition du bonheur a la vie
future I’emporte sur la possibilité d’une réalisation terrestre ; le maitre n’exclut
pourtant pas complétement le bonheur sur terre, dans son souci de suivre le
texte d’Aristote au plus pres.

Le «Commentaire du Pseudo-Peckham»

Le Commentaire du Pseudo-Peckham, qui couvre entierement [’ethica
nova et vetus®, distingue deux types de bien: ’'un divin, conféré par Dieu,

0 M.J. TRACEY, op. cit., p. 62, 1127-1128.
U Ibid., p. 65, 1214-1215.
2 Ibid., p. 65,1216-1224.
3 Ibid., p. 65, 1225-1239.

* ARISTOTELES, De anima, 11, 1, 412 a 9-11, interpr. Michelis Scoti (STEWART
CrawrorD 130): «forma autem est perfectio».

# Deux manuscrits transmettent le texte complet du commentaire: (F =) Firenze,
Biblioteca nazionale, Conventi soppressi G4 853, ff ra-77va; (O =) Oxford, Bodleian
Library, lat. misc. c. 71, ff. 2ra-52rb; deux autres seulement une partie: Praga, Univ.

TN



320 IRENE ZAVATTERO

’autre humain, acquis par I’homme. Le bien divin est identifié au bonheur,
tandis que le bien humain est la vertu*. Aristote, explique le maitre, considére
la vertu comme un bien propre de I’homme, alors que le bonheur provient
de la providence divine. A I’opposé, la doctrine théologique, telle qu’elle fut
exposée par Paul dans I'épitre aux Philippiens 2,13, veut que Dieu gouverne
a la fois le vouloir et 1’agir de I’homme*’. Ce passage révele deux données
importantes de la pensée de notre maitre: il fait une distinction fondamentale
a I’intérieur du concept de bien, qui est inconnue des autres commentateurs **,
et il met en évidence la différence entre la doctrine chrétienne et la doctrine
aristotélicienne, bien que cette derniére soit déformée lorsque le maitre enracine
le bonheur dans le pouvoir de la divine providence.

Pour résumer les positions contenues dans ce trés long commentaire, dont il
est difficile de proposer une lecture approfondie, car il demeure encore inédit,
on peut dire que le bien divin est le bien incréé (bonum increatum) et le bien
par essence (bonum per essentiam). Il est donc le bien en soi, le bien supréme
qui coincide avec le premier principe et se trouve «en toutes choses et partout,
selon Augustin» *. Par contre, le bien humain est le bien créé (bonum creatum),
qui participe du bien supréme (bonum per participationem) et qui appartient
aux créatures. Le Ps.-Peckham fait correspondre a cette dualité typologique
deux formes de bonheur:

Le bien par essence est la premiére cause, le bien par participation est chaque
créature. Pareillement, il faut dire du bonheur: le bonheur qui est le bien par essence

IIT F 10, ff. 12ra-23va; Avranches, Bibl. munic. 232, ff. 123r-125v. Je remercie Valeria
Buffon, qui travaille a I’édition du commentaire, pour la transcription des passages que
je citerai.

% Prol. F f. 1r, O f. 2ra: «Le bien est double: divin, c’est-a-dire conféré par Dieu
comme bonheur — cela apparaitra ensuite; et humain, c’est-a-dire acquis par I’homme
grace aux actions justes, avec plaisir et affliction, et avec persévérance en elles - ce qui
est la vertu» («Bonum autem duplex est: diuinum, id est a Deo collatum, ut felicitas, sicut
postea apparebit; et humanum, id est ab homine per rectas operationes cum delectatione
et tristitia et cum perseuerantia in hiis aquisitum, quod est uirtus»).

¥ [Ibid.: «En effet, le Philosophe ne pose pas que la vertu qui est en nous vienne
de la divine providence, comme il le fait pour le bonheur, bien que, peut-étre, selon le
théologien et selon la Vérité, la vertu ne dépende pas de nous, mais de la premiére cause,
selon ce que (Paul) dit: “Dieu produit en nous le vouloir et le faire”» («Non enim sic
ponit Philosophus uirtutem in nobis a diuina prouidentia, sicut ponit felicitatem; licet
forte secundum theologum et secundum ueritatem uirtus non sit a nobis, sed a prima
causa, secundum illud: “Deus operatur in nobis velle et perficere™»).

8 A vrai dire, I’auteur du Commentaire de Paris, lorsqu’il se réfere au bonheur
imparfait des étres créés par le principe, parle de felicitas creata: R.-A. GAUTHIER, op.
cit., p. 119. Le maitre ne développe pas cette seule affirmation, qui ne sert pas, a notre
avis, & marquer une opposition entre bonheur créé et bonheur incréé. Il s’agit plutot
de souligner, comme il le précise d’emblée apres, que c’est par la volonté du premier
principe (voluntas Primi) que les étres deviennent parfaits et donc heureux, car «le
bonheur appartient aux étres parfaits» («felicitas est perfectorums).

¥ Lect. 1, q. 2, F f. 3vb: «Le premier principe est dans toutes les choses et partout
selon Augustiny» («cum primum sit in omnibus et ubique secundum Augustinumy»).



LE BONHEUR PARFAIT 321

est la premiére cause, il est unique, il est forme en tant que modele, et pour cette
raison il ne se prédique pas des créatures. Par contre le bonheur qui est le bien
par participation, est le bien créé et il se dit de deux maniéres [...]: considéré dans
sa cause, il est unique, tandis que considéré dans les €tres qui le possédent, il est
multiple %

La «felicitas increata» — pour user de la tournure au moyen de laquelle
le maitre désigne ailleurs le premier type de bonheur — est le bien supréme
unique et parfait; dans la mesure ot il est un modéle transcendant, les créatures
n’en partagent pas la perfection. Il est la premiére cause qui confére «<immédia-
tement» le bonheur aux étres, selon leurs mérites respectifs3'. En fait, le bonheur
congu en son essence n’est pas acquis par I’action humaine, mais découle de
la premiére cause *.

Le deuxiéme bonheur est la felicitas creata, qui est accessible a I’homme
dans la mesure ol celui-ci est créé. Ce bonheur appartient donc a la sphere des
étres qui participent au bien de leur créateur, en tant que créatures. Il ne fait
pas de doute que, malgré son imperfection de nature, le bonheur créé soit le
plus parfait des biens créés désirés et recherchés par ’homme . En ce sens,
le Ps.-Peckham précise que la qualité de «souverain parfait» (perfectissimum)
qu’Aristote attribue au bien, a savoir au bonheur, peut se dire «de maniere
absolue» (perfectissimum simpliciter), mais aussi «en relation au genre» de la

0 Lect. X1V, q. 1, F f. 221b, O f. 18va: «Bonum per essentiam ut prima causa,
bonum per participationem sicut omnis creatura. Similiter dicendum de beatitudine,
unde beatitudo quod est bonum per essentiam prima causa est et hec una et hec est
forma sicut exemplar et ideo non predicatur de creaturis. Sed beatitudo quae est bonum
per participationem haec est bonum creatum et de hac est loqui dupliciter [...] ipsa enim
considerata in sua causa una est, ipsa uero considerata in recipientibus multa est».

3 Lect. XV, q. 6, O f. 20vb: «le bonheur descend immeédiatement de la premiére
cause [...] et cela selon les mérites qui sont différents en chacun» («felicitas est a prima
causa immediate [...] et hoc secundum merita, quae in diversis diversa sunt»).

32 Lect. X, q. 5, F f. 17va, O f. 15rb: [le bonheur] selon son essence [...] ne dépend
d’aucune fagon de notre action mais seulement de la premiére cause» («[felicitas]
secundum suam essentiam [...] nullo modo dependet ab operatione nostra sed solum a
prima causa»).

3 Ibid., q. 4, F f. 17va, O f. 15ra: «a propos du bonheur créé : il est dit étre le
bien le plus parfait, mais ‘le plus parfait’ se dit soit absolument, soit dans un genre, et
je dis que I’étre créé ne prend pas part a ’absoluement parfait ; il participe par contre
au parfait qui appartient a un genre. Et rien n’est plus parfait que 1’absolument parfait,
mais seul le premier principe est ainsi parfait, alors que quelque chose peut bien étre
plus parfait que ce qui est le plus parfait dans un genre, comme il est clair que quelque
chose peut étre absolument antérieur par rapport a4 ce qui est premier dans un genre.
C’est donc ainsi que nous disons que le bonheur créé est le plus parfait» («de felicitate
creata et illa dicitur bonum perfectissimum, sed perfectissimum dicitur aut simpliciter
aut in genere, et dico quod esse creatum non compatitur secum perfectum simpliciter,
compatitur tamen perfectum in genere. Et perfectissimo simpliciter nihil est perfectius,
sed sic solum Primum est perfectissumum, sed perfectissimo in genere bene potest esse
aliquid perfectius, sicut patet quod primo in genere potest esse aliquid prius simpliciter.
Et sic dicimus felicitatem creatam esse perfectissimumy).



322 IRENE ZAVATTERO

perfection absolue (perfectissimum in genere). Dans cette deuxiéme catégorie
se trouve le bonheur créé: il est le bien le plus parfait a I’intérieur du genre des
biens parfaits et il coincide, selon le Ps.-Peckham, avec le bonheur créé dont
traite Aristote>*.

Le Ps.-Peckham utilise la distinction entre «bien divin-bonheur incréé»
et «bien humain-bonheur créé» pour préciser deux manieres d’aborder la
question du bonheur en éthique™. La premiére approche est exclusivement
théorique, elle considere le bonheur comme substance et donc comme 1’objet
d’une «éthique spéculative». La seconde approche envisage ’aspect pratique,
elle considere le bonheur comme activité et donc comme le but d’une «éthique
pratique» qui valorise les actions humaines et les vertus dans le processus de
réalisation du bonheur créé *.

Ces quelques points signalent, d’une part, ’effort du Ps.-Peckham pour
conserver un role actif a I’homme : dans la sphere du créé, I’homme est capable
d’ceuvrer a un bonheur parfait dans son genre. D’autre part, le maitre adhere a une
sorte de «théologie éthique», comme 1’a nommée Wieland, «pour laquelle Dieu
est la quintessence du bonheur» " ; cette théologisation de 1’éthique est a I’ccuvre
également dans le Commentaire de Paris, dans le Commentaire de Naples et
dans les textes didascaliques contemporains — comme nous 1’avons précisé **.

Plusieurs passages dans lesquels le maitre parle de la divina providentia
attestent de 1’assimilation du bonheur absolument parfait non seulement a la
premiére cause — selon la terminologie du Livre des causes — mais aussi au
Dieu de la doctrine chrétienne’®. Par exemple, a la question «Est-ce que la
providence est la cause efficiente du bonheur?», le Ps.-Peckham répond que «le
bonheur, en tant qu’étre créé excellent, doit étre 1’effet de la meilleure cause,
c’est-a-dire de Dieu ou de la divine providence» .

* La méme idée se trouve dans le Guide de I’étudiant qui distingue entre felicitas
incausata et felicitas causata (CL. LAFLEUR, avec la collaboration de J. CARRIER, Le
«Guide de [’étudiant» d’un maitre anonyme de la Faculté des arts de Paris au XIIF
siécle. Edition critique provisoire du ms. Barcelona, Arxiu de la Corona d’Aragé, Ripoll
109, fol. 134ra-158va, Québec, Faculté de philosophie 1992, § 92).

* G. WIELAND, op. cit., p. 173.

* Prol., F f. 2ra, O f. 2vb: «le bonheur [...]. en ce qui concerne sa substance, n’est
pas caus€ par notre action, bien que, en ce qui concerne son acte ou Son union a nous,
il soit causé¢ par notre action» («felicitas [...] quo ad suam substantiam non causetur ab
opere nostro, tamen quo ad suum actum vel suam unionem ad nos causatur ab opere
nostro»).

37 G. WIELAND, op. cit., p. 173.

8 Cf la Divisio scientiarum d’ Arnoul de Provence, cité n. 29, et le «Guide de 1’étu-
diant», cité n. 54.

¥ Cf. n. 46.

8 Lect. XV, q. 6, O f. 20vb: «Est-ce que la providence est la cause efficiente du
bonheur? [...] le bonheur, en tant que le meilleur étre créé, doit étre I’effet de la meilleure
cause, ¢’est-a-dire de Dieu ou de la divine providence» («Utrum providentia causa sit
efficiens felicitatis? [...] cum felicitas sit optimum creatum, debet esse effectus optimi;
hoc autem deus siue prouidentia diuina»).



LE BONHEUR PARFAIT 323

En conclusion, méme si le commentateur distingue souvent les points de
vue théologique et philosophique et valorise I’agir humain en suivant Aristote,
il reste tres fidele a la tradition chrétienne au sujet de la définition du bonheur
parfait®'.

Une lecture divergente : le commentaire de Robert Kilwardby

Comme les spécialistes 1’ont remarqué, le commentaire a 1’ethica nova
et vetus de Robert Kilwardby adopte une démarche tout a fait différente **.
Kilwardby est I’'un des maitres les plus importants de 1’Université d’Oxford au
XIII¢ siecle. Il a étudié les arts a Paris entre 1237 et 1245 et, I’un des premiers
de sa génération, il a donné un enseignement complet sur Aristote. Connu pour
ses travaux de logique, il sera maitre régent en théologie a Oxford (1256-1261)
puis archevéque de Cantorbéry (1272). En commentant I’EN (probablement
avant d’entrer dans 1’ordre dominicain), il fait preuve d’une grande fidélité
vis-a-vis du texte d’Aristote. Cette attitude s’explique, en partie du moins, par
le genre littéraire adopté : Kilwardby rédige une exposition littérale de I’EN et
non pas un commentaire cum quaestionibus. 1l ne fait cependant aucun doute
que Kilwardby posséde une connaissance précise de I'EN et probablement des
théories professées par les autres commentateurs et théologiens de I’époque; il
semble parfois en souligner les erreurs.

Orienté par I’objectif d’exposer la fittera d’ Aristote sans trop de digressions,
Kilwardby rejette comme non pertinente 1’idée platonicienne selon laquelle le
bonheur est le bien supréme envisagé comme le bien en soi qui cause la bonté
des autres biens: cette idée est pertinente s’il est question du bien supréme
absolument incausé, mais elle est fallacieuse dans le contexte de I'EN, car
Aristote y discute du souverain bien humain, qui est créé®. Kilwardby semble

61 Cette fidélité est aussi manifeste lorsqu’il traite de la vie future, qui est la forme
de vie ou se réalise le désir humain du bien incréé: Lect. 111, q. 1, F ff. 6vb-Tra: «Le
but ou la fin du désir humain est double: 'un, celui dont on parle, appartient a la vie
[présente] et de cette facon le bien créé peut étre le but ou la fin du désir humain; I'autre
appartient a la vie future [la patrie céleste] et, en ce sens, seulement le bien incréé est le
but du désir humain» («duplex est finis uel terminus humani desiderii: unus qui est in
uita et de hoc loquitur, et hoc modo bonum creatum potest esse finis vel terminus eius;
alius qui est in patria et sic solum bonum increatum terminus est eius»).

62 Ce commentaire est transmis par le manuscrit (C =) Cambridge, Peterhouse 206.
ff. 285ra-307vb et, en partie, par le ms. (Pr =) Praga, Univ. IIl F 10, ff. lra-11vb. Je
remercie Anthony Celano d’avoir mis 4 ma disposition son édition critique en cours de
publication.

8 Cf. 287rb; Pr f. 3va: «Ensuite [Aristote] mentionne un avis partiellement faux en
disant que certains ont pensé que le bien le plus haut est quelque chose de séparé de ces
[choses], quelque existant par soi qui est cause de la bonté en toutes choses [...] — ce qui
est partiellement vrai. En effet, si [’on parle du bien le plus haut absolument incréé, cet
avis est vrai ; par contre si I’on parle du bien humain le plus haut, qui est créé et dont
parle ici Aristote, il n’est pas vrai» («Deinde dat opinionem in parte falsam dicens quod



324 IRENE ZAVATTERO

donc bien admettre que le premier principe coincide avec le bonheur, mais il
n’en parle pas, car Aristote rejette cette conception (1095a26-28). Bien que,
dans un autre passage, le maitre trahisse quelque adhésion a la doctrine théolo-
gique en disant que le bonheur est une chose «hautement divine et provenant
de Dieu» *, toute son explication se fonde sur la définition du bonheur comme
bonum operabile, ¢’ est-a-dire un bien que I’homme peut atteindre au moyen de
ses propres opérations %.

La limitation du champ de I’enquéte au seul bien créé, et donc au bonheur
réalisable par I’homme, écarte toute discussion sur le bonheur incréé et sur la
possibilité ou la modalité d’acquisition d’un bonheur si parfait et transcendant.
Le bonheur décrit par Aristote est néanmoins partait, car il est le plus haut bien
que I’homme puisse réaliser par une activité parfaite selon la vertu (1102a5). En
effet, Kilwardby explique que les actions produites selon la vertu, qui sont les
plus constantes et les plus parfaites, conditionnent le bonheur® ; en agissant de
maniére vertueuse, les hommes «vivants» peuvent étre tout a fait heureux ¢’. Le
maitre réfute ainsi !'interprétation des commentateurs selon lesquels Aristote
congoit le bonheur de maniere incomplete. Il précise en revanche que le bonheur
parfaitement accompli caractérise la vie politique, dont la science politique
(doctrina civilis) s’occupe. Aristote ne traite du bonheur que dans ce contexte.
La théorie politique exposée dans I’EN n’a pas de pertinence théologique : elle ne
concerne en rien le probléme de la vie apres la mort, notamment la question de la
béatitude, de sa limitation & I’dme ou de son extension & toute la personne %,

quidam existimaverunt summum bonum esse aliquod separatum ab hiis, existens aliquid
per se quod est causa bonitatis in omnibus istis [...] quae in parte vera est. Ipsa enim
loquendo de summo bono simpliciter incausato est vera; loquendo autem de summo
bono humano quod est creatum, de quo intendit hic Aristoteles, non est vera»).

% Cf. 291vb: «bien que le bonheur ne soit pas tout a fait insuiflé par dicu mais
plutdt par une certaine vertu ou enseignement ou habitude, il semble assurément étre
divin et procéder de dieu» («[...] etsi felicitas non sit a deo penitus immissa, sed propter
quamdam uirtutem aut disciplinam aut assuetudinem, adhuc uidetur esse ualde diuinum
et <a> deo procedente»).

8 Cf. 289va: «Il faut remarquer qu’il [Aristote] dit que ce bien est praticable, de
méme qu’il veut que ’homme puisse I’obtenir par ses actions» («Notandum quod dicit
[Aristoteles] quod illud bonum est operabile tamquam velit quod homo posset consequi
illud per suas operationes»).

8 Cf. 292vb: «vu que le bonheur est un bien éminemment constant concernant
les actions humaines, comme il est €tabli, il est raisonnable qu’il concerne les actions
humaines constantes et parfaites au plus haut degré» («cum felicitas sit bonum constan-
tissimum existens circa operaciones humanas, ut prehabitum est, racionale est ut sit circa
operaciones humanas constantissimas et perfectissimas»).

8 Cf. 293ra, Pr. f. 9rb: «selon lui [Aristote] certains vivants sont complétement
heureux, ce qui va contre I’opinion de ceux qui disent qu’Aristote ne veut pas rendre
le vivant heureux, sinon de fagon incompléte» («secundum ipsum [Aristotelem] aliqui
viventes sunt felices simpliciter, quod est contra eos qui dicunt Aristotelem nolle
viventem felicitari, nisi incomplete»).

% Cf. 293va, Pr. f. 9vb: «[Aristote] qualifie toujours et partout [le bonheur] d’acte
parfait en accord avec la vertu. C’est pourquoi ne vise-t-il peut-étre que le bonheur qui



LE BONHEUR PARFAIT 325

A partir de ces quelques remarques, on peut constater que Kilwardby fut
un interprete fidele des positions aristotéliciennes et qu’il sut évaluer de fagon
critique les interprétations de ses collégues commentateurs. Ainsi il anticipe les
commentateurs de la seconde partie du XIII° siecle qui, pourtant, a la différence
de Kilwardby, disposaient du texte complet de I’EN et donc d’une possibilité
majeure d’appréhender correctement 1’éthique aristotélicienne.

Remarques conclusives

Pour conclure cette bréve analyse, il faut relever que l’identification
du bonheur & Dieu, professée par tous les commentateurs a I’exclusion de
Kilwardby, engendre une réflexion métaphysique. Les premiers commen-
tateurs de I’EN mobilisent et composent des données néoplatoniciennes,
qu’ils empruntent au péripatétisme arabe du Livre des causes, et des données
théologiques, dont la principale source est Augustin. Ils adhérent ainsi au
paradigme chrétien élaboré durant les siecles précédents, qui avait finalisé la
réflexion éthique par la théologie. Ils identifient en effet le souverain bien dont
parle Aristote au début de ’EN a Dieu. Ils conduisent leurs réflexions dans
une perspective métaphysique, sans se limiter aux seuls aspects pratiques de
I’éthique et au seul souverain bien ‘terrestre’ et humain, comme le voulait le
Stagirite. L’idée d’un bien parfait et transcendant I’homme I’emporte sur I’idée
d’un bien operabile par ’homme. Le bonheur devient une entité séparée du point
de vue ontologique, donc inaccessible a I’homme sans 1’aide de la divinité. Ces
éléments doctrinaux sont aux antipodes de la théorie éthique d’ Aristote et sont
difficilement conciliables avec elle. Selon Aristote, I’homme est ’auteur de
son bonheur. La stratégie des auteurs du Commentaire de Paris et du Commen-
taire de Naples, qui définissent le bien supréme séparé comme le seul vrai
bonheur, consiste a rechercher un accord entre la dimension transcendante du
bonheur et la dimension pratique de 1’agir humain. Ce projet entraine les deux
commentateurs dans des incohérences doctrinales. Le maitre du Commen-
taire de Paris affirme que le bonheur s’unit & ’homme, mais également que
I’homme est capable de s unir a lui par une «connaissance amoureuse». Cette
optique engendre aussi des interprétations déviantes de la théorie d’Aristote:
pour le commentateur de Naples par exemple, le bonheur se réalise dans la
vie future. La solution proposée par le Ps.-Peckham est plus efficace, car elle

est dit ‘vie’ selon la modalité de la doctrine civile ; et la doctrine civile ne doit proba-
blement pas s’occuper d’un autre bonheur. En effet, le probléme demandant si, aprés la
mort, ’ame ou tout I’homme est béatifié, ne concerne probablement pas cette doctrine et
n’est pas traité par Aristote» («[Aristoteles] semper et ubique vocat [felicitatem] actum
perfectum secundum virtutem. Unde forte non intendit de illa felicitate nisi que dicitur
vita secundum modum doctrine civilis; nec debuit forte doctrina civilis de alia felicitate
pertractari. Utrum enim post mortem felicitetur anima vel totus homo forte non pertinet
ad ipsam, nec hoc determinat Aristoteles»).



326 IRENE ZAVATTERO

tient ensemble les deux dimensions: le bonheur incréé demeure inaccessible
dans sa transcendance, tandis que le bonheur créé est le bonheur réalisable
par I’homme; la dimension métaphysique entretient le méme rapport a la
dimension pratique que le créateur aux créatures.

Les solutions proposées par ces trois maitres peuvent étre interprétées
comme une tentative — considérée parfois comme «candide» par la critique ®
— d’accorder les positions théologiques et philosophiques courantes: le dernier
effort de conciliation «entre une théologie pétrie de tradition augustinienne
et une philosophie novatrice se réclamant d’Aristote» ™, avant I’éclatement
du conflit aboutissant au syllabus de 1277. Toutefois les maitres, notamment
I"auteur du Commentaire de Paris et le Ps.-Peckham, présentent souvent une
confrontation explicite entre solutions théologiques et philosophiques, au
moyen des formules secundum theologos et secundum philosophos™. Cette
confrontation apparait comme une €bauche de séparation entre les deux disci-
plines et signale une prise de conscience progressive de la littera d’ Aristote,
ainsi que de sa divergence essentielle par rapport au paradigme chrétien. De
toute évidence, les deux démarches cohabitent ; les commentaires de Paris, de
Naples et du Ps.-Peckham témoignent des difficultés théoriques et méthodo-
logiques rencontrées par les érudits de la premiére moitié du XIII® siecle a la
lecture de 1’éthique aristotélicienne.

En outre, il ne faut pas oublier que ces commentaires sont le fruit de I’ensei-
gnement de I’EN par les maitres és arts, probablement a partir de 1215. Les
statuts de la faculté des arts parisienne permettaient alors 1’enseignement de
I’éthique pendant les jours fériés. Les maitres expliquaient I’éthique d’ Aristote
aux étudiants avec des outils conceptuels empruntés a la morale chrétienne
€¢laborée par Augustin ainsi qu’au péripatétisme gréco-arabe. Les auteurs des
commentaires de Paris, de Naples et du Ps.-Peckham ne peuvent faire 1’éco-
nomie d’une discussion approfondie des concepts, dans les quaestiones qu’ils
organisent autour du texte d’ Aristote. Cette méthode, typique de |’enseignement
universitaire, les éloigne souvent du texte qu’ils commentent, dont ils peinent a
pénétrer le sens ou, peut-étre, a accepter le contenu révolutionnaire — difficulté
a laquelle il faut ajouter le mauvais état de la traduction latine dont ils disposent
(ethica nova et vetus), corrompue et grevée d’ajouts 2.

Robert Kilwardby ignore par contre le probleme de 1’accord entre les
paradigmes chrétien et aristotélicien en écartant de la discussion les idées qui
ne sont pas pertinentes pour I’EN et en choisissant la technique de ’exposition

% R.A. GAUTHIER, «Arnoul de Provence et la doctrine de la fronesis, vertu mystique
supréme», Revue du Moyen Age latin, 19, 1963, p. 135-170, citation a p. 162.

™ Q. LotTiN, Psychologie et morale a la Faculté des arts aux approches de 1250,
in Id., Psychologie et morale aux Xlle et Xllle siécles, Louvain-Gembloux, J. Duculot,
1942, vol. I, p. 505-534, pour la citation p. 534

™' Sur ce sujet, voir les études citées a la note 9.

2 Voir R.-A. GAUTHIER, op. cit., p. 71-77 et 1. Zavattero, I primi commentatori latini
dell’Ethica Nicomachea: interpreti fedeli di Aristotele?, in: M. Pereira, P. Bernardini
(éds.), I manoscritti e la filosofia, Siena 2008 (sous presse).



LE BONHEUR PARFAIT 327

littérale, sans questions. Ces choix méthodologiques témoignent d’une meilleure
connaissance de ’enjeu doctrinal de I’EN et d’une intuition nouvelle, celle de
I’autonomie de la science philosophique. Par conséquent, le commentaire de
Kilwardby se distingue par 1’exclusion de toute interprétation métaphysique,
au bénéfice d’une exposition fidele de I’EN. Son appartenance a ce groupe de
commentaires ne résulte que de criteres chronologiques et textuels — il porte
sur les premiéres traductions de I’EN, ’ethica nova et vetus, antérieures a la
traduction complete réalisée par Robert Grosseteste vers 1246-1247 ; du point
de vue théorique, il anticipe les commentaires de la seconde moitié du XIII®
siecle.






	Le bonheur parfait dans les premiers commentaires latins de l'Éthique à Nicomaque

