
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 57 (2007)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 139 (2007). P. 259-287

BIBLIOGRAPHIE

C. Macé, G. van Riel (eds.), Platonic Ideas and Concept Formation in Ancient Histoire de

and Medieval Thought, Leuven University Press, Leuven 2004, p. xxv + 'a philosophie

259 p.

Ce volume est une Festschrift en l'honneur de Carlos Steel, professeur à l'université
de Louvain et directeur du centre De Wulf-Mansion pour la philosophie antique et
médiévale. Tous les antiquisants connaissent l'ampleur de la production scientifique de ce
savant, qui a consacré ses recherches surtout au néoplatonisme et à sa Wirkungsgeschichte
au Moyen Age. De cette ampleur témoigne la bibliographie qui ouvre le volume (p.xi-
xxv): un inventaire comprenant 158 éléments, entre articles, traductions, et volumes
rédigés ou édités par Steel de 1972 à 2004. Un thème récurrent dans les travaux de
Steel est la réception de la théorie platonicienne des idées dans l'Antiquité tardive et
au Moyen Age: tel est aussi le sujet des articles qui composent ce volume. Il s'agit de

onze essais de longueur à peu près égale, répartis en trois chapitres. Dans le premier.
Problems of the Theory of Forms (p. 7-80), sont abordés quelques-uns des problèmes
ontologiques que la théorie des idées posa aux interprètes et aux philosophes anciens et
médiévaux. Pieter d'Hoine (Four Problems Concerning the Theory of Ideas : Proclus.
Syrianus and the Ancient Commentaries on the Parmenides, p. 9-29) discute quelques
passages du Commentaire sur le Parmenide par Proclus, et souligne l'importance de ce
dialogue dans la formation de la lecture néoplatonicienne de la théorie des idées. Jan

Opsomer (Syrianus on Homonymy and Forms, p. 31-50) examine la fonction de l'homonymie

dans l'argument que Syrianus utilise pour défendre la théorie des idées contre les

critiques d'Aristote, et notamment contre l'argument du troisième homme. Griet Galle et
Guy Guldentops (Ferrandus Hispanus on Ideas, p. 51 -80) analysent le Commentaire sitila

Métaphysique de Ferrandus Hispanus, un philosophe mineur du XIIP-XIV' siècle, qui
repropose contre les idées les arguments d'Aristote et d'Averroès; l'article est enrichi
par un appendice contenant une édition critique de dix-sept extraits du Commentaire.
Le deuxième chapitre, Platonic Forms and Concept Formation (p. 81-169), comprend
cinq essais qui abordent en revanche quelques problèmes épistémologiques posés par la
théorie des idées. Christoph Helmig (What is the Systematic Place ofAbstraction and
Concept Formation in Plato's Philosophy? Ancient and Modern Readings o/Phaedrus
249 b-c, p. 83-97) présente et discute la solution que les néoplatoniciens donnèrent à la

difficulté soulevée par un passage du Phèdre, où Platon semble accorder un rôle crucial
à l'abstraction (et donc à la sensation) dans la connaissance. Richard Sorabji (Aristotle's
Perceptual Functions Permeated by Platonist Reason, p. 99-117) montre comment les

interprètes néoplatoniciens d'Aristote parviennent à attribuer un caractère rationnel aux
fonctions cognitives qui pour le Stagirite sont le résultat de la seule perception. Andreas
Speer (The Epistemic Circle: Thomas Aquinas on the Foundation ofKnowledge, p. 119-

132) discute la position de Thomas d'Aquin par rapport à la question du fondement
de la connaissance, et montre comment le philosophe parvient à réfuter les arguments
de ceux qui nient la possibilité de trouver un fondement absolu pour ce savoir et le
qualifient donc de circulaire. Jan A. Aertsen (The Concept of Transcendens in the Middle
Ages: What Is Beyond and What Is Common, p. 133-153) se penche sur l'histoire du

mot transcendens, qui indique au Moyen Âge ce qui est au-delà de tout être, c.-à-d.
Dieu, mais aussi ce qui transcende la multiplicité catégorielle des choses (et que nous



260 BIBLIOGRAPHIE

qualifierions plutôt de trascendantal, en utilisant un terme qui ne se trouve pourtant
pas dans les textes médiévaux). Robbert van den Berg "A Remark ofGenius and Well

Worthy of Platonic Principles": Proclus' Criticism of Porphyry's Semantic Theory,
p. 155-169) examine la réfutation proclusienne de la théorie sémantique de Porphyre:
à la logique aristotélicienne, dont la théorie de Porphyre et inspirée, Proclus oppose
et préfère la dialectique platonicienne, avec laquelle cette théorie est inconciliable.
Le troisième chapitre, Theological Concepts (p. 171-232), est consacré à l'analyse
des rapports entre la théorie des idées et la théologie. Keimpe Algra (Eternity and the

Concept of God in Early Stoicism, p. 173-190) démontre que l'éternité est, pour les

stoïciens, un des caractères de la divinité et de la notion de divinité que tous les hommes
se forment par nature. Luc Brisson (Kronos, Summit of the Intellective Hebdomad in
Proclus' Interpretation of the Chaldean Oracles, p. 191-210) montre comment Proclus

parvient à donner une signification philosophique à la figure de Kronos en mélangeant
un passage du Cratyle avec quelques fragments des Oracles Chaldaïques. Martin W. F.

Stone (Making Sense of Thomas Aquinas in the Sixteenth Century: Domingo de Soto

on the Natural Desire to See God, p. 211-232) analyse enfin un aspect de la pensée du
dominicain espagnol Domingo de Soto qui, au seizième siècle, essaie de clarifier la

doctrine thomiste sur le désir naturel de voir Dieu (c'est-à-dire en connaître l'essence) à

l'aide des écrits de Duns Scot. Une bibliographie et l'index des noms closent le volume,
qui mérite également un éloge pour sa correction typographique.

Davide Del Forno

Robert Müller, Les stoïciens. La liberté et l'ordre du monde (Bibliothèque des

philosophies), Paris, Vrin, 2006, 290 p.

L'ouvrage de R. Mulier était attendu. En effet, il n'existe pas en français de

monographie récente tenant compte des travaux de ces vingt dernières années et traitant
du Portique dans son ensemble. La structure de l'ouvrage est simple: après un premier
chapitre sur «l'école stoïcienne», présentant une première partie historique (de Zenon à

Marc Aurèle) suivie de l'exposé des «caractères généraux» de la doctrine, se déploient,
en trois chapitres, les trois parties de la philosophie dans l'ordre physique, logique et

éthique. Une bibliographie et un index des noms propres closent l'ouvrage. Dans son
introduction et dans le premier chapitre l'auteur souligne à juste titre les problèmes
méthodologiques auxquels est confronté l'interprète du Stoïcisme antique. L'ancien et

le moyen stoïcisme ne sont représentés que par des fragments, souvent transmis par
des adversaires; seul le stoïcisme d'époque impériale nous est accessible à travers des

textes authentiques (les plus connus sont ceux de Sénèque, Epictète et Marc Aurèle). Ce

déséquilibre peut être la source d'une appréciation erronée ou discutable sur l'ensemble
du stoïcisme. Par ailleurs, l'auteur insiste sur le caractère fortement systématique de

la doctrine stoïcienne («une des plus systématiques que la philosophie ait produites»
p. 11). On sait que la solidarité organique des parties de la philosophie s'est exprimée
dans plusieurs analogies célèbres (l'œuf, l'animal ; cf. p. 54). Ce trait fondamental de la

doctrine peut entraîner quelques paradoxes. En effet, cela n'a pas empêché le Stoïcisme
de se modifier dans son histoire - l'auteur hésite à parler d'évolution -, en partie pour
répondre aux objections des adversaires. Et l'histoire de cette philosophie n'est pas
monolithique; les individualités originales n'ont pas manqué (Ariston, Hérillos). Qui
plus est, la doctrine a fini par se fragmenter en thèses absorbées par des philosophies



BIBLIOGRAPHIE 261

étrangères (néoplatonisme, christianisme). Dans son exposé de la doctrine, l'auteur a

choisi un compromis entre une présentation purement historique ou chronologique et un
développement systématique (l'auteur se démarque ainsi d'une entreprise récente, celle
de Frédérique Ildefonse, qui a déjà publié Les Stoïciens I. Zenon, Cléanthe, Chrysippe,
(Collection Figures du savoir, 25), Paris, Les Belles Lettres, 2000, 226 p.). On pourrait
s'étonner de voir traiter sous forme de conclusion générale (p. 255 sq.) la question de la

liberté et du déterminisme. On y verra plutôt le parti justifié de souligner l'importance
centrale que revêt cette problématique aussi bien chez les Stoïciens eux-mêmes que
chez leurs adversaires. D'ailleurs, cette question met en jeu précisément chacune des

trois parties de la philosophie: la physique, pour le problème du destin, la logique,

pour l'assentiment et évidemment l'éthique (l'action droite, les passions, les éloges et
les blâmes, les rétributions en général etc.). Notons qu'il ne s'agit pas à proprement
parler d'une introduction, malgré ce que laisse entendre l'auteur (p. 15), mais plutôt
d'un excellent outil de travail général, qui ouvre aux discussions de problèmes plus
particuliers. Pour finir nous énoncerons quelques critiques formelles. Malgré une table
des matières détaillée, il manque un index des notions qui faciliterait la consultation.
Il aurait aussi fallu signaler dans la bibliographie, sur la question centrale et si difficile
de la liberté, l'ouvrage indispensable de Susanne Bobzien, Determinism and Freedom
in Stoic Philosophy, Oxford, Clarendon Press, 1998, 441 p. L'ouvrage est soigné (on
regrettera d'autant plus l'orthographe aberrante du titre sur la page de couverture) et, par
l'abondance des notes, répond aux exigences scientifiques.

Jean-Pierre Schneider

Augustin, Discours sur les Psaumes I, Du psaume 1 au psaume 80, Paris,

Cerf/Sagesses chrétiennes, 2007, 1590 p.; Discours sur les Psaumes H,

Du psaume 81 au psaume 150, Paris, Cerf/Sagesses chrétiennes, 2007,
1486 p.

Francois Dolbeau, Augustin et la prédication en Afrique, Recherches sur
divers sermons authentiques, apocryphes ou anonymes (Collection des

Etudes Augustiniennes, Série Antiquité 179), Paris, Institut d'Études

Augustiniennes, 2005, 686 p.

Le Commentaire des Psaumes d'Augustin est ajuste titre considéré comme l'un des

exposés les plus beaux et les plus importants sur le Psautier de David que nous ayons
reçu, et qui reste jusqu'à aujourd'hui une source d'inspiration unique à laquelle boivent
tous les assoiffés de Dieu. Comme le dit Jean-Louis Chrétien dans l'introduction à cette
édition, «celui qui entre dans cette cathédrale s'engage dans une extraordinaire aventure
spirituelle, biblique et poétique, dont il ne sortira pas tout à fait le même homme que
celui qui y aura pénétré». Comme aucune traduction nouvelle de ce commentaire n'a été

refaite dernièrement, et pour ne pas laisser cette œuvre dans l'oubli, la traduction qui est

ici republiée intégralement est celle qui avait paru dans les Œuvres complètes de saint
Augustin, publiées à Bar-le-Duc de 1864 à 1873. Tout en ayant son charme d'époque,
elle date tout de même un peu, et n'a pas les exigences d'une traduction actuelle. La clé
de l'interprétation des Psaumes, pour Augustin, est que celui qui parle dans les Psaumes,
c'est le Christ, le Roi messianique, et plus encore le Serviteur de Dieu qui s'est chargé
des péchés du monde. C'est en lui que tous nous sommes invités à prier, car c'est le



262 BIBLIOGRAPHIE

Christ, solidaire avec nous, qui implore le pardon pour nos fautes. Il y en a «Un seul»

qui appelle, qui prie: il est écrasé par le mal, il est persécuté, mais il demeure l'élu de

Dieu. Cet «Un seul» est tout à la fois la multitude des justes, le peuple saint, la nation
d'Israël, mais «dans le Christ». Tout le peuple d'Israël est dans son roi, comme toute la
multitude des persécutés est dans le Serviteur de Dieu. C'est ce que Augustin appelle
le «Christ total», totus Christus, expression par laquelle il désigne le Corps du Christ
considéré dans son ensemble, têtes et membres. Si ce corps est bien un corps, il nous
faut donc considérer l'unité de sa voix, tête et membres étant inséparables et renvoyant
toujours l'un à l'autre. Mais ce n'est pas pour autant qu'Augustin confond tous les plans
et ne prend pas garde, dans l'analyse qu'il fait de chaque verset, à la diversité des parties
de ce Corps : c'est un principe christologique transposé aux voix qui s'expriment : l'unité
à jamais insécable du divin et de l'humain dans le Christ ne signifie ni une confusion ni
un mélange de l'humain et du divin. Et l'échange des voix n'est pas non plus la perte
de leur timbre singulier. «Toutefois, remarque J.-L. Chrétien, si claires que soient les

précisions d'Augustin, le lecteur, dans l'épaisseur du commentaire, finit parfois par être

pris d'une sorte de vertige, où il ne sait plus très bien qui parle, David, le peuple d'Israël,
le Christ, l'Eglise, nous-mêmes. Ce vertige est un bienheureux vertige: il ne forme pas
celui de la perte du sens, mais celui de la croissance du sens» (Cf. p. 18). «Lis peu, mais
attarde-toi», disent toutes les règles de lectures anciennes de la Bible, et c'est bien ce
conseil qu'il faut aussi appliquer à la lecture de ce commentaire du Maître d'Hippone
pour le lire avec profit.

— François Dolbeau, qui a eu le privilège d'être le premier, depuis le Moyen-
Âge, à retrouver dans un sermonnaire manuscrit de Mayence de la deuxième moitié
du XV siècle vingt-six sermons totalement ou partiellement inconnus d'Augustin, ne

pouvait pas avoir de plus généreux projet que de rassembler les trente études parues
au fil des années qui ont suivi cette découverte dans différentes revues et ouvrages
collectifs difficiles d'accès et qui constituent les enquêtes scientifiques diverses qu'il
a menées pour en préparer l'édition princeps. Dans les premières. l'A. s'interroge tout
d'abord sur l'histoire du recueil de Mayence ou de collections analogues et aborde une
série de questions concernant l'homilétique augustinienne en général: titres, prières
conclusives, modes de transmission, problèmes auxquels est confronté un éditeur de

sermons antiques, c'est-à-dire de discours souvent improvisés, destinés à l'origine à

un auditoire qui voyait les gestes de l'orateur, menacés de banalisation ou de réécriture
durant les générations suivantes. Les combats pastoraux de l'évêque d'Hippone contre
les astrologues, les devins et les guérisseurs font l'objet d'une remarquable analyse et
mise au point. Plusieurs contributions s'attachent au repérage aussi bien de sermons
partiellement cités dans d'autres manuscrits de copistes médiévaux que de textes
pseudépigraphes, dont plusieurs se sont révélés africains ou même contemporains
d'Augustin. Quelques-uns d'entre eux, bien que reconnus inauthentiques par l'analyse
philologique, sont ici publiés pour la première fois, dont un sermon pour l'Ascension,
lequel reflète la pastorale anti-donatiste d'Augustin, un autre pour la fête des martyres
Perpétue et Félicité, ou encore un autre pour l'instruction des catéchumènes. Comme
le dit l'A., «Augustin avait des confrères, l'étude de leur production permet de mieux
évaluer son originalité». Bien qu'il reste encore un énorme travail d'identification de

sermons manuscrits ou de localisation de fragments oratoires d'Augustin livrés sous
forme de citations éparses, la contribution de François Dolbeau est des plus précieuses
et constitue désormais une pièce maîtresse incontournable pour les chercheurs et les

admirateurs de saint Augustin prédicateur. C'est aussi avec le plus grand soin que l'A. a
dressé les index des auteurs et des œuvres, noms propres et manuscrits, lieux, mots latins
et sujets traités dans le cours des articles.

Jean Borel



BIBLIOGRAPHIE 263

Thomas d'Aquin, Abrégé de théologie. Compendium theologiae ou Bref
résumé de théologiepour le frère Raynald, Texte latin de l'édition Léonine,
introduction, traduction française et annotations par Jean-Pierre Torrell,

o.p., Paris, Cerf, 2007, 694 p.

Henri-Dominique Gardeil, Initiation à laphilosophie de saint Thomas d'Aquin,
Introduction, Logique, Cosmologie, Préface par François-Xavier Putallaz

(Initiations), Paris, Cerf, 2007, 424 p.

Henri-Dominique Gardeil, Initiation à laphilosophie de saint Thomas d'Aquin,
Psychologie, Métaphysique (Initiations), Paris, Cerf, 2007, 499 p.

Les traductions que le Père J.-P. Torrell fait depuis plusieurs années des œuvres de

Thomas d'Aquin sont des chefs d'œuvre, et nous l'en félicitons. Avec cette dernière,
c'est la première fois que nous avons une traduction française tout à fait fiable du

Compendium theologiae ou abrégé de théologie, car non seulement elle a été faite sur
l'édition critique dite Léonine (S. Thomae de Aquino, Opera omnia, t. XLII, Rome, 1979,

p. 1-205), ce qui n'était pas le cas des précédentes, mais elle est encore accompagnée
d'annotations infiniment précieuses, dans lesquelles J.-P. Torrell s'est efforcé de rester
dans l'état d'esprit du Maître quand il a rédigé ce livre. «Nous avons essayé, dit-il, de

donner au fur et à mesure toutes les explications nécessaires à la bonne compréhension
du texte pour des lecteurs qui ne sont pas nécessairement des spécialistes En un
mot, et pour répondre à ce qui nous a semblé être l'intention de ce livre, nous avons
tenté de faire de ces notes une espèce de plate-forme de départ pour une recherche plus
poussée sous la direction de saint Thomas lui-même» (Cf. p. 35 sq.). Le résultat est

remarquable. À côté des deux grandes synthèses que sont la Somme contre les Gentils
et la Somme de théologie, l'Abrégé est le témoin d'un effort original pour présenter
sous une forme résumée l'ensemble de la doctrine chrétienne regroupée autour des trois
vertus théologales et l'un des vingt-six livres que Thomas a composé pour répondre à

une demande, en l'occurrence ici celle du frère Raynald. 11 est malheureusement resté

inachevé, en ce sens que Thomas a exposé l'essentiel de ce qui concerne la foi, tout
juste commencé à parler de l'espérance, mais n'a rien écrit au sujet de la charité. Si la

première partie qui prend appui sur les articles du Credo, appartient à la période romaine,
vers 1265-1267, c'est-à-dire peu après la Somme contre les Gentils, la seconde partie,
qui est en relation avec les demandes du Pater et qui est interrompue au chapitre 10, a

probablement été commencée à son retour de Naples en 1272. Dans l'intention du Maître

d'Aquin, ce «bref résumé» est à l'image de «la parole brève», le uerbum abbreviatum,
déclarée par le Seigneur à l'univers en contractant son immensité aux limites de notre
petitesse et se faisant ainsi tout à tous. C'est donc cette même préoccupation qu'il fait
sienne dans ce livre, car pour Thomas, c'est cela le sens et la primauté de l'amour.
L'ouvrage a été composé avec le plus grand soin, il reproduit en page de gauche le texte
de la Léonine, mais sans l'apparat critique, et donne en page de droite la traduction
ciselée du P. Torrell. Une bibliographie succincte, mais essentielle, est donnée à la fin du
livre avec la table analytique, l'index du texte latin et de ses notes, les lieux parallèles
cités ou mentionnés dans les annotations et un index du texte français, de l'introduction
et des annotations, ce qui en fait en conclusion le manuel de référence par excellence.

— Pourquoi faire reparaître aujourd'hui les quatre volumes d'introduction à la

pensée de Thomas d'Aquin que le Père Gardeil avait publiés en 1952-1953, alors même

que les études thomasiennes se sont tellement renouvelées depuis lors À cette question,
François-Xavier Putallaz, dans son introduction, répond : «la raison la plus profonde
me semble être la volonté d'insérer les démarches thomistes actuelles dans la pâte de la

tradition commune, en évitant un double écueil, celui de tomber dans le traditionalisme



264 BIBLIOGRAPHIE

nostalgique d'un thomisme rigide où l'œuvre de l'Aquinate apparaît garantie par la
sanction magistérielle, et contenant, sous forme de thèses immuables, formulées une
fois pour toutes, l'expression définitive du savoir théologique et philosophique [...],
et le second qui en est issu, lequel consisterait à croire qu'il suffit de se libérer de

cette tradition-là et de son histoire, pour faire œuvre de pionnier [...].» (Cf. p. X sq.).
L'œuvre de Thomas d'Aquin étant elle-même de celles qui attestent qu'une tradition
ne se maintient vivante que par une perpétuelle renaissance spirituelle, autrement dit
que l'esprit traditionnel ne reste un esprit qu'en étant un esprit créateur et que, faute de

cet esprit créateur, la tradition ne serait plus qu'un cortège funèbre, remettre dans les

mains des étudiants ou lecteurs intéressés le manuel thomiste du P. Gardeil se comprend
dans ce mouvement d'herméneutique et d'inspiration continue, jamais définitif ni clos.
«Témoin d'une manière de lire Thomas d'Aquin propre à la France dominicaine des
années 50, il est comme une charnière entre d'un côté certaines tendances malheureuses
et fondamentalistes de penser la philosophie et la science thomasiennes, réduites
d'ailleurs à celles d'Aristote, comme s'il s'agissait de la philosophie et de la science
même, et de l'autre côté un appel constant à dégager les principes les plus universels qui
sont au cœur de son œuvre, afin d'en montrer la fécondité pour une compréhension d'un
monde dont la science présentait, déjà, une image déroutante» (P. XI sq.). Puisse donc
cette initiation, par le choix judicieux des textes qu'elle propose et qu'elle explique de
manière aussi claire que nuancée, aider le lecteur à se familiariser avec ce fleuve de vie,
de sagesse et de vérité qu'est l'œuvre du Docteur commun, et à toujours revenir «aux
choses mêmes», puisque l'originalité de toutes les vraies rénovations traditionnelles,
c'est de retrouver chaque fois les origines.

Jean Borel

Paolo Farina, Il disincanto della scienza. Giammaria Ortes (1713-1790):
l'eeeconomia nazionale» contro iLumi, Venezia, Marsilio, 2007, 192 p.

Il s'agit d'une étude de la pensée économique et sociale de l'abbé vénitien à partir
de textes connus et moins connus, avec l'édition critique d'un texte jusqu'ici inédit de la
maturité de Ortes, le Discorso sull 'Economianazionale, qui -bien qu ' inachevé- synthétise
l'ensemble des critiques contre l'économie politique naissante, tant en Angleterre qu'en
France et en Italie, élaborées par Ortes au cours de trente armées d'études. Ce penseur et
érudit du XVIIIe siècle, bien qu'il ne soit pas de tout premier plan, présente la singularité
d'être imprégné par la culture des Lumières dans toutes ses formes, même sceptiques
et libertines, ce qui d'un côté lui a interdit toute dérive réactionnaire et de l'autre lui
a permis d'être un critique implacable de toutes les «impostures» et les «idoles», les

mythes et les illusions de son époque, en particulier du mythe du progrès, d'après lequel,
grâce à Y improvement postulé par Adam Smith, un plus grand bien-être serait possible
et réalisable pour toutes les couches de la société. Ainsi une science typiquement
«moderne» comme l'économie devient étonnamment chez Ortes l'instrument d'une
critique radicale de la société moderne et des pratiques économiques et sociales liées

aux tentatives de réformer la société d'ancien régime. L'étude de l'A. s'inscrit dans
cette tendance aujourd'hui très en vogue d'approfondissement des problématiques du
dix-huitième siècle des «anti-Lumières», une approche qui permet une compréhension
plus riche et articulée du dix-huitième siècle dans son ensemble. Mais si, du point de vue
historiographique, l'enjeu est celui d'une meilleure compréhension du passé, du point de

vue des motivations qui ont poussé l'A. à étudier le dix-huitième siècle il y a clairement
«la tentative de comprendre comment le monde peut être changé et pourra changer et



BIBLIOGRAPHIE 265

quelles forces pourraient faire obstacle à sa transformation.» (p. 11). Et l'A. de citer un

passage d'un ouvrage récent d'E. Scalfari, Attualità dell 'Illuminismo, (Roma-Bari, 2001

qui montre bien quelles sont ses motivations profondes : il y a urgence à comprendre
car «le monde moderne souffre non pas d'un excès, mais d'un manque dramatique de

rationalité, la rationalité est minoritaire, la rationalité va à contre-courant, la rationalité
mériterait d'être récupérée, tant au point de vue historique que philosophique.» (p. 12)

Après une introduction à caractère historiographique, qui pose l'état de la question,
l'ouvrage comprend un premier chapitre («Ortes, Malthus et Marx: nature et histoire»)
où l'A. met en lumière la position particulière de Ortes dans le débat sur l'économie
entre la fin du dix-huitième et le début du dix-neuvième siècle : ni précurseur de Malthus,
ni penseur «paradoxal», «bizarre» ou «excentrique», ainsi qu'on l'a souvent présenté.
Le deuxième chapitre examine les fondements théoriques de la pensée économique de

Ortes, c'est-à-dire la mise en question de cet aspect du mythe du progrès d'après lequel,
en vertu de Y improvement d'Adam Smith, il serait possible de réaliser un plus grand
bien-être pour toutes les couches sociales de la population, et sa relation avec l'économie
pohtique naissante. Le troisième chapitre analyse la relation entre théorie et pratique
chez Ortes, relation qui n'est pas toujours facile et qui montre une certaine tension entre
l'analyse théorique d'une part et les propositions de changements concrets de la réalité
sociale d'autre part. Parmi les questions cruciales abordées on trouve le rapport entre
l'intellectuel et le pouvoir d'un côté et l'opinion publique d'un autre, ce qui permet à

l'A. de mettre Ortes en relation (parfois aussi en contraste, mais pas toujours) avec le

milieu des Lumières en Italie (Pietro Verri et l'école de Milan, Genovesi, Muratori, etc.).
Le quatrième chapitre («Le problème du paupérisme: structure de classe et mécanisme
de fonctionnement de la société») examine un cas concret de rapport entre théorie et

pratique : le problème de la pauvreté et du chômage. L'analyse montre que dans ce

cas précis c'est Ortes, l'adversaire des Lumières, qui se révèle dans sa critique sociale
être plus radical que des intellectuels et réformateurs partisans des Lumières, au point
d'avoir attiré pour cela l'attention du jacobin Custodi, et même de Marx. L'édition de

1774 de Della economia nazionale est celle qui a été utilisée par l'A. pour son étude,
mais il a aussi pris en considération les Lettres éditées à ce sujet à partir de 1778, et
en particulier les lettres inédites, parce qu'elles permettent d'étudier le Discorso
sul! Economia Nazionale tant par rapport aux lectures et interprétations qui en ont été

faites que par rapport à la politique de réformes dans laquelle étaient personnellement
engagés plusieurs des lecteurs de Ortes, comme par exemple le milieu florentin avec
lequel il entra en contact après la parution de / 'Economia nazionale. Ce qui tient à cœur
à l'A. n'est de toute évidence pas seulement la reconstruction de la structure analytique
de l'économie de Ortes, mais aussi et surtout un examen de ses liens avec la réalité
historique de son époque, ce qui devrait permettre une meilleure compréhension de la

pensée de l'abbé vénitien «le délivrant de préjugés d'interprétation persistants, comme
celui de son isolement» (p. 17-18). Cet ouvrage contribue sans doute à éclairer certains

aspects du siècle des Lumières jusqu'ici restés dans l'ombre.

Fabrizio Frigerio

Jacob Rogozinski, Le mol et la chair. Introduction à l'ego-analyse (Passages), Philosophie
Paris, Cerf, Paris, 2006, 368 p. contemporaine

L'audace de la pensée semblait s'être raréfiée dans le champ de la philosophie
française. Des études exégétiques, historiques, philologiques semblaient avoir pris le

pas sur la tendance plutôt innovante et parfois téméraire de la génération de Foucault,



266 BIBLIOGRAPHIE

Deleuze ou Derrida. Cette impression est démentie par la publication d'un ouvrage
d'une ambition et d'une radicalité rarement visées actuellement, Le moi et la chair de

Jacob Rogozinski. L'ouvrage est consacré à la question du rapport de la matière et de

la subjectivité dans une perspective post-phénoménologique, où les figures de Merleau-
Ponty, Henry et Derrida sont les principaux partenaires de pensée. Rogozinski cherche
à formuler les fondements d'une philosophie de l'ego en dépassant toutes les tentatives
d'élimination de la subjectivité dans la philosophie du XXe siècle, en particulier celles
de Heidegger et de Lacan. Il parvient à un motif à la fois énigmatique et prometteur :

celui de restant, censé relier le corps-objet (Körper) et le corps de chair (Leib) dans
la constitution de l'unité du sujet. Par sa tentative de fonder une philosophie de la

subjectivité comme egologie, l'auteur formule des réponses singulières aux questions
contemporaines parmi les plus aiguës, notamment celle de la relation du corps et de

la conscience, celle du fondement de la résistance à l'oppression, ou encore celle de la

perception d'autrui. Le tour de force réussi par Rogozinski est de réhabiliter pleinement
la dimension du sujet si facilement décriée comme «cartésienne» sans pour autant

argumenter pour une conscience transparente à elle-même et sans réduire le sujet à une
conscience qui, comme le disait Merleau-Ponty, ne voit dans les choses que ce qu'elle y
a déjà mis. La stratégie suppose de déconnecter la notion de sujet de celle de conscience,
de ne pas obliger le sujet, pour être un 'je', à s'inscrire dans la stabilité et la permanence
d'une chose, même sans étendue. Après sa critique des «égicides» Heidegger et Lacan,
et une relecture novatrice des Méditations métaphysiques de Descartes, Rogozinski
déploie son «égo-analyse» qui fait l'objet de la seconde moitié de l'ouvrage. Le pari
est de formuler une notion de subjectivité qui rende raison à la fois de la fragmentation
et du morcellement originaire du moi, et aussi de son essentielle et fondamentale
adhérence à lui-même. Le moi doit être envisagé comme «l'unité du multiple», et il
convient de s'affranchir de l'alternative traditionnelle disant que l'espace originaire de

l'ego est nécessairement UN ou n'est pas. C'est au sein même de l'immanence du sujet
qu'il faut décrire l'expérience de l'altérité, et non pas fonder la prise de conscience de

soi-même sur la présence d'un Autre hors de soi («Si je veux savoir qui je suis avant
toute aliénation et toute défiguration, je dois m'efforcer d'écarter toute transcendance»

(p. 147). Ce qui permet au sujet d'être unifié sera dès lors l'unité de son corps sensible
ressenti à travers le toucher et l'expérience du chiasme tactile. Or cette expérience reste
nécessairement entachée d'un écart fondamental, ce qui détermine le fait que la synthèse
du moi est toujours à recommencer. Cet écart constitue l'espace séparant le corps-sujet
du corps-objet, il est le symptôme de sa fragmentation originaire, mais en même temps,
il est la condition de mon ouverture à la véritable altérité, la condition de possibilité
de la transcendance. Rogozinski appelle cet «étranger intime» le Horla, en référence à

Maupassant, et lui attache les affects caractéristiques de la hantise et de l'angoisse par
rapport à la destruction du moi.

Stetan Kristensen

Emmanuel Housset, La vocation de la personne. L'histoire du concept
de personne de sa naissance augustinienne à sa redécouverte
phénoménologique (Epiméthée), Paris, P.U.E, 2007, 514 p.

Si l'on tient compte de la publication, en 1997, de l'ouvrage qui constitua sa
thèse de doctorat. Personne et sujet selon Husserl (Paris, P.U.F.), on peut dire non
seulement que l'intérêt d'Emmanuel Housset pour la question de la personne n'est



BIBLIOGRAPHIE 267

pas nouveau, mais plus encore que sa fidélité lui a été également l'occasion d'un
substantiel approfondissement. En effet, loin d'être ici consacré à la seule approche de
l'œuvre husserlienne, cet ouvrage imposant, et présenté par ailleurs d'un point de vue
académique comme thèse d'Habilitation à diriger des recherches, fait preuve d'une
culture philosophique et théologique fort conséquente. Dans une perspective qui est à

la fois généalogique et téléologique, son objet «vise à montrer que c'est la genèse du

concept biblique de personne qui donne à voir le véritable sens d'être de la personne,
alors que le concept juridique peut apparaître comme étant, en fait, dérivé.» [p. 11-

12] Téléologiquement orientée, cette enquête n'est pas généalogiquement aveugle.
Elle ne consiste pas à passer en revue l'ensemble des doctrines qui, dans l'histoire
de la philosophie, ont pu parler de la personne et ainsi voulu la penser. À l'inverse,
après avoir montré, dans les six premiers chapitres, que le concept de personne trouve
sa naissance non au sein de la pensée grecque antique, mais à partir des analyses
et querelles théologiques chrétiennes relatives à la question de la Trinité (allant
essentiellement de saint Augustin à saint Thomas d'Aquin), l'A. s'engage résolument,
dans les six derniers chapitres, via l'apport de Husserl et surtout de Heidegger, dans

une analyse phénoménologique de l'étant que nous sommes. Celle-ci vise à montrer
que l'apport de ces penseurs, au-delà de leur dire explicite refusant ou méconnaissant
l'idée de personne, permet de la concevoir «à partir de son être-appélé, de sa vocation»
[p. 417]. Comme l'A. le dit: «Husserl et Heidegger, en permettant de rompre avec
la compréhension de l'ipséité propre aux métaphysiques de la subjectivité, peuvent
ouvrir, au-delà d'eux-mêmes, à une réinterprétation phénoménologique de l'ipséité
augustinienne: demeurer ne signifierait plus persister, se maintenir dans la distension
du temps, mais recevoir son être d'au-delà de soi.» [p. 419] Véritable figure centrale du

texte, saint Augustin ne sert toutefois pas à l'A. d'alibi pour opérer quelque chose comme
une christianisation de la pensée phénoménologique en général ou heideggerienne
en particulier. Sur ce point, il est prudent et son propos est plus ambitieux. En
effet, l'examen attentif des conséquences de la pensée d'Augustin jusque dans les

controverses théologiques ne trouve son véritable enjeu que dans la critique radicale

que l'A. mène contre toutes les conceptions formelles de la personne issues aussi
bien du juridisme romain que des pensées modernes de la subjectivité. Oublieuses du

corps comme du monde, celles-ci enferment la personne dans la seule exigence de la
conscience de soi. Or précisément, l'intérêt de la phénoménologie de Heidegger, plus
encore que de celle de Husserl, est d'accéder à un concept «ontologico-existential»
de personne, en lequel celui-ci «reçoit son individuation de l'appel d'une altérité».
C'est pourquoi, est-il précisé à la suite, «c'est ce concept ontologico-existential de
la personne qui permet de renouer avec la compréhension chrétienne de la personne
selon laquelle la personne n'est pas un étant qui a des relations et qui s'individue par
elles, mais est une relation unique aux autres et au monde [...]. Bien au contraire, la

personne est l'être dont le sens d'être est d'être capable de Dieu, c'est-à-dire capable
d'aimer, et cette relation est tout autre que la simple propriété d'une chose.» [p. 499-
500] Et c'est là ce que l'A. nomme une «identité d'exil» ou «identité d'exode». Aussi,
sans qu'il soit possible de rendre compte de la grande richesse de toutes les analyses
proposées, aussi bien théologiques (concernant Boèce, Richard de Saint-Victor ou
saint Thomas d'Aquin) que phénoménologiques (avec la question de la chair, de

«l'évidence de la vocation», de «la patience du témoin»), on retiendra que cet ouvrage
ambitieux a le mérite de poser une thèse forte - le concept de personne est issu du
christianisme et de lui seul - et engageante - une pensée qui entend en rendre compte
doit pouvoir phénoménologiquement se confronter à l'héritage du christianisme. C'est
là ce que l'A. a su indéniablement accomplir.

Philippe Grosos



268 BIBLIOGRAPHIE

Philippe Grosos, Questions de système. Études sur les métaphysiques de la

présence à soi (Être et devenir), Lausanne, L'Âge d'Homme, 2007, 195 p.

Ce recueil d'articles, déjà publiés dans des revues entre 1991 et 2004 ou inédits

pour la moitié d'entre eux, donne une bonne idée de l'approche philosophique de l'A.,
récemment nommé à l'Université de Lausanne. Le volume est organisé en trois parties :

le constat, genèse et constitution, enjeux. Dans la première partie sont posées les bases

d'une critique de la notion de système. Le recours au fondateur de la systémique,
Ludwig von Bertalanffy (ch. 1), à Heidegger (ch. 2) et enfin à Kierkegaard et Nietzsche
(ch. 3) permet de baliser le passage «de la critique du système à l'élaboration du chant»
et d'entrer ainsi de plain-pied dans «l'ère post-hégélienne d'une pensée hors-système»
(p. 66). La deuxième partie se concentre sur le stoïcisme (ch. 4), Hegel (ch. 5), Kant
(ch. 6) et Schelling (ch. 7). Le détour par le stoïcisme est d'une grande importance
stratégique, l'A. soutenant la thèse que la notion stoïcienne de systema, occultée par sa

traduction latine en constitutio, anticipe le système au sens de l'idéalisme allemand, à

savoir comme une ontologie de l'immanence et de la totale présence à soi. S'appuyant
surtout sur la Logique et sur YEncyclopédie des sciences philosophiques, l'A. comprend
Hegel comme l'expression la plus achevée d'une telle ontologie de la présence (ch. 5)

- ce n'est que dans le chapitre consacré à Kant que la Phénoménologie de l'Esprit, en sa

grande originalité, est à la fois lue comme le programme des cours de Berlin et comme
la continuation de l'idéalisme kantien, l'architectonique kantienne s'accomplissant dans

le système hégélien (p. 107). Le chapitre 7, «Dieu a-t-il un mauvais fond Sens et non-
sens de l'exigence schellingienne de système», montre de belle manière le paradoxe
de Schelling, entre ses étincelantes Recherches sur l'essence de la liberté humaine de

1809 et sa «philosophie positive», où la dimension théologique de sa pensée devient
si dirimante que l'idée même de système éclate en morceaux, préparant le terrain à

Kierkegaard, ce grand déçu de Schelling. La troisième partie s'ouvre sur la musique,
comme index des imites de tout système et de l'impossibilité d'une objectivation (ch. 8),
où l'on note l'influence d'Henri Maldiney; l'A. en revient très vite à son principal
adversaire, Hegel, abordé cette fois-ci à partir de la notion de représentation, la fameuse

Vorstellung opposée au Begriff'(ch. 9). En ne parvenant pas à rendre compte du statut de

l'ir-représentable, sinon en l'assumant dans l'Aufhebung du concept, Hegel manquerait
à la fois le sens du religieux et la réalité de l'existence sensible. L'ouvrage se termine

par deux études sur des auteurs contemporains. La lecture proposée de Michel Henry
est à mes yeux le chapitre le plus intéressant et le plus surprenant de l'ouvrage (ch. 10).
Le bilan de cette étude étonne d'autant plus : loin de reprocher à Henry, comme l'avait
fait Dominique Janicaud, de succomber, avec d'autres, au «tournant théologique» de la

phénoménologie française, l'A. voit en lui «le dernier système», un système lui aussi
fondé sur la pure présence à soi, sans place aucune pour la transcendance. C'est assez

paradoxal, quand on connaît le souci - excessif à nos yeux - de Michel Henry de faire
se rejoindre l'essence de la manifestation et l'acte même de la Révélation chrétienne et
de l'Incarnation. Si la philosophie de Henry est en effet «saturée de présence» (p. 176),
c'est plutôt de notre point de vue par son abus de théologisation de la phénoménologie
que par esprit de système - sur ce point, le théologien que je suis ne peut que donner
raison à Janicaud. L'étude qui clôt l'ouvrage (ch. 11) offre une passionnante lecture des

écrits de Vladimir Jankélévitch, chez qui «le charme des totalités allusives» débouche

sur une paradoxologie qui s'est enfin retirée du système. - L'approche de l'A., exprimée
de manière lisible et évitant une technicité inutile, propose une critique radicale de l'idée
de système, d'inspiration à la fois heidegerienne et kierkegaardienne, et consonnant
fortement avec Jankélévitch. Son opposition à toute métaphysique spéculative prenant
l'allure d'un système repose sur une lecture de Hegel qui doit davantage, selon nous,
à une lecture de Hegel à partir de la Logique et de l'Encyclopédie qu'à une reprise
plus différenciée de la Phénoménologie de l'Esprit, où le statut du savoir absolu peut



BIBLIOGRAPHIE 269

aussi être relu à la lumière de la démarche phénoménologique et du mouvement propre
au geste hégélien. Ce choix de l'A. explique sans doute pourquoi des auteurs
posthégéliens critiques comme Gadamer et Ricœur, mais aussi les exégètes les plus créatifs
et les moins orthodoxes de la pensée hégélienne (des hégéliens de gauche à Pierre-Jean
Labarrière, sans compter des théologiens comme Küng, Moltmann et Pannenberg) sont
étrangement absents de sa discussion de l'hégélianisme. Par ailleurs, le geste critique
kantien me paraît réduit trop hâtivement à un idéalisme du système qui ne rend guère
justice à la pensée des limites par laquelle l'auteur des trois Critiques s'est efforcé
de fonder une métaphysique de la finitude et une ontologie de la juste séparation des

niveaux (Vernunft/Verstand, théorie/pratique, savoir/croire). Ces questions veulent aussi

attester l'intérêt manifeste qu'un tel ouvrage peut signifier pour une discussion sans
oeillères entre philosophes et théologiens, notamment sur des questions touchant au
statut philosophique de la notion de transcendance et à la signification des catégories
proprement théologiques pour la pensée.

Denis Müller

La vérité antiquité-modernité, revue Génos (n° 7) publiée par Jean-François
Aenishänslin, sous la direction de Dominic O'Meara et Ingeborg Schüssler,
Lausanne, Payot, 2004, 312 p.

Dans cette livraison de Genos ont été réunies des contributions issues d'une part du

colloque que Dominic O'Meara a organisé en décembre 1998 à Fribourg sur le thème
des «Conceptions de la vérité dans l'Antiquité» et d'autre part d'un colloque organisé
par Ingeborg Schüssler à Crêt-Bérard en février 1999 et consacré aux «Conceptions de
la vérité dans les idéalismes et postidéalismes modernes». Les articles sont écrits en
français pour la plupart, complétés par quelques textes en allemand et en anglais. Le
thème de ces deux rencontres est commun, puisqu'elles traitèrent toutes deux de la notion
de vérité, abordée de manière diachronique. Dans le premier texte, Dominic O'Meara
examine l'émergence du concept d'alêthéia chez Heraclite, dans le fragment 112 («la
prudence <est> la plus grande vertu et la sagesse dire le vrai et faire selon la nature
en écoutant»), qui se trouve être la toute première occurrence de «vrai» (alêthês) dans

un texte philosophique. L'A. interprète ce texte en montrant que, pour Heraclite, «dire
et faire le vrai revient à ce que dit et fait le logos» (p. 14) et que c'est au «philosophe»
de développer cette «qualité d'écoute qui permet d'entendre et de comprendre le logos»
(p. 15). Dans un texte intitulé «Die Aletheia in Piatons Tugendlehre», Jan Szaif étudie
les modalités éthiques de «l'amour de la vérité»chez Platon, en décrivant comment
ce sera, le philosophe qui incarnera cet «amour de la vérité». La vérité désigne chez
Platon le «concept (Inbegriff) de la réalité reconnaissable des Idées» (p. 29). Dans «la
vérité chez Aristote», Erwin Sonderegger décrit la conception de la vérité d'Aristote,
en cherchant à débarrasser la pensée du Stagirite des couches interprétatives dont sa

pensée s'est encombrée au fil des siècles et des relectures. Les textes que l'A. analyse
sont essentiellement tirés de Métaphysique E, 9 8 - 10 et Z 17 et parmi ses conclusions
il relève que «dans la Métaphysique d'Aristote, il n'y a pas de métaphysique... car sa

pensée évite de maintenir des positions, elle est en train de chercher, d'analyser et de
réfléchir» (p. 61). Paul Kalligas étudie dans «Plotinus on Evidence and Truth» la ligne
qui va de Parmenide à Plotin et rappelle que «depuis Parmenide la vérité était considérée
comme rapprochant les notions de réalité, de certitude cognitive et de véracité de

l'expression linguistique» (p. 75) et Plotin s'inscrit dans cette perspective en tentant
de conformer son discours «exactement à la structure de la réalité intelligible» (id.).
Hansueli Flückiger, un spécialiste du scepticisme antique, examine dans «Pyrrhonische



270 BIBLIOGRAPHIE

Haltungen zur Wahrheit nach Sextus Empiricuas» ce que peut vouloir dire pour un
pyrrhonien suivre une vérité : en tant que sceptique il ne peut prendre parti pour aucune
vérité particulière, puisqu'il pratique la suspension du jugement (epokhê). Mais il peut
prendre en compte «différentes opinions philosophiques et scientifiques, ainsi que des
vérités tirées de l'existence» (p. 87) et en évaluer les mérites respectifs, sans pour autant
donner son assentiment à l'une de ces opinions en particulier. La seconde partie du
recueil commence par l'article programmatique d'lngeborg Schüssler intitulé «Certitude
et vérité, la question de la vérité dans les idéalismes et les postidéalismes modernes»,
dans lequel l'A. réussit le coup de force de présenter la notion de vérité de Thomas (et
Aristote) à Nietzsche et Heidegger, en passant par Descartes, Kant, Fichte, Schelling,
Hegel, Marx, Kierkegaard et Schopenhauer. C'est essentiellement la conception de
la vérité-adéquation qui est examinée à travers tous ces penseurs, jusqu'à sa mise en
cause par Nietzsche: «la vérité-adéquation se révèle être une condition indispensable
de la vie et, comme telle, précisément une erreur. Mais cela n'est pas, pour Nietzsche,
quelque chose de négatif... La vérité-adéquation tournera à l'infini dans le mouvement
nihiliste des cercles de la subjectivité comme volonté de puissance» p. 109). Dans les

textes suivants (Pascal David : «Kant et la question du tenir pour-vrai», Helmut G irndt :

«Wahrheit, Sein und Leben in Fichtes Lehre vom absoluten Ich», Gian Franco Frigo:
«Vérité, historicité et sagesse dans la Phénoménologie de Hegel», Emmanuel Meija:
«La vérité dans la Logique de Hegel») il s'agit d'approfondir la notion de vérité chez
les grands penseurs idéalistes. Jean-François Courtine («Mythe et vérité ; la mythologie
expliquée par elle-même») consacre sa contribution à la question de savoir «de quelle
vérité il s'agit pour Schelling avec la mythologie» (p. 191), sachant que, pour lui, la

mythologie possède sa vérité «propre et substantielle». La mythologie n'a pas, pour lui,
une signification allégorique susceptible d'être déchiffrée et retraduite dans un autre
langage. Elle est une Göttergeschichte «tautégorique» qui rapporte «un processus réel»
(p. 198) dont «le site est la conscience» (p. 200). Dans sa contribution («Es ereignet sich
aber / das Wahre», de la vérité transcendantale à la vérité poétique chez Hölderlin), Félix
Duque analyse un fragment théorique datant de 1795, dans lequel le poète se préoccupe
de «tous les grands concepts qui tournent autour du problème de la vérité : le jugement
(commun à la tradition classique et au criticisme kantien), l'être (côté aristotélicien) et
l'entendement (côté kantien)» (p. 222). Comme l'A. le remarque, «le programme que
ie jeune Hölderlin s'esi tracé dans le Stifi de Tübingen» consiste précisément à lier «les
Grecs avec Kant» (p. 224). L'ouvrage se clôt par deux textes consacrés à Marx (A. Schild :

«Esquisse de la conception marxienne de la vérité») et Nietzsche (J.-F. Aenishänslin:
L'orbite grammaticale, langage et vérité chez Nietzsche).

Stefan Imhoof

Ruwen Ogien, L'éthique aujourd'hui. Maxima/iste et minimalistes, Paris,
Gallimard (Folio/Essais), 2007, 252 p.

L'idée principale de ce livre est qu'«il n'existe pas plus de raisons conceptuelles
et normatives d'admettre des polices morales privées que des polices morales d'Etat»
(p. 199). Il porte «exclusivement sur les 'affaires intérieures'» c'est-à-dire «les raisons de

rester moralement 'neutre' pour tout ce qui concerne le rapport à soi-même» (p. 162-163).
Selon l'A. «la liberté de faire ce qu'on veut de sa propre vie du moment qu'on ne nuit
pas à autrui est toujours fortement contestée» (p. 195) dans les sociétés démocratiques.
Il s'agit donc de lutter contre toute forme d'éthique «maximaliste», assimilée à une
telle police morale privée, - qu'elle soit issue de la tradition morale du souci de soi
(Platon, Aristote et les autres morales antiques) ou de celle fondée par Kant sur la notion
de devoir, que l'A. estime toutes deux menacées d'incohérence - en se rabattant sur



BIBLIOGRAPHIE 271

des exigences minimales, d'après lesquelles il est impossible de «vous juger 'immoral'
pour vos pensées, vos désirs, vos fantasmes ou vos traits de caractère» (p. 11). Au

contraire des éthiques maximalistes «envahissantes», l'A appelle «minimalistes», des

mondes moraux «dans lesquels... toute l'éthique se résume au souci d'éviter de nuire
délibérément à autrui» (p. 12). Il va chercher à défendre dans son ouvrage cette dernière
conception contre la tendance qu'a, selon lui, la philosophie morale contemporaine de

«pencher du côté du maximalisme» (p. 12). Une des conséquences du minimalisme est
d'admettre que «ce que nous faisons de nous-mêmes n'a aucune importance morale»
(p. 24). Il existe en effet un principe «d'asymétrie morale en général» (p. 25) qui établit
que ce qu'on se fait volontairement à soi-même «n'a pas la même importance morale

que le bien ou le mal qu'on fait volontairement aux autres» (id.). Autrement dit, l'A.
montre, dans le sillage de John Stuart Mill - qui guide maint développement de ce livre

- que «la notion de devoir moral envers soi-même est incohérente» (p. 31 notamment,
parce que «les prétendus devoirs moraux envers soi-même en tant que personne sont,
en réalité, des engagements envers des principes impersonnels» (p. 33) face auxquels
je dois faire preuve de motivation ou de volonté pour les respecter (p. 39). Par la suite

l'A. s'interroge sur «ce qui ne va pas dans l'idée de vertu personnelle» et distingue pour
ce faire trois théories morales principales: la déontologie (qui pose la question «que
dois-je faire ?»), le conséquentialisme (qui pose la question: «quel est le meilleur état
du monde ?» et l'éthique des vertus (qui pose la question «quel genre de personne dois-

je être ?» ou, plus techniquement, «quel genre de caractère est-il bon de posséder ?»)
(p. 62-63). La discussion de ces trois théories fait l'objet des chapitres suivants. L'A.
commence par dire ce qui ne va pas dans l'éthique des vertus : il estime notamment que
«l'existence de 'caractères'» sur laquelle elle repose en grande partie, «est indémontrable
ou invérifiable» (p. 64), que si, comme le pense Aristote, il y a une forte composante
émotionnelle à la base des vertus, on peut se demander s'il est possible de les acquérir
(p. 66). et surtout, il exprime une certaine allergie à l'encontre de l'idée que se fait cette
théorie «d'un être humain idéal qui pourrait servir de modèle moral à tout le monde»

p. 69). L'A. estime qu'aucune des «théories qui donnent une valeur morale au rapport
à soi-même» (p. 75) n'est convaincante et finalement, que «rien de ce qui concerne
le rapport à soi-même n'a de valeur morale» (p. 76). Dès lors, seul peut avoir «de la
valeur morale... notre rapport à autrui» (id.): il s'agira donc essentiellement de savoir
comment ne pas nuire à autrui. Le principe de non-nuisance à autrui, cher à Mill, pourrait
être un fondement suffisant pour garantir la cohérence et la solidité de cette deuxième
théorie morale. Pour Mill «la seule raison légitime que puisse avoir une communauté
civilisée d'user de la force contre un de ses membres, contre sa propre volonté, est

d'empêcher que du mal soit fait à autrui» (cité p. 79), un principe qui se situe entre la
morale et la politique, mais dont les philosophes qui l'ont endossé ont souvent «restreint
la portée. Pour eux c'est un principe politique et non moral. Il vise seulement à limiter
l'intervention de l'Etat dans la vie intime des personnes» (id.). Plus généralement les

utilitaristes estiment que «l'Etat doit éviter le moralisme» (p. 129) c'est-à-dire qu'on
devrait s'abstenir de condamner «au nom des sentiments de la majorité» les relations «qui
ne causent aucun préjudice à un tiers (comme la 'sodomie') et les actes qui ne causent
des dommages qu'à ceux qui en sont les auteurs (comme le suicide)» (id.). Si l'A. défend
en matière de minimalisme moral la thèse selon laquelle la morale ne doit pas intervenir
dans le rapport à soi-même, il refuse cependant de radicaliser sa position en adoptant le

principe de Mill selon lequel il faut s'abstenir uniquement de nuire à autrui. En effet,

pour l'A. ce principe n'est pas suffisant pour justifier les «lois positives d'assistance
ou de contribution au bien commun» (p. 101), indispensables à la constitution d'une
éthique même minimaliste. L'A. propose ainsi d'ajouter «au principe de non-nuisance
un principe d'égale considération de la voix de chacun» (p. 117). Dans la même foulée,
l'A. désapprouve le «paternalisme d'État» qu'il faut distinguer du moralisme d'Etat,
dans la mesure où le premier «fait appel à des principes qui ne sont pas propres à une
société particulière, comme le respect de la 'dignité humaine' ou de la 'nature humaine'»



272 BIBLIOGRAPHIE

(p. 137). Ce paternalisme d'État est critiqué parce qu'il repose sur des concepts normatifs,
difficiles à défendre. L'A. reformule à présent les trois principes d'éthique minimale
qu'il a dégagés : celui de considération égale de chacun devient la «considération égale
de la voix et des revendications de chacun dans la mesure où elles possèdent une valeur
impersonnelle» (p. 155); celui de neutralité devient: «principe d'indifférence morale
du rapport à soi-même» (id.) et celui d'intervention limitée aux torts flagrants causés à

autrui devient un «principe de non-nuisance» (p. 156). Dans un ultime chapitre consacré
au rapport entre l'éthique minimale et les libertés individuelles, l'A. examine ce qu'il
appelle le «paradoxe de la libération sexuelle» caractéristique de nos sociétés. Il constate
que d'un côté se manifeste un mouvement de libéralisation de la sexualité et de l'autre
un mouvement de criminahsation de celle-ci. Si, pour certains, ces deux tendances ne
sont nullement paradoxales et qu'elles ne font que manifester «l'importance qu'ont
prises, dans nos sociétés les notions de consentement et de dignité humaine» (p. 170),
l'A. estime que l'idée de consentement (par exemple en ce qui concerne la prostitution)
«ne s'est jamais imposée, ni en droit, ni dans les idées communes, même dans les
sociétés les plus démocratiques» (p. 173). Il constate également que «l'appel à la 'dignité
humaine' comme fondement ou justification de droits, de principes et des politiques
pénales ou autres qui en dérivent, n'est pas neutre politiquement» (p. 189). Souvent ces
deux notions «sont assez systématiquement exploitées pour renforcer le mouvement de
criminalisation de la sexualité» (p. 190), ce que l'A. ne peut que déplorer.

Stefan Imhoof

Jean-Philippe Pierron, Le passage de témoin. Une philosophie du témoignage
(La nuit surveillée), Paris, Cerf, 2006, 317p.

Il est possible de distinguer deux objectifs principaux dans l'ouvrage de Jean-Philippe
Pierron. D'abord, il cherche à décrire le fonctionnement du témoignage en insistant
sur les différences qui prévalent selon le contexte dans lequel il est énoncé. Ensuite, il
vise à élaborer une «éthique du témoignage» partant du constat que l'on n'est jamais
«témoin tout seul», renonciation réussie d'un témoignage impliquant non seulement
la participation d'un témoin mais aussi celle d'un individu qui reçoit ce témoignage.
L'ouvrage de Jean-Philippe Pierron commence par un examen étymologique du tenne
«témoignage». Il entend montrer ainsi que la signification de ce terme ne se résume

pas à «la signification quasiment empirique qu'en donne le droit - celle du témoin
oculaire qui rapporte ce qu'il a vu ou entendu dans un procès». Le but de cette analyse
étymologique est également de libérer le terme de sa connotation religieuse. Dans son
second chapitre, Jean-Philippe Pierron cherche à distinguer ce qui fait la spécificité de
l'acte de témoigner par rapport aux autres genres d'actes de langage en faisant appel à

la théorie des actes de langage développée par Searle dans le prolongement d'Austin.
Il en résulte que l'acte de témoigner n'est pas un acte locutionnaire puisque la simple
énonciation d'une phrase en l'absence d'un destinataire ne suffit pas à l'accomplissement
d'un acte de témoigner. L'acte de témoigner appartient plutôt à la catégorie des actes
ulocutionnaires. On peut regretter ici que Jean-Philippe Pierron n'ait pas poussé plus
loin cette analyse en examinant l'acte de témoigner à la lumière des autres catégories,
plus précises, d'actes de langage développées par Austin et par Searle. Les conclusions
de ce deuxième chapitre en auraient certainement profité. Dans les quatre chapitres
suivants, Jean-Philippe Pierron examine les spécificités du témoignage dans la littérature
(chapitre 3), dans le cadre d'un procès (chapitre 4), dans l'élaboration de la connaissance
historique (chapitre 5) et finalement dans le contexte religieux (chapitre 6). Ces quatre
chapitres mettent en lumière les divergences de fonctionnement de l'acte de témoigner
mais rendent également compte de son importance dans l'élaboration de la moralité des



BIBLIOGRAPHIE 273

individus. Le chapitre de conclusion de Jean-Philippe Pierron découle de cet examen.
Il y fait le point sur le rôle crucial des témoins dans renonciation d'une vérité morale à

laquelle s'attache ceux qui reçoivent leur témoignage.

Anne Meylan

Michael Cain, Hans Damman, Robert Lue, Carol Yoon, Découvrir la biologie,
Bruxelles, De Boeck Université, 2006, 728 p.

«Ce fut un vrai bonheur d'écrire ce livre, disent les quatre auteurs en introduction,
des premières étapes de la conception jusqu'aux ultimes retouches». C'est aussi un
vrai bonheur de le lire, tant les phénomènes fondamentaux de la vie sont ici abordés,
expliqués et développés de manière claire, vivante et pédagogique. Dans le genre des

ouvrages de vulgarisation, c'est un exemple, et nous en félicitons les concepteurs. La
matière de la recherche biologique est divisée en six parties : s'ouvrant sur la diversité de
la vie et les principaux groupes d'organismes vivants, elle se poursuit par la découverte
des cellules - unités fondamentales de la vie, de leur structure et de la manière dont elles

communiquent entre elles. C'est là que nous apprenons comment la division cellulaire
est le moyen par lequel les organismes s'accroissent et entretiennent leurs tissus, et par
lequel l'information génétique se transmet d'une génération à la suivante; mais aussi

comment le cancer se caractérise par des cellules qui ont perdu la capacité à contrôler la

division cellulaire. Les troisième et quatrième parties mettent en lumière tout ce qu'on
sait aujourd'hui sur les gènes, les chromosomes et l'hérédité, l'ADN et l'exploitation du
génome humain, le fonctionnement de l'évolution, l'évolution de l'espèce humaine et des

populations. La surface de la Terre en effet se modifie lentement, mais inexorablement
au fil du temps, et il s'ensuit une évolution adaptative qui entraîne un réajustement des

espèces face aux changements environnementaux et favorise ainsi la formation d'une
grande biodiversité. Les deux dernières parties se concentrent sur l'ensemble des
notions de structure et de fonction chez les organismes, ainsi que sur les interactions
avec l'environnement. Tous les organismes vivants partagent un ensemble de fonctions
essentielles pour leur survie, y compris la capacité de contrôler l'échange de molécules
à travers les cellules. Taille, mouvement, nutrition, régulation interne, défenses de

l'organisme, hormones, système nerveux, comportement et reproduction font l'objet de

quelques chapitres passionnants qui font ressortir la beauté et la complexité de la vie. Les
innombrables interactions de tous les organismes avec l'environnement, la localisation
de leur lieu de vie, déterminée par leur histoire, la présence d'un habitat approprié et
la dispersion, la perturbation des écosystèmes et les questions soulevées par l'actualité
attirent notre attention sur les nombreux enjeux de notre responsabilité. Dans leur effort
pour démontrer l'implication de la biologie dans la vie quotidienne, chaque chapitre
comprend une partie intitulée «Questions soulevées par l'actualité». Celle-ci présente un
court article, un editorial ou une «lettre au Rédacteur en chef», souvent basés sur un fait
d'actualité, et souligne comment des applications de la biologie soulèvent des questions
auxquelles sont confrontés tous les citoyens. Dans l'intention des Auteurs, cette section
des 'questions soulevées par l'actualité' «incite les lecteurs à réfléchir aux implications
sociales et éthiques de nombreuses questions de biologie, en leur fournissant un forum
pour développer leur pensée critique et confronter ce qu'ils ont lu à des problèmes très
concrets». Des centaines de photos en couleurs, des schémas et des dessins illustrent à

merveille l'ensemble de tous les phénomènes biologiques. Enfin, un glossaire de tous
les termes qui nécessitent une définition précise et un index complet achèvent de faire de

ce volume un chef d'œuvre.

Jean Borel



274 BIBLIOGRAPHIE

Claude Allègre, Un peu plus de science pour tout le monde, Paris, Fayard,

2006,512 p.

Après le succès de son premier volume intitulé: Un peu de science pour tout le
monde, paru chez Fayard en 2003, Claude Allègre poursuit aujourd'hui, avec ce second

volume, son projet de mettre la science à la portée de tous, pour répondre à la demande

toujours plus importante du public de comprendre le sens des progrès scientifiques.
Claude Allègre relève ce défi avec brio, et nous l'en félicitons, car il n'est pas si facile
d'exposer simplement les acquis scientifiques. Cet ouvrage veut montrer comment et

pourquoi la physique et la chimie constituent les deux sciences centrales autour desquel les

et par lesquelles se sont développés tous les progrès que nous connaissons, et ceci depuis
Archimede, et comment toutes les autres sciences de la nature en sont leurs champs
d'application. Commençant par les «fluides», depuis la circulation sanguine jusqu'aux
mouvements du noyau terrestre qui sont à l'origine du champ magnétique. l'Auteur
aborde les «ondes» du point de vue de l'optique et de la structure de l'atome et il évoque
de manière remarquable, sans recourir à l'aide des mathématiques, la découverte tout à

fait extraordinaire de la «mécanique quantique». Les derniers chapitres se consacrent aux
grands thèmes actuels de la tectonique des plaques terrestres, de la biologie moléculaire,
épine dorsale de la grande révolution biologique, des isotopes, ces espions de l'histoire
géologique et de l'exploration du cerveau. Plus de cent figures en couleurs illustrent les

explications, lesquelles s'attachent aussi à saisir la personnalité des découvreurs et des

savants et l'humeur du temps qui les a vus naître.

Jean Borel

Théologie Alberto Bondolfi, Denis Müller, Simone Romagnoli (éds), Dietrich
contemporaine Bonhoeffer, Autonomie, suivance et responsabilité, Paris, Cerf, Revue

d'éthique et de théologie morale, n° 246, septembre 2007, 284 p.

Cet ouvrage présente les actes d'un colloque organisé au Louverain en août
2006, à l'occasion du centième anniversaire de la naissance de Bonhoeffer. Les dix-
sept auteurs auxquels on doit ce volume se sont surtout attachés à ia Nachfolge (titre
traduit par «Suivance». ce dont on peut discuter à l'infini) et à l'Ethique. Denis Müller,
initiateur du colloque, l'introduit; il est suivi de Jacques Rollet (débat sur la religion),
de Fulvio Ferrario, qui revient sur le reproche de «positivisme de la Révélation» fait à

Barth, de Monique Dumais et de Céline Ehrwein. qui comparent H. Arendt. D. Solle
et Bonhoeffer. la première pour en montrer les analogies, la seconde au contraire

pour souligner les différences. Puis Alberto Bondolfi évoque la réception catholique
de l'éthique politique de Bonhoeffer. Arnaud Corbic souligne à nouveau l'importance
de l'Ancien Testament dans l'interprétation non religieuse du christianisme, tandis que
Ghislain Waterlot aborde la problématique de la laïcité. Enfin. François Dermange
étudie le concept de responsabilité dans l'Éthique et Jean-Daniel Causse la structure
de l'appel dans la Nachfolge. Un dernier groupe (Marie-Jo Thiel, Pierre Gisel et Eric
Gaziaux) s'attachent plutôt au retentissement de l'œuvre. La valeur de ces contributions
est assez inégale. Je m'attarderai ici seulement sur les trois communications qui m'ont
paru les plus intéressantes. La contribution de Hans-Christophe Askani, qui connaît bien
le texte allemand, intitulée: «Nachfolge ou la pauvreté de la foi», met en évidence la

radicalité du propos de Bonhoeffer sous l'influence de Kierkegaard (la suivance n'a

pas de «contenu», elle met en place «la situation dans laquelle la foi est possible»).
Fritz Lienhard qui, lui aussi, connaît bien les textes et la littérature secondaire, étudie

«L'éthique politique et la question des mandats»: il montre comment et pourquoi
Bonhoeffer évite le terme Ordnungen pour les quatre mandats (travail, mariage.



BIBLIOGRAPHIE 275

autorité politique, Église) et l'explique par le terme Auftrag (qui signifie une charge,
une mission). Ces mandats sont une critique implicite du pouvoir nazi, car Bonhoeffer
évite d'inclure le «peuple», Volk, dans les mandats. Bonne formule: «Bonhoeffer est

conservateur par résistance, ou résistant par conservatisme». Pourquoi l'Église figure-
t-elle dans les mandats Lienhard répond que par cet ajout Bonhoeffer veut peut-être
souligner, contre les théologiens luthériens Althaus et Elert, que l'engagement politique
de l'Eglise fait partie du commandement divin qui lui est adressé. De toute façon, même
s'il faudrait aujourd'hui «démocratiser» en quelque sorte les mandats, cette doctrine

prouve que Bonhoeffer s'est intéressé aux institutions, actuellement en crise. Karsten
Lehmkühler («L'éthique comme participation au Christ. La démarche théologique de

Bonhoeffer») s'interroge pour savoir s'il s'agit là d'une éthique dite propositionnelle
ou d'une éthique situationnelle. C'est un problème complexe, car Bonhoeffer défend
des positions parfois très conservatrices, dans l'Ethique notamment, parfois novatrices,
lorsqu'il parle des situations limite et du devoir de porter la faute. L'auteur développe
alors ce qu'il entend par une éthique de la participation (mystique) au Christ, ce qui lui
permet de dépasser l'alternative. Remarques: 1) plusieurs de ces contributions utilisent
le volapük philosophico-théologique du moment, de sorte que l'on en apprend plus sur
l'auteur («La question que je poserai à cet écrit de Bonhoeffer») que sur...Bonhoeffer
lui-même; 2) pourquoi la plupart de ces réflexions n'évoquent-elles pas une seule fois
les problèmes de conscience et les décisions concrètes qui ont préoccupé Bonhoeffer:
le pacifisme, puis le tyrannicide (cf. les deux articles, non mentionnés, de Frédéric
Rognon sur ce sujet dans Etudes théologiques et religieuses, 2005/1, p. 1 sq. et 2005/2,
p. 159sq), le suicide, la mort, l'amour? C'était pourtant «le commandement concret»
qu'il a recherché toute sa vie.

Henry Mottu

Jürgen Henkys, Geheimnis der Freiheit. Die Gedichte Dietrich Bonhoeffers
aus der Haft. Biographie - Poesie - Theologie, Gütersloh, Gütersloher

Verlagshaus, 2005, 302 p.

Cette étude, due à la plume du spécialiste des poèmes de Bonhoeffer, apporte
réellement quelque chose de neuf à la compréhension de la théologie du prisonnier
de Tegel. En lisant ce livre minutieux et quasi exhaustif, on prend mieux la mesure
de l'originalité du théologien conjuré en lutte avec la Gestapo qui l'interroge, avec
son propre désespoir et avec la mort qu'il sent venir. L'ouvrage est construit en deux
parties : une première partie est consacrée à la culture poétique de Bonhoeffer qui, grand
musicien, s'était toujours beaucoup nourri des cantiques de Luther et de Paul Gerhardt.
Ces influences ne font-elles pas de Bonhoeffer, par certains côtés, un auteur mystique
La seconde partie, très précise et de laquelle j'ai beaucoup appris, fait une exégèse
rigoureuse des quelque dix poèmes écrits de juin à décembre 1944. Henkys montre,
dans chacun des poèmes, leur structure langagière, leur style théologique particulier
et leur retentissement par leur transcription, pour certains d'entre eux, en cantiques
d'Église. Pour ne donner ici que quelques exemples, on note la teneur théologique et
doctrinale de «Chrétiens et païens» (un résumé de la théologie du Bonhoeffer de ces
derniers mois), tandis que «Puissances bienveillantes» est un poème adressé surtout à sa

fiancée et à ses parents, dans un style plus d'accompagnement spirituel et de consolation.
Autre exemple: j'ai été très frappé par la vigueur, mais aussi par la complexité, de «Voix
nocturnes», le poème peut-être le plus «politique» de Bonhoeffer. qui est à ranger dans

une littérature de la résistance. Pour la première fois, il y appelle un non-croyant «frère».
Un oratorio de la résistance allemande existe à partir de ce poème, mais la transcription



276 BIBLIOGRAPHIE

en français sera difficile Ce très beau livre, précis et clair, est plein de suggestions
intéressantes et confirme l'idée selon laquelle les poèmes représentent vraiment la clef
de compréhension de toute cette dernière période. Un seul regret peut-être : pourquoi
n'avoir pas inclus dans cette étude les «Prières pour les prisonniers» que l'aumônier
Harald Poelchau avait demandées à Bonhoeffer et qui ont circulé dans la prison

Henry Mottu

Matthieu Arnold, Prier 15 jours avec Dietrich Bonhoeffer, Montrouge,
Nouvelle Cité, 2006, 121 p.

Ce petit livre sera fort utile aux pasteurs et aux croyants pour les accompagner
personnellement et pour nourrir la prière communautaire. Bonhoeffer, en effet, ne

séparait pas le service liturgique de la théologie et l'on est frappé, une fois de plus,
par la densité de sa pensée. On trouvera donc ici des échos du Bonhoeffer priant et
luttant avec son Dieu. L'auteur, historien de l'Église à Strasbourg et spécialiste de Luther
ainsi que de l'Église confessante allemande, nous donne ici quelque chose comme un

aperçu de la piété luthérienne, dans laquelle, comme on sait, Bonhoeffer était fortement
enraciné. M. Arnold recourt à diverses sources : les lettres de prison, le bréviaire de

Bonhoeffer (qui avait paru en français sous une forme abrégée en 1972 sous le titre:
Si je n'ai pas l'amour...), d'autres textes tirés de prédications ou de l'opuscule De
la vie communautaire. La traduction est faite directement sur le texte allemand des

Dietrich Bonhoeffer Werke. L'information de base est donc sûre et l'on peut ainsi goûter
tranquillement, un à un, ces très beaux textes. Deux remarques cependant, l'une de

détail, l'autre plus générale. Dans la lettre du 16 juillet 1944, Arnold traduit encore:
«Voilà la différence décisive d'avec toutes les autres religions» (p. 62), alors qu'il faut
traduire : «Voilà la différence décisive d'avec toutes les religions» (von allen Religionen)
(p. 432 de notre nouvelle édition de Résistance et soumission, 2006), ce qui inclut le
christianisme comme religion Nuance infime, mais qui change tout... D'autre part,
comment conjoindre l'aspect presque «pietiste» de ce Bonhoeffer-là avec le Bonhoeffer
«non religieux» de certaines autres lettres Question difficile, mais que tout interprète
du théologien allemand doit affronter. Ou y aurait-il un temps pour tout : un temps pour
prier et un temps pour douter Un temps pour interpréter Bonhoeffer «séculièrement»
et un temps pour l'interpréter spirituellement Mais ces désignations ont-elles encore un
sens De toute façon l'unité interne de cette vie et de cette œuvre est sans doute encore
à trouver - mais y en a-t-il une C'est toute la question.

Henry Mottu

Maureen Junker-Kenny, Peter Kenny (éds), Memory, Narrative, Seifand the

Challenge to think God. The Reception within Theology ofthe Recent Work

ofPaul Ricœur (Religion - Geschichte - Gesellschaft. Fundamentaltheologische

Studien, 17), Münster, Lit Verlag, sans date, 221 p.

Ce recueil collectif, publié en Allemagne mais entièrement rédigé en anglais, est
issu d'un colloque qui s'est tenu en 1999 au Trinity College de Dublin, en lien avec
la Donnellan Lecture donnée par Paul Ricœur. Ce demier a participé à l'ensemble
du colloque, et le recueil donne quelques reflets de ses interventions dans les débats.
Comme le sous-titre l'indique, le colloque était spécifiquement consacré à la réception
théologique des travaux des deux dernières décenn ies, notamment Temps et récit, Du texte



BIBLIOGRAPHIE 277

à I 'action. Soi-même comme un autre et La mémoire, l'histoire, l'oubli. Quels défis ces
travaux comportent-ils dans l'effort de «penser Dieu aujourd'hui» telle est la question
clé de tout le recueil. Afin de permettre une rencontre entre la réception américaine et
la réception européenne de Ricœur, les intervenants provenaient d'Amérique du Nord,
de Grande-Bretagne et d'Irlande, d'Allemagne et de Suède. - Le recueil s'ouvre par
la conférence de Ricœur: intitulée «The Difficulty to Forgive», elle reprend dans ses

grandes lignes la réflexion sur le pardon développée dans l'épilogue de La mémoire,
l'histoire, l'oubli. «Le pardon, s'il a un sens et s'il existe, constitue l'horizon commun
de la mémoire, de l'histoire et de l'oubli.» (La mémoire, l'histoire, l'oubli, Paris, Seuil,
2000, p. 593) La première contribution du colloque (M. Junker-Kenny) entreprend de

répondre directement au propos de Ricœur, en thématisant les liens entre mémoire et

pardon du point de vue théologique. Sur la base de la réflexion philosophique de Ricœur
sur le pardon, plusieurs des contributions (notamment Chr. Mandry, J. M. Soskice, P.

Kenny) s'intéressent à clarifier ses rapports avec la thématique théologique et religieuse :

la retenue de type agnostique marquée dans les années quatre-vingts et nonante est-
elle dépassée par l'herméneutique du pardon? D'autres contributions se consacrent
plus spécifiquement à l'explicitation des défis théologiques à relever dans les travaux
récents du philosophe : du point de vue de la notion de révélation (W. G. Jeanrond), de la

conception de l'action pratique (J. van den Hengel), des liens entre identité narrative et
identité morale (H. Haker) ou encore de l'analyse des capacités et des convictions dans
Soi-même comme un autre (M. Junker-Kenny). L'ouvrage se clôt par une table-ronde : ce
débat final permet d'observer l'impressionnante capacité de Ricœur à entrer en dialogue
avec ses partenaires, à se mouvoir sur leur terrain pour répondre à leurs interrogations.

Pierre Bohler

Ulrich H. J. Körtner, Einführung in die theologische Hermeneutik, Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2006, 192 p.

Professeur de théologie systématique à la Faculté de théologie protestante de

Vienne, Ulrich H. J. Körtner nous propose dans cet ouvrage, comme son titre l'indique,
un manuel d'introduction à l'herméneutique théologique. Nous ne disposions jusqu'ici
que d'un seul ouvrage comparable, celui de Werner G. Jeanrond, paru en anglais sous le

titre Theological Hermeneutics : Development and Significance (New York, Crossroad,
1991) et traduit en français en 1995 (Introduction à l'herméneutique théologique,
Paris, Cerf). À la différence de l'ouvrage de Jeanrond, dont l'accent est surtout placé
sur l'histoire de l'herméneutique, celui de Körtner s'organise plus fortement selon le

plan des différentes disciplines théologiques, afin de montrer comment l'herméneutique
accompagne le travail s'effectuant dans ces dernières. - Le propos s'organise en
huit chapitres. Le premier pose les bases: partant de l'hypothèse que la théologie est
fondamentalement une pratique interprétative, l'A. en dégage l'idée programmatique de

la théologie en tant que science herméneutique. Dans son deuxième chapitre, il donne

un bref aperçu de quelques positions clés de l'herméneutique théologique du XXe siècle :

Rudolf Bultmann, l'herméneutique après Bultmann, Ernst Fuchs, Gerhard Ebeling et
Paul Ricœur. On s'étonnera quelque peu de cette manière d'intégrer le philosophe
français à l'herméneutique théologique (l'aurait-il lui-même apprécié?). Mais son
nom permet au moins une petite ouverture d'horizon dans un choix d'auteurs d'option
très germanophone. Dès le chapitre trois, Körtner entreprend son périple à travers
les disciplines théologiques, ce qui lui permet à chaque fois d'expliciter les notions
herméneutiques pertinentes pour chacune d'elles. Dans l'herméneutique biblique (III), il



278 BIBLIOGRAPHIE

en va des notions de texte, de livre, de canon. d'Écriture et de tradition. L'herméneutique
de l'histoire du christianisme (IV) se concentre surtout sur les notions d'histoire et

d'historicité ainsi que sur la narrativité, en tentant d'envisager une histoire de l'Église de

nature narrative. Après avoir tenté d'expliciter, sous l'angle de la théologie systématique,
ce que pourrait être une herméneutique dogmatique (V), en tant qu'«interprétation
sotériologique de la réalité», l'A. s'intéresse à la place de l'herméneutique en éthique
(VI), tant sous l'angle de la perception éthique que sous celui de l'interprétation du
commandement. Le chapitre VII est consacré à la théologie pratique, que l'A. comprend

pour l'essentiel comme une herméneutique de la rehgion vécue. Le périple s'achève

par un chapitre sur l'herméneutique œcuménique (VIII), dans lequel Körtner thématise
de manière intéressante les enjeux herméneutiques des notions d'unité et de différence.

- L'ouvrage est conçu de manière didactique et satisfait donc pleinement aux attentes

que l'on peut avoir à l'égard d'un manuel d'introduction. Par son effort constant de

concrétiser les tâches herméneutiques au cœur même des disciplines théologiques, il
s'avère très stimulant et pour l'enseignant et pour l'étudiant en théologie.

Pierre Bühler

Maurice Bellet, Le Dieu sauvage. Pour une foi critique, Paris, Bayard, 2007,
200 p.

Ce nouveau livre de Maurice Bellet, dont le titre évoque celui de son ouvrage
classique Le Dieu pervers (1981, nouvelle édition de 1998), s'inscrit dans la continuité
de ses essais antérieurs. Nous avons présenté dans cette revue (139, 2007/1, p. 37-48)
quelques éléments de cette œuvre étonnante et encore peu discutée et prise en compte
dans le débat théologique et philosophique actuel. Le Dieu sauvage aborde la question
de la foi critique par rapport aux débat contemporains sur Dieu. L'A. distingue trois âges

critiques, celui du chaos, celui des Lumières, celui de notre condition présente, où une
véritable pensée est requise, à la hauteur des catastrophes du temps et des épreuves de

la vie. Reprenant des catégories de base de sa démarche théorique {le primordial, l'axial,
le differential, notamment), il s'efforce de préciser la signification et la portée d'une
foi critique, acceptant la triple épreuve du doute, du trouble et de l'abîme. Le croyant,
comme tout homme, est confronté à la question de la séparation, qui lui interdit tout
retour nostalgique et illusoire à l'origine: tel est le sens du differential, condition de

toute écoute existentielle authentique. L'ouvrage développe sur cette base une approche
de Dieu qui transgresse et déborde les convenances doctrinales et dont les effets sur
l'existence croyante et ecclésiale sont détonants. Le titre du livre prend alors tout son

sens: «Si Dieu est Dieu, il a bien le droit (qu'on me passe l'expression d'être là où il
veut et quand il veut, tout à fait en dehors de nos discours sur Dieu, de nos piétés, de nos
rites, de nos savoirs. Dieu sauvage, en quelque sorte, nommé autrement ou pas nommé du

tout» (p. 179), Dieu suigissant et non pas installé. - On retrouve ici le style méditatif et

souvent allusif de l'A., avec ses mérites indéniables, à la source du rayonnement discret
mais profond d'une œuvre unique en son genre, mais aussi avec ses limites susceptibles
d'en déranger plus d'un: mélange des genres, hypothèses historiques et philosophiques
parfois taillées à la hache, absence de références précises. Mais ces défauts, que l'A.
assume avec l'humour et le sens de la provocation d'un homme libre, n'ayant plus rien
à perdre ou à prouver, n'interdisent pas au lecteur de s'exposer intellectuellement et

spirituellement à cette pensée originale et déroutante.

Denis Müller



BIBLIOGRAPHIE 279

Eric Gaziaux (éd.), Philosophie et théologie. Festschrift Emilio Brito
(Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium CCVI), Leuven,
Leuven University Press, 2007, LVIII + 537 p.

Ce volume de mélanges salue l'éminent théologien et philosophe jésuite cubain
Emilio Brito, né en 1942, à l'occasion de sa retraite de l'Université catholique de

Louvain. Brito est internationalement connu par ses travaux sur Hegel, Schelling,
Schleiermacher et Fichte notamment. L'ouvrage est élégamment présenté et dirigé de

main de maître par l'éthicien et théologien laïque Éric Gaziaux, professeur à Louvain et

président de l'ATEM (Association de théologiens pour l'étude de la morale). Les textes
sont en français (20), en anglais (6), en allemand (3), en espagnol (2) et en italien (1). La
première partie, consacrée aux approches historiques (20 auteurs), couvre un champ très

vaste, dans une perspective interdisciplinaire prononcée: cela va du statut théologique
de la philosophie chez Origene à Kant, Schleiermacher, Kierkegaard, Teilhard de

Chardin, Maurice Blondel, Charles Secrétan, Karl Barth, Martin Heidegger, Hans-Georg
Gadamer et Éric Weil, en passant par Denys l'Aréopagite, Thomas d'Aquin ou Franz

von Baader. En deuxième partie, les approches thématiques (12 auteurs) sont centrées

sur les relations entre philosophie et théologie, sur la philosophie de la religion et ses

rapports avec la science, ainsi que sur l'éthique, avec des ouvertures sur la spiritualité
et sur les sacrements. Impossible de rendre compte ici de l'ensemble, dont le mérite
principal est de rester centré pour l'essentiel sur les lieux de questionnement majeurs
du jubilaire, tout en en prolongeant les intuitions et ies pistes. L'étude de Martin Leiner,
de léna (précédemment à Neuchâtel), sur les relations entre l'éthique philosophique et

l'éthique théologique de Schleiermacher - un sujet rarement abordé dans la recherche et

trop peu connu en francophonie - mérite une attention particulière ; elle se termine par
une comparaison audacieuse des positions respectives de Schleiermacher et de Ricœur,

plutôt à l'avantage du premier. Jean-Yves Lacoste (Blandings, Grande-Bretagne)
reprend la question des rapports - ou plutôt de la «frontière absente» - entre philosophie
et théologie chez Kierkegaard. Alexandra Roux (Poitiers) s'interroge sur l'influence de

Schelling chez Charles Secrétan. Hendrik Adriaanse (Leiden) reprend de manière neuve
la question de la philosophie de la religion chez Karl Barth. Dietmar Mieth (Tübingen)
interroge les rapports de la science, de la religion et de la contingence. Marie-Anne
Lescourret (Strasbourg) aborde le thème original de la «petite bonté» surgissant des épreuves
éthiques de la vie. Plusieurs contributions ont adopté un ton plus méditatif et personnel:
ainsi, Adrian Perperzak (Chicago), dans un texte aussi brefque splendide, évoque la relation
«vocative» entre les personnes. L'ouvrage se conclut sur deux petits bijoux, consacrés pour
l'un à «l'écoute et la passivité originaire» (Paul Gilbert, Rome), pour l'autre à «l'ombre et

l'éclat» (Miklos Veto, Poitiers). Une introduction éclairante d'Éric Gaziaux, suivie d'une

bibliographie très complète d'Emilio Brito, font de cet ouvrage plus qu'un simple recueil
traditionnel de mélanges: une invitation à la libre pensée. La théologie et la philosophie
universitaires, loin de se complaire dans des chapelles confessantes ou jargonnantes,
peuvent être à la fois, et parfois même ensemble, fécondes et incisives.

Denis Müller

Théologien dans le dialogue social. Écrits de Roger Berthouzoz OP. Présentés

par Anto Gavric OP (Études d'éthique chrétienne, nouvelle série, n° 3),

Fribourg, Academic Press, 2006,415 p.

Trop tôt disparu, Roger Berthouzoz 1945-2004), dominicain, théologien et moraliste
suisse, membre de longue date de l'ATEM (Association de théologiens pour l'étude de

la morale), témoignait d'une profonde culture historique, politique, philosophique et



280 BIBLIOGRAPHIE

théologique. Il avait fait sa thèse à Fribourg sur la dialectique entre liberté et grâce chez
Irénée de Lyon. Sa connaissance de la philosophie était impressionnante, déjà très jeune,
ainsi que nous l'avions découvert lors d'un troisième cycle en théologie systématique
(cf.L. Rumpf et al., Hegel et la théologie contemporaine, Neuchâtel, Delachaux et
Niestlé, 1977. Mais c'était aussi un homme habité par l'Afrique: un séjour au Rwanda
l'avait marqué au fer rouge et il n'a cessé d'entretenir des liens étroits avec les Églises et
les intellectuels de ce continent. Son œuvre scientifique, dès avant sa nomination comme
professeur à Fribourg en 1993, se situe ainsi à la croisée de questions fondamentales
et d'engagements concrets: les fondements théologiques de l'éthique (Trinité, grâce et
liberté), l'anthropologie théologique (la notion de personne humaine et ses conséquences
pour la compréhension éthique de l'autonomie), l'environnement, l'alimentation et la
famine, le développement, économique et social, les droits de l'homme, les valeurs, la

justice, le droit et la démocratie, autant de thèmes qui traversent cette œuvre éclatée et
inachevée, dont la remarquable cohérence intellectuelle et pratique émerge fortement
à la relecture. L'ouvrage, très bien présenté et réalisé, est structuré en trois parties: les

questions héritées de la tradition, les questions d'actualité et les défis spécifiques à la
situation suisse. Avec l'introduction et la bibliographie soignées qui l'accompagnent, ce
livre constitue un outil de travail bienvenu pour découvrir ou redécouvrir une réflexion
exigeante et ouverte et pour se souvenir avec reconnaissance d'un ami et d'un témoin.

Denis Müller

Sciences Jean Zumsteun, L'évangile selon saint Jean (13-21) (CNT IVb), Genève, Labor
bibliques et Fides, 2007, 323 p.

La collection «Commentaire du Nouveau Testament» (CNT) des éditions genevoises
Labor et Fides a de quoi se réjouir de la bonne cuvée 2007. Elle a vu son cellier se garnir
de deux grands crus: le commentaire des Actes des apôtres (ch. 1-12) de la plume de
Daniel Marguerat et celui de l'évangile johannique (ch. 13-21) signé par Jean Zumstein.
Une impressionnante vendange pour l'exégèse de langue française. Cette rafale de

commentaires n'est toutefois pas le fruit du hasard. Elle témoigne au contraire du
couronnement de deux carrières académiques. Assurément, l'écriture d'un commentaire
exige endurance et maturité exégétique. Pour ne prendre que l'exemple de Zumstein,
la publication de son commentaire synthétise deux décennies d'intenses recherches
johanniques, dontonpossède un bonaperçu dans le recueil d'articlespubliéenl 999 (2004:)
sous le titre Kreative Erinnerung. Relecture und Auslegung im Johannesevangelium.
Mais la prouesse d'un commentaire ne tient pas simplement à sa longue et patiente
genèse. 11 est une autre difficulté qui attend son rédacteur : (re)définir son genre littéraire.
Quelle est l'ambition d'un commentaire Quelle est sa visée rhétorique Refléter de
manière aussi ouverte et objective que possible l'état de la recherche ou offrir une position
exégétique profilée Juxtaposer les informations historiques, littéraires et théologiques
ou les hiérarchiser dans un tout méthodologiquement et herméneutiquement signifiant
Il est intéressant d'observer la manière dont Jean Zumstein s'est faufilé au travers de ces

passages escarpés. La lecture de l'avant-propos ne nous livrera que de maigres indices.
Par ailleurs, le lecteur pourra feuilleter frénétiquement le commentaire, il ne dénichera
aucune section introduisant l'œuvre de l'évangéliste Jean. Cela tient à une originalité
étonnante de ce commentaire. Il précède dans le temps un premier tome à venir qui
couvrira les chapitres 1 à 12 du quatrième évangile. Zumstein donne deux explications à

cet unicum des annales néotestamentaires. La première raison invoquée est triviale, mais
tout à fait compréhensible : l'ordonnancement chronologique des propres recherches du
professeur zurichois. Quant à la seconde explication de cette publication à rebours, elle
nous intéresse plus spécialement : elle répond à un choix herméneutique. Selon Zumstein,



BIBLIOGRAPHIE 281

la clef interprétative de l'évangile spirituel est en effet à trouver dans les deux discours
d'adieu (Jn 13, 31-16, 33). L'A. ne nous dévoile malheureusement pas directement la

teneur de son hypothèse de lecture. Il faudra sûrement lire l'introduction au premier
tome pour en savoir davantage. Mais pour qui ne voudrait pas attendre, il pourra trouver
de précieux renseignements dans un article de l'A. traitant des problèmes d'introduction
liés à l'évangile de Jean. D'un point de vue méthodologique, les options de l'A. ne sont

pas aisément identifiables. A la lecture de l'avant-propos, il apparaît seulement que le
commentaire vit d'un judicieux refus de tout sectarisme méthodologique, enregistrant à

la fois des informations issues de la critique historique et des observations nées d'une
analyse littéraire. Pour glaner davantage de renseignements, il nous faut donc aborder
le corps du commentaire. Celui-ci adopte l'ordonnance voulue par la collection du
CNT : traduction - bibliographie - analyse - explication - conclusion. Cette logique
de présentation a déjà fait ses preuves et offre une évidente clarté de lecture. Dans la
section analyse se côtoient des résultats ayant trait à la genèse rédactionnelle des textes
et d'autres ressortissant à la composition narrative de l'évangile. S'il est une particularité
incontournable et emblématique des options méthodologiques de Zumstein, c'est le

recours à la notion intertextuelle de «relecture». Cette catégorie, déjà très présente dans la

production scientifique de l'A., émaille constamment le texte de son commentaire (ibid.,
p. 20-23, 89, 91-93, 131, 161-162, 301-302, etc). En clair, la relecture est le processus
long et graduel ayant présidé à la genèse littéraire et théologique de l'évangile de Jean,
où chaque étape dialogue avec la couche précédente et l'infléchit pour répondre à des

besoins idéologiques, cognitifs ou historiques. Un point de vue méthodologique qui rend
autant justice aux stigmates rédactionnelles dont est porteur le quatrième évangile qu'au
projet littéraire et théologique d'ensemble. Bien plus, Zumstein va jusqu'à analyser la

suscription du quatrième évangile - chose inhabituelle dans un commentaire - pour en
dégager la portée herméneutique (ibid., p. 319-320). Il affirme avec raison que le titre
assigné à l'évangile au cours du IIe siècle est une étape marquante de ce processus de

relecture. Bref, le recours à la notion intertextuelle de «relecture», originalité notoire de

ce commentaire, eût amplement mérité un paragraphe introductif. Quant à l'hypothèse
de lecture mise en oeuvre, elle se dégage lentement mais sûrement au fil de la traversée.
Pour Zumstein, c'est le Christ incarné et crucifié qui constitue ie cœur de la mémoire
véhiculée par la communauté johannique. Dit autrement: c'est l'expérience pascale du
Christ accouchant du Dieu d'amour qui forme le noyau central du quatrième évangile.
On perçoit ainsi la clef de compréhension qui commande la lecture du récit : elle est

christologique. Une christologie qui, n'en déplaise à Bultmann et Käsemann, n'enjambe
pas la croix. Cela dit, ce faire mémoire christique n'est pas directement accessible pour le

croyant. Il n'est rendu possible que par le travail herméneutique du Paraclet. De même, il
n'est pas pure nostalgie du passé, mais création d'avenir : dans cette anamnèse du Christ
incamé qu'est l'évangile spirituel, c'est l'Absent lui-même qui se rend présent, c'est
le passé pascal qui s'actualise dans l'aujourd'hui du lecteur. En relisant l'événement
de Pâques, l'évangile de Jean, et singulièrement les deux discours d'adieu, tracent un
espace pour l'avenir. Cet effort interprétatif conduit par Zumstein nous dévoile ainsi
finement le lieu d'énonciation ainsi que la visée rhétorique du quatrième évangile : ni
biographie ni archivage historique des faits et gestes du Nazaréen, l'évangile de Jean se

veut relecture postpascale, «signe» de la tradition jésuanique (cf. Jn 20,30-31); il dévoile
à l'auditeur des cercles johanniques le profil christologique de l'homme qu'il porte au

langage, tout en s'efforçant de le gagner à son credo. Très attentif à l'effet pragmatique
de la communication johannique, Zumstein montre d'ailleurs comment l'évangéliste a

soigné ce passage décisif de l'univers intradiégétique au monde du lecteur (ibid., p. 268).
En conclusion, nous souhaitons à ce millésime johannique, bien charpenté et long en

bouche, de connaître le destin illustre des grands vins de garde : ceux de Bultmann,
Barrett, Schnackenburg, etc.

Simon Butticaz



282 BIBLIOGRAPHIE

Science des L Apocalypse de Paul (Nh V,2), Texte établi, traduit et introduit par Jean-Marc
religions Rosenstiehl, commenté par Michael Kaler (Bibliothèque Copte de Nag

Hammadi, Section «Textes» 31), Presses de l'Université Laval / Éditions

Peeters, 2006, 325 p.

La pensée première à la tripleforme (Nh Xiii, 1), Texte établi, traduit et présenté

par Paul-Hubert Poirier (Bibliothèque Copte de Nag Hammadi, Section
«Textes» 32), Presses de l'Université Laval / Éditions Peeters, 2006,
400p.

Ces deux nouveaux volumes enrichissent la Bibliothèque Copte de Nag Hammadi,
en cours d'édition critique et de traduction suivie d'un commentaire exhaustif, de deux
traités importants. L'Apocalypse de Paul, second traité du Codex V, rédigé en dialecte
sahidique copte aux alentours de l'an 150, se trouve actuellement au Musée Copte du
Vieux-Caire sous le numéro d'inventaire 10548. D'une importance considérable pour
quiconque s'intéresse à l'apôtre Paul et aux écrits pauliniens, ce texte, du point de vue du

genre littéraire, est classé dans la catégorie des pseudépigraphes décrivant des voyages
célestes, et dont les principales caractéristiques sont d'être attribués à des personnages
importants de l'Ancien ou du Nouveau Testament, dont l'ascension au ciel se fait dans la

plupart des cas juste avant la fin de leur existence terrestre, par des étapes bien précises,
et pratiquement toujours accompagnés. Concernant L'Apocalypse de Paul, la référence
biblique est claire, elle se trouve en 2 Co 12,2-4, mais, ici, ce n'est pas seulement au
troisième ciel que l'apôtre est conduit, mais au dixième, ce qui dénote une cosmologie
plus élaborée, dont il est encore difficile aujourd'hui de trouver l'ancrage précis, même
si on la retrouve dans quelques écrits ophites et manichéens. De plus l'A. utilise de

façon tout à fait consciente les sources traditionnelles judéo-chrétiennes connues des
diverses apocalypses d'ascension céleste. Dans le cas de Paul, ce n'est pas un ange qui
l'accompagne, mais l'Esprit Saint lui-même, ce qui doit conférer du poids à ce récit.
Dernière et importante caractéristique de cette ascension de Paul, et qui fait qu'elle est

plus à rapprocher des ascensions que l'on trouve dans les mystères grecs ou l'hermétisme
que de celles d'Hénoch et d'Isaïe, c'est qu'ici l'attention n'est pas tellement portée sur
ce que Paul observe dans les différents cieux, mais sur son ascension en tant que telle.
Cette situation, disent en conclusion les deux éditeurs, invite à voir dans la figure de
Paul non pas simplement le visionnaire de II Corinthiens, mais aussi et surtout le type de

l'âme juste effectuant son ascension dernière au ciel. On ne peut donc pas coller à cette
apocalypse l'étiquette de 'gnostique', car «la personnalité de l'Auteur, par l'usage qu'il
fait de thèmes apparentés à ceux du Testament d'Abraham, laisse plutôt transparaître un

judéo-chrétien tenté par certaines spéculations gnosticisantes» (p. 96). Tout autre est le

traité intitulé La pensée première à la tripleforme, constituant le CodexXIII de la BCNH,
déposé lui aussi au Musée Copte sous le numéro d'inventaire 10545. Ce texte, qui fut
originellement traduit du grec comme le suggèrent certains traits grammaticaux et le titre
final dans son lexique et sa syntaxe, ne nous est connu aujourd'hui que dans sa version
copte. Sur le plan de la forme littéraire, il doit être rapproché du traité Brontè (NH VI.2)
et surtout de l'hymne final de la recension longue de YApociyphon de Jean (NH II. 1).
Comme ceux-ci, il n'appartient à aucun des genres largement attestés dans le corpus de
la BCNH, traités didactiques, apocalypses, apocryphes vétéro- ou néo-testamentaires. Il
s'agit plutôt d'un texte hybride, à la fois hymne et discours didactique autodéclaratoire
à la première personne du singulier, qui intègre des interpellations, des interventions des
destinataires et des développements narratifs. Rédigé vraisemblablement vers l'an 200,
ce traité a dû être composé dans un milieu où on lisait YApociyphon de Jean et d'autres
œuvres gnostiques et non gnostiques, comme c'était le cas dans le bassin oriental de
la Méditerranée, en Egypte grecque ou en Syrie, un milieu en tous les cas ouvert à



BIBLIOGRAPHIE 283

des influences religieuses et philosophiques diverses, manifestement chrétien, mais d'un
christianisme fortement gnostique et polémique contre la grande Église. Sur le plan
matériel, il se présente en trois sections dont chacune est clairement délimitée par un
sous-titre, et fait état d'une triple descente de la Prôtennoia ou Pensée Première, Père,
Mère et Fils, descente que son A. illustre par la triple métaphore du son, de la voix et de la

parole, et dont le but est d'éveiller ceux qui dorment, de les tirer de leur situation d'oubli
et de les sauver. En analysant la combinaison que l'A. opère de ces deux structures
triadiques et des nombreux parallèles qu'il fait avec le prologue johannique, Paul-Hubert
Poirier dégage de manière saisissante la manière dont il cherche à construire une relecture
polémique du prologue par le biais d'une série d'allusions précises, toutes destinées
à amener le lecteur à conclure que le Logos-Prôtennoia est supérieur au Logos-Jésus
incarné. C'est ce que montre clairement l'autoproclamation faite en 46*,14-15 : «C'est
moi seul (qui suis) le Logos, ineffable, immaculé, incommensurable, inconcevable»,
laquelle relègue le Logos-Jésus de Jean au rang de figure secondaire, puisqu'elle
devra être secourue sur la croix par le Logos-Prôtennoia (Cf. 50*,12-15). De surcroît,
contrairement au Logos incarné qui n'a pas été reçu par les siens, la Prôtennoia-Logos
est accueillie par eux et la reconnaissent. Ces deux volumes, comme les précédents et

conformément aux exigences scientifiques de cette magnifique collection, contiennent
chacun une nouvelle édition du texte copte, laquelle est accompagnée d'une traduction
française très soignée et d'un commentaire exhaustif, d'une bibliographie complète et
d'une ample introduction donnant les informations techniques, historiques et littéraires
voulues, ainsi que de tous les index nécessaires à une étude approfondie : index des mots
gréco-coptes, noms propres, mots autochtones et magiques, formes de conjugaison et

pronominaux triadiques.

Jean Borei.

Pierre Gisel, Lucie Kaenel (éds), Réceptions de la cabale (Bibliothèque des

fondations), Paris-Tel Aviv, L'Éclat, 2007, 350 p.

Chaïm Wirszubski, Pic de la Mirandole et la cabale, traduit de l'anglais et du latin

par Jean-Marc Mandosio, suivi de Gershom Scholem, Considérations sur
l'histoire des débuts de la cabale chrétienne (Philosophie de l'imaginaire),
Paris-Tel-Aviv, L'Éclat, 2007, 501 p.

Le premier ouvrage s'adresse à ceux qui chercheraient une première introduction
aux différents courants et orientations mystiques de la cabale juive au cours de l'histoire.
Loin de rappeler les accusations frauduleuses de complots et de machinations occultes
dont les juifs ont été accusés au Moyen-Age, la cabale constitue, dans son sens propre,
la transmission des sens cachés de la Bible, qui s'est faite de maîtres à disciples, le

plus souvent oralement, et qui a suscité une abondante littérature. Les quatorze études
ici réunies ont été d'abord lues à l'occasion d'un colloque public organisé en 2006 à

l'Université de Lausanne sur le thème «Judaïsme et mystique». Si les Auteurs, dans
la première partie, tentent d'ouvrir quelques perspectives historiques et traditionnelles
sur le Zohar, lequel est resté, jusqu'à aujourd'hui, avec le Livre de la formation, appelé
communément Sépher Yetsirah, la source inépuisable des interprétations ésotériques de

la Bible, ils explorent, dans la seconde partie, le rayonnement de la cabale juive et ses

déplacements, depuis la Provence du XIIe siècle où elle est née, dans d'autres contextes
spirituels, comme certains mouvements protestants et catholiques des XVIe et XVIIe
siècles, la franc-maçonnerie ancienne et moderne, la philosophie des Lumières et, au

cours de ces dernières décennies, dans certains groupes musulmans soufis. Au fil de ces



284 BIBLIOGRAPHIE

exposés bien documentés, qui explorent cette quête des différents niveaux de sens que
recèlent les textes bibliques, nous mesurons à quel point les influences de la méthodologie
cabalistique ont été profondes sur plusieurs courants de la théologie chrétienne et de
la philosophie européenne. Le second ouvrage est le fruit d'une longue recherche que
Chaïm Wirszubski a menée sur Pic de la Mirandole, l'une des figures de proue de la
cabale chrétienne de la Renaissance. Resté inachevé après la mort prématurée de l'A.
en 1977, il voit aujourd'hui le jour grâce à Moshe Idei et Carmia Schneider, qui en
achevèrent la mise au point en complétant les lacunes qui subsistaient et en ajoutant des

précisions et des notes. Nul mieux que Chaïm Wirszubski, fin philologue et historien des

idées maîtrisant les divers aspects de l'érudition juive et occidentale, ne pouvait aborder
les difficultés inhérentes à l'interprétation des écrits mirandoliens, truffés de discours
souvent obscurs, voire abstrus, mais qui furent, on le sait, d'une grande importance pour
l'histoire de la pensée et de la culture médiévales et modernes. Après avoir repensé le

parcours linguistique de Pic et le type de connaissance qu'il avait acquis de l'hébreu, et
analysé en détail la traduction, la méthode et le contenu des quatre manuscrits qui nous
ont transmis les nombreuses traductions latines de textes hébreux réalisées pour lui par
le savant juif sicilien converti au christianisme, Flavius Mithridate, l'A. identifie pour
la première fois les sources tout à fait précises auxquelles Pic se référa dans les œuvres
d'Abulafia et Menahem Recanati, lesquelles guidèrent aussi bien la première que la
seconde série de thèses cabalistiques incluses parmi les 900 thèses, ou conclusions, qu'il
rédigea en 1486 et 1487 en vue de la discussion publique interdite par le pape Innocent
VIII. Il identifie de plus les sources exactes des doctrines cabalistiques mentionnées
ou utilisées dans ses autres écrits, le Discours sur la dignité de l'homme, l'Apologie,
écrite en défense des thèses condamnées en 1487, et YHeptaple, publiée en 1489, où Pic

présente sept interprétations successives des premiers versets de la Genèse. Ce travail
de repérage de grande importance lui permet en particulier de démontrer ce qui n'avait
été jusqu'ici qu'une conjecture, à savoir que les doctrines des trois mondes, angélique,
céleste et élémentaire, présentée dans YHeptaple est bien d'origine cabalistique, même si
elle présuppose la distinction platonicienne entre monde intelligible et monde visible et
la distinction aristotélicienne entre monde céleste et monde sublunaire. Il apparaît aussi

que la mise en relation des enseignements cabalistiques avec les oracles chaldaïques, les

hymnes orphiques, Proclus, Nicolas de Cues et Raymond Lulle est désormais imputable
à Pic de la Mirandole plutôt qu'à ses sources juives. En conclusion, et elle est aussi

originale, il apparaît encore que c'est bien Pic, et non lesdites sources ou ses prédécesseurs
chrétiens, qui a jeté pour la première fois les bases de l'interprétation chrétienne de la

cabale, laquelle a pris plus tard chez Jean Reuchlin, Gilles de Viterbe et leurs émules aux
XVIe siècle le rôle et l'importance que l'on sait. Quant aux Considérations sur l'histoire
des débuts de la cabale chrétienne de Gershom Scholem ajoutées à ce volume, elles sont
la reprise d'un texte déjà publié dans l'ouvrage collectif Kabbalistes chrétiens, Paris,
1979. Les références scripturaires et autres, les œuvres de Pic, les manuscrits et les noms
de personnes cités dans le livre sont rassemblés en index à la fin du livre.

Jean Borel

Maurice-ruben Hayoun, avec la participation d'EsTHER Starobinski-Safran,
La philosophiejuive (U-Philosophie), Paris, Armand Colin, 2005, 445 p.

Les ouvrages d'ensemble sur l'histoire de la philosophie juive ne sont pas nombreux.
Le dernier en date, Die Philosophie des Judentums, de Julius Guttmann, publié à Munich
en 1933, ne fut traduit que 30 ans plus tard en anglais, et il fallut attendre encore 30 ans

pour que la traduction paraisse en France sous le titre : Histoire desphUosophiesjuives. De
l'époque biblique à Franz Rosenzweig (Paris, Gallimard, 1994). Maurice-Ruben Hayoun



BIBLIOGRAPHIE 285

est donc le premier à relever le défi d'une nouvelle histoire de la philosophie juive, qui
puisse à la fois se présenter comme un manuel de référence, offrir une synthèse de toutes
les recherches particulières récentes sur les philosophes juifs, - et l'on sait l'immense
essor que les études juives connaissent depuis la guerre -, et s'interroger à nouveaux frais
sur sa spécificité et sa fécondité. «Un peuple entendit un jour la Voix, dit Martin Buber;
il se chargea de la transmettre à l'ensemble de l'humanité, animé d'un esprit spécial:
cet esprit, c'est l'esprit d'Israël». C'est pourquoi l'A. prend soin de souligner dès le

départ que «tous les penseurs ou philosophes qui ont revendiqué leur appartenance juive,
c'est-à-dire qui se voulaient les représentants «éclairés» de leur tradition religieuse, ont
développé leur spéculations dans un cadre précis, celui des traditions orales et écrites
du judaïsme. Ceci signifie que la totalité des philosophes ou penseurs juifs, entendus en

ce sens, sont aussi des exégètes et des commentateurs bibliques». La matière du livre
s'ordonne alors de manière naturelle à partir des sources juives anciennes, se poursuit
avec les traditions rabbiniques qui ont été rassemblées dans la Mishna et le Talmud après
la destruction du deuxième Temple, avec l'œuvre de Philon d'Alexandrie et le judaïsme
hellénisé (ce chapitre est de la main de Mme Esther Starobinski-Safran), pour aboutir aux
premiers philosophes herméneutes néo-platoniciens que furent Solomon Ibn-Gabirol,
Juda Ha-Lévi et Abraham Ibn Ezra. Un chapitre entier est consacré à Maïmonide, qui
fut le premier grand penseur juifmédiéval à ne pas avoir laissé de commentaire biblique
au sens plein du terme, mais à avoir en revanche résumé l'ensemble des lois biblico-
talmudiques, commenté la Mishna et recensé la totalité des mitsvot ou préceptes divins.
C'est lui aussi qui a franchi cette étape cruciale dans le développement de la spéculation
philosophique en établissant une équivalence entre l'œuvre du commencement, la

Genèse, et la Physique d'Aristote, d'une part, et l'œuvre du Char, la vision d'Ezéchiel,
avec la Métaphysique du philosophe, d'autre part. Le siècle après Maïmonide voit se

constituer le corpus hébraïque d'Averroès, les doctrines d'Ibn Rushd et celles de ceux
qu'on appelle les disciples juifs d'Averroès, Isaac Albalag et Moïse de Narbonne. Le rôle
des kabbalistes fut énorme dans l'histoire de la philosophie juive, d'abord parce qu'ils
contestèrent énergiquement les équivalences entre la pensée juive et la pensée grecque
faites par Maïmonide. Pour eux, en effet, l'œuvre du commencement doit demeurer un
mystère impénétrable, car il s'est effectué lors du passage de la seconde sephira, Hochma
(sagesse), à la troisième, Bina (discernement). Quant aux visions du Char, ils ont tenu à

leur conserver leur richesse symbolique, alors que Maïmonide avait opté pour le concept
par rapport au symbole. L'une des spécificités, et pas des moindres, de la philosophie
juive s'explique donc par la présence de ce courant kabbalistique, c'est-à-dire par la

rédaction du Zohar et du livre Bahir, d'abord, puis par les innombrables et passionnants
commentaires qu'ils ont suscités jusqu'à nos jours, et dont Gerschom Scholem fut le

premier décrypteur et présentateur. L'ouvrage se termine avec l'émergence du judaïsme
moderne et les lumières de Berlin, Moïse Mendelssohn, Salomon Maïmon, Leopold
Zunz, Samson-Raphaël Hirsch, Abraham Geiger, Hermann Cohen, Franz Rosenzweig
et, enfin, Emmanuel Lévinas et Scholem lui-même. Une bonne bibliographie et un index
des noms cités achèvent de faire de cet ouvrage un guide précis et précieux.

Jean Borel

Maurice Gloton, Une approche du Coran par la grammaire et le lexique,
Paris, Éditions Albouraq, 2003, 871 p.

Cet ouvrage s'inscrit dans la lignée des travaux traditionnels d'approche du Coran,

pour lesquels, depuis les origines, la grammaire et le lexique jouent un rôle central.
L'exposé complet de la grammaire arabe en forme naturellement la première partie,
suivie de la seconde qui présente le lexique coranique complet, où les 1726 racines et



286 BIBLIOGRAPHIE

les 5000 mots qui en sont issus sont étudiés dans leurs formes et leurs sens distincts. En
ce qui concerne la grammaire, l'A. aborde d'abord les problèmes du graphisme des 28
lettres-consonnes en usage, leur disposition dans l'appareil phonatoire, la généalogie
des alphabets de langues sémitiques de l'ouest et du sud et les principales notions sur
la structure des racines arabes et de la formation des mots qui en découlent. Un second

chapitre examine les aspects du temps et la conjugaison du verbe coranique ainsi que
l'ensemble des racines verbales à particularités, c'est-à-dire les racines dites «sourdes»
ou «massives», «assimilées», «concaves», «défectueuses» ou «hamzées». D'excellentes
pages mettent en lumière l'expression originale du temps en conjugaison coranique, le
verbe coranique se présentant, en mode personnel, sous les deux aspects de l'accompli
et de l'inaccompli. En effet, en arabe coranique, où n'existent que ces deux aspects du

temps, la conjugaison n'exprime pas toujours le temps situé dans le présent, le passé ou
le futur. Le plus souvent, le temps exprime plutôt le degré de réalisation de l'action ou du
mode d'être dans le temps. Les troisième et quatrième chapitres offrent une analyse des
différentes sortes de noms, adjectifs et pronoms, les nombres ordinaux et cardinaux et,
enfin, la structure et la syntaxe de la phrase arabe coranique qui se présente sous les deux
formes principales de la phrase nominale et de la phrase verbale. Le lexique coranique
complet que l'A. expose en seconde partie est très précieux, car les racines et les mots qui
en découlent sont chaque fois traduits de manière aussi précise que possible et illustrés
par des versets coraniques significatifs. Les particules et mots grammaticaux coraniques
ne figurant pas dans le lexique général sont regroupés dans un chapitre à part de manière
alphabétique, et sont aussi accompagnés d'exemples tirés du Coran. L'ouvrage se
termine par un lexique purement alphabétique de tous les termes contenus dans le lexique
coranique et renvoyant au numéro d'ordre qui leur correspond, une recension des 2500
versets coraniques traduits ou cités, et une série d'annexés comprenant une liste des
Noms divins, seuls ou par couple, la liste de 99 Noms divins retenus par la tradition, les
36 formules coraniques de l'Unité divine, la chronologie présumée de la Révélation des

sourates et. enfin, le nombre de mots de même racine existant dans le texte coranique.
C'est dire que Maurice Gloton offre aux lecteurs intéressés une somme unique en langue
française, fruit d'un labeur longuement mûri et qui vise à promouvoir un accès direct et
réfléchi au Coran, que les croyants musulmans reçoivent non seulement comme la Parole
divine elle-même descendue jusqu'à eux, mais aussi comme le fondateur de leur langue,
de leur pensée et de leur civilisation, le réservoir d'où elles puisent leur continuité et leur
richesse, l'axe essentiel autour duquel elles s'articulent.

Jean Borel


	Bibliographie

