Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 57 (2007)

Heft: 2: Justin Martyr : nouvelles hypothéses

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 139 (2007). P. 183-192

BIBLIOGRAPHIE

F. FronTEROTTA , W. LESZL (éds), Eidos-Idea. Platone, Aristotele e la tradizione
platonica, Sankt Augustin, Academia Verlag, 2005, xxx + 278 p.

La théorie des idées occupe sans doute une place centrale dans la philosophie
de Platon. Toutefois, il semble qu’au cours des derni¢res cinquante années les idées
ont petit a petit perdu leur role d’objet privilégié des études platoniciennes. Cest
Justement cette constatation, et la volonté de réagir a une interprétation sceptique de la
philosophie platonicienne, tendant a minorer I'importance de la théorie des idées, qui
sont a I'origine de ce volume. Celui-ci réunit treize essais portant sur la notion d’eidos-
idea, dont les auteurs étudient I’origine, la signification et les transformations dans les
dialogues tout d’abord, puis, dans I’Académie ancienne et chez Aristote, et enfin dans le
meédioplatonisme et le néoplatonisme. 11 n’est pas possible ici de rendre compte de tous
les essais: je n’en choisirai que trois, un par section («Platony, «Les premiers €leves
de Platon», «La tradition ultérieure»), et me bornerai a mentionner les autres. Selon
L. Brisson («Come rendere conto della partecipazione del sensibile all’intellegibile in
Platone», p.25-36) le probleme de la participation des choses aux idées, soulevé dans le
Parmeénide, trouve une solution partielle dans le 7imée. Le role des mathématiques est
ici crucial : d’apres ce dialogue en effet, ce que les choses ont en commun, ce qui est pour
elles cause d’identité et d"unité, c’est leur structure mathématique. Les idées, elles, sont et
doivent rester séparées des choses sensibles; en revanche, les objets mathématiques, qui
ont un statut intermédiaire, peuvent étre appliqués au sensible pour y introduire I’ordre
dont les idées sont le modele. En d’autres termes, selon le Timée les mathématiques
permettent a I'intelligible d’étre quelque part présent dans le sensible. F. Fronterotta
(«Natura e statuto dell’€iSog: Platone, Aristotele e la tradizione platonica», p. 171-189)
discute la critique aristotélicienne a la théorie des idées. Il souligne d’abord I’'ambiguité
ontologique que les idées présentent chez Platon (et que Platon lui-méme n’ignore pas):
d’une part, elles sont séparées des choses sensibles; d’autre part, elles communiquent
avec les choses sensibles, qui sont dites participer aux idées. C’est justement a partir
de cette ambiguité qu’Aristote construit sa critique: pour le Stagirite les idées, en tant
que substances universelles séparées, sont des entités contradictoires. Voila pourquoi,
pour en sauver I'universalité, il faut les priver de leur caractére de substances séparées:
les idées existent, certes, mais uniquement dans la matiére, dont elles ne peuvent étre
séparées que par une opération intellectuelle, I’abstraction. Malgré la force de cette
critique, il existe d’importants points de contact entre Platon et Aristote: ils sont tous
deux persuadés de I'importance du probléme des universaux et partagent une approche
épistémologique réaliste. Aristote se révele done plus proche de Platon qu’on ne I'admet
communément. Aprés environ trois siécles d’oubli, la théorie des idées reprend un rdle
central dans le débat philosophique a partir du I siécle apr. J.-C., I’époque ou nait et
s’impose le moyen platonisme. Comme le montre F. Ferrari («Dottrina delle idee nel
medioplatonismo», p. 233-246), c’est I'importance accordée au Timée qui explique
I"interprétation des idées propre aux médioplatoniciens. En effet, la volonté de rendre
raison du monde physique les améne a poser, a coté des idées transcendantes, causes
paradigmatiques du cosmos contenues dans I’intellect de Dieu, des formes immanentes,
capables d’entrer dans I'univers sensible et de I’ordonner. L'importance du Timée, et
donc des problémes cosmologiques, explique également pourquoi les médioplatoniciens

Histoire de
la philosophie



184 BIBLIOGRAPHIE

admettent I’existence uniquement des idées d’objets naturels. Le volume contient aussi
les études de M. Baltes-M. L. Lakmann, Idee (dottrina delle idee), p. 1-24; W. Leszl,
Ragioni per postulare idee, p. 37-74; J.-F. Pradeau, Le forme e le realta intellegibili:
I’'uso platonico del termine €i8o¢, p. 75-89; G. Sillitti, L’idea del bene tra geometria
e dialettica nei libri VI e VII della Repubblica, p. 91-101; B. Centrone, L eidog come
6Aov in Platone e i suoi riflessi in Aristotele, p. 103-114; D. O’Brien, La forma del
non essere nel Sofista di Platone, p. 115-159; M. Isnardi-Parente, 1l dibattito sugli €idn
nell’Accademia antica, p. 161-170; M. Mariani, Aristotele e il «terzo uomo», p. 191-
209; C. Cerami, La sostanza sensibile € la nozione di t6d¢e t016vde in Metafisica VII §,
p- 211-232; A. Linguiti, Dottrina delle idee nel neoplatonismo, p. 247-261.

Davipe DeL Forno

P. p’HoNE, Platonic Problems and Neoplatonic ldeas. A critical edition of
Proclus, in Parmenidem IIl, with interpretative essays, Leuven, 2006, vin
+313 p.

Ce volume contient la thése de doctorat de I’A ., Pieter d’Hoine, éléve et collaborateur
de Carlos Steel 4 Louvain. D’Hoine fait partie de 1’équipe, dirigée par Steel, qui esten train
de préparer ’édition critique de 1’In Parmenidem de Proclus. Nous avons ici le premier
fruit de ce travail: le texte du troisieme livre du commentaire proclusien. La premiere
partie (p. 1-216), en six chapitres, est consacrée a une analyse détaillée du contenu
philosophique et des précédents historiques d’/n Parm. III. L’auteur formule au tout
début le présupposé fondamental de son interprétation: il considére les néoplatoniciens
en général, et en I’espéce Proclus, comme des «genuine Platonic problem-solvers»
(p.6). En d’autres termes: face aux problémes soulevés par les dialogues platoniciens,
et surtout aux incohérences, voire aux contradictions, que les dialogues semblent parfois
présenter, les néoplatoniciens, a la différence des interprétes modernes, réagissent en
essayant de trouver une solution platonicienne. Ils tentaient de parvenir a la vérité sur
la base des principes de la philosophie de Platon, convaincus qu’ils étaient du lien
entre cette philosophie et la vraie connaissance. Pour en venir au Parménide, il faut
dire tout d’abord que dans I’ Antiquité c’était surtout la deuxiéme partie du dialogue,
avec sa discussion des rapports entre 1’Un et le multiple, qui attirait I’attention des
commentateurs: les néoplatoniciens avaient cru trouver dans cette section 1’exposition
la plus compléte de la théologie platonicienne, et s’en étaient servis pour construire leur
propre systéme philosophique. La premiére partie du dialogue avait suscité quant a elle
moins d’intérét ; cependant, cinq livres de I’/n Parm. sur sept sont consacrés justement a
cette section, qui a pour objet les idées ; de plus, deux livres (le troisiéme et le quatrieme)
s’occupent des apories concernant les idées. Cela dit, la complétude et la perfection du
discours de Proclus portent a croire qu’il a utilis¢ comme source des travaux précédents,
des discussions générales au sujet de la théorie des idées que nous ne possédons plus:
selon d’Hoine il est possible que Proclus ait eu recours a des commentaires de Jamblique
etd’Amélius. L’/n Parm. repose donc sur une tradition longue et solide. Plusieurs siécles
de débats avaient produit une liste de quatre problémes a examiner dans tout discours sur
les idées : s’il existe des idées ; de quoi il existe des idées; quelle est la nature des idées ;
quelle est la nature du rapport entre les choses sensibles et les idées. Proclus reprend ces
problémes au début du troisiéme livre qui est, quant a lui, consacré a la discussion des
deux premiers: I’existence et I’extension des idées. D’Hoine présente tout d’abord les
six arguments avancés par Proclus pour démontrer I’existence des idées, et il souligne
a juste titre qu’il s’agit presque toujours de réfutations a des objections d’Aristote : ce
qui prouve que ces objections étaient considérées comme dangereuses méme au V° s.



BIBLIOGRAPHIE 185

apres J.-C. Le fait que les arguments de Proclus se référent presque toujours aux espéces
naturelles et aux corps célestes témoigne en revanche de I’influence du Timée dans ce
debat. Or, cette conclusion n’a pas d’importance uniquement pour ce qui est des sources
de Proclus: en effet, comme le montre d’Hoine, elle indique également que pour Proclus
c’est surtout d’especes (ou en général, de substances naturelles) qu’il existe des idées.
En d’autres termes, on peut dire que le philosophe fait sienne une version restreinte de
la théorie des idées. Quelles sont les raisons de cette position ? D’Hoine exclut qu’elle
soit le fruit de I’exégese du texte du Parménide, en se fondant notamment sur un passage
crucial du commentaire (815, 36-9): Proclus y affirme que la solution du probléeme de
I’extension des idées contribuerait «aussi» a la découverte de la position de Platon sur ce
point. C’est donc I’exigence théorétique et philosophique qui prime sur celle exégétique
et historique. Cela montre bien I'attitude de «Platonic problem-solvers» propre aux
néoplatoniciens : on part de Platon (souvent mélangé avec des doctrines aristotéliciennes
et stoiciennes), on construit sur cette base un systéme philosophique, et puis, fort de
cette philosophie, on revient a Platon pour interpréter ses textes. La version restreinte de
la théorie des idées dérive en fait du moyen platonisme, un mouvement philosophique
fortement influencé par le Timée et par les questions cosmologiques traitées dans ce
dialogue: c’est pourquoi les médioplatoniciens avaient admis uniquement des idées
d’objets naturels, et nié I’existence d’idées d’objets artificiels. Cette version de la
théorie est presque universellement acceptée dans 1’Antiquité, également a cause de
I'impossibilité de tirer des dialogues une doctrine cohérente la-dessus et a cause de la
force des objections aristotéliciennes. La question de I’extension des idées était donc
traditionnelle ; les néoplatoniciens quant a eux élargissent le débat, en I’appliquant aux
différents niveaux qu’ils distinguent dans la réalité : ’intellect, I’dme, la nature, le corps,
la matiere. Leur solution est la suivante: il existe des idées des différents types d’ames
et de corps, des especes naturelles et des attributs essentiels ; il n’existe pas d’idées des
parties individuelles, des attributs non-essentiels, des objets artificiels ou des maux. Il ne
s’agit pas d’une position originelle : les sources de Proclus sont Syrianus et probablement
(c’est I’'hypothése de d’Hoine) Jamblique. Malgré ce manque d’originalité, Proclus n’est
pas sans mérite: il a été le premier a présenter une synthése compléte et systématique
d’un débat séculaire sur une question capitale pour le platonisme. La deuxiéme partie
(p-219-271) contient le texte du troisiéme livre de 1’n Parm. Le premier éditeur
moderne de 1'/n Parm., Victor Cousin, avait publié en 1864 un texte lisibile et avait
proposé des conjectures précieuses ; mais une véritable édition critique manquait jusqu’a
présent: d’ou I'importance de ce travail. Cette section est ouverte par un plan trés utile,
qui détaille la structure du livre; suivent quelques pages consacrées aux principes et
criteres de I’édition, contenant également le stemma codicum et la liste des sigles utilisés
dans I’apparat critique. En général, le texte grec sur la page se présente bien; la lecture
en est plus aisée, par rapport a Cousin, grice aux changements de ponctuation et a une
subdivision en paragraphes qui suit de plus prés I’articulation du raisonnement. Dans les
marges de chaque page est reproduite la numérotation des pages et des lignes de 1’édition
Cousin. Les citations (mots ou phrases) sont écrites en caractéres espacés, comme c’était
déja le cas chez Cousin; en plus, entre le texte et I’apparat, est indiquée la provenance
de toutes les citations. L’apparat est quant a lui positif: il contient tout aussi bien les
lecons retenues que celles écartées. Par rapport a Cousin, d’Hoine a pu profiter du travail
de Steel sur la traduction de 1’/n Parm. par Guillaume de Moerbeke. Comme on sait,
Guillaume traduisit le texte de Proclus mot & mot : cette traduction, dont Steel publia la
premiere édition critique il y a plus de vingt ans, a donc permis en plusieurs points de
corriger le texte, ou de confirmer de fagon presque siire la validité de corrections déja
proposées. Le volume comprend enfin une bibliographie riche, ordonnée et mise a jour
(d’Hoine est I'un des auteurs de la bibliographie proclusienne de référence préparée a
Louvain) et un index des passages cités. On a donc affaire a un travail de haut niveau:



186 BIBLIOGRAPHIE

clair et convaincant dans sa partie historico-philosophique, il s’impose désormais comme
irremplagable pour sa partie philologique.

Davipe DeL Forno

T. LENKAUF, C. STeeL (éds), Platons Timaios als Grundtext der Kosmologie in
Spditantike, Mittelalter und Renaissance. Plato s Timaeus and the Founda-
tions of Cosmology in Late Antiquity, the Middle Ages and Renaissance,
Leuven, Leuven University Press, 2005, xxiv + 492 p.

Le Timée est sans conteste |’un des dialogues platoniciens les plus lus et commentés :
tous ses themes principaux attirent |’attention des savants, aujourd’hui non moins que
par le passé. Il y a cependant un aspect de cette ceuvre que la critique n’a commencé
a étudier que tout récemment: sa Rezeptionsgeschichte, I’histoire de sa réception.
Voila une question qu’on peut a juste titre considérer comme étant au cceur méme du
débat historiographique actuel sur Platon. En effet, entre 2000 et 2003, trois volumes
ont été consacrés a la fortune du Timeée depuis I’antiquité jusqu’a nos jours. Tel est
également le théme de ce volume, lequel recueille les actes d’un colloque qui a eu lieu
a la Villa Vignoni, sur le Lac de Céme, en juin 2003. Les dix-huit essais sont répartis
en trois sections, concernant respectivement 1’ Antiquité tardive (ou le but principal des
commentateurs était de montrer I’accord des doctrines cosmologiques de Platon avec
celles d’Aristote), le Moyen Age (ou il s’agissait de concilier la cosmologie du Timée
avec le récit de la Genése) et ’époque moderne, de la Renaissance aux Lumicres (ol
I'invention de la physique mathématique fournit de nouveaux instruments pour €valuer
I’explication platonicienne de |’univers). Ne pouvant pas résumer ici tous les essais,
j’en choisirai trois, un par section, et me bornerai a mentionner les titres et les auteurs
des autres. Dans son tour d’horizon sur la fortune antique du Timée («Interpretare il
Timeo», p. 1-12), F. Ferrari souligne que ce dialogue a contribué de maniére décisive a
la formation du platonisme, c¢’est-a-dire a la transformation de la pensée platonicienne
en un véritable systéme. Bien qu’il ait ét¢ commenté déja par les premiers disciples de
Platon, et qu’il ait exercé une influence non négiigeable sur la formation de la physique
et de la cosmologie stoiciennes, le Timée ne gagne la place centrale dans le débat
philosophique qu’au [ s. apres J.-C. Il devient a cette époque-la le dialogue de référence
du Moyen Platonisme et ce, probablement, a cause de sa structure. Les platoniciens en
effet visent a construire un systeme philosophique compact tel que I’était le stoicisme;
or le long monologue qui constitue la quasi-totalité du Timée peut étre considéré comme
un traité, voire comme une sorte de manuel de philosophie platonicienne, ou la théologie
et ’astronomie sont interprétées selon une perspective éthique a laquelle la culture de
I’époque était particuliérement sensible. Dans la conclusion de son essai, Ferrari décrit
également les méthodes d’analyse du texte: xata Aé€v (examen de la signification
de chaque mot d’un passage donné); kata mpaypata (interprétation du contenu du
passage) ; kata {nriuata (analyse du texte sur la base de quelques questions standard,
par exemple la structure de I’ame ou le statut ontologique du démiurge). E. Jeauneau
(«Du désordre a I'ordre: Timée 30 A», p. 253-263) se penche sur |’interprétation par
Guillaume de Conches (XII* s.) d’un passage crucial du 7imée: la fameuse page 30 A,
ol il est question de la fabrication d’un univers ordonné a partir du désordre préexistant.
Il s’agit d’un passage apparemment impossible a concilier avec la doctrine de la
Genese selon laquelle Dieu créa ’univers a partir du néant. Or déja dans I’ Antiquité les
néoplatoniciens avaient expliqué cette affirmation comme une concession de Platon au
genre littéraire du récit, et en avaient donné une interprétation métaphorique: le chaos
primordial n’a jamais existé, il ne s’agit que d’un état supposé. Guillaume de Conches,



BIBLIOGRAPHIE 187

qui pourtant ne connaissait rien du néoplatonisme, propose la méme lecture: en effet,
I’ame du monde, que Platon dit aussi ancienne que le monde lui-méme, n’aurait jamais pu
coexister avec le chaos. D’ailleurs, si le désordre avait existé, pour expliquer le passage
a I’ordre il faudrait invoquer I’intervention divine, donc le miracle, donc 1'irrationnel :
ce que, précisément, Guillaume se refuse a faire. Tout cela montre bien comment le
Timée a influencé la démarche des penseurs médiévaux, en les encourageant a chercher
une explication rationnelle de 'univers. Comme le remarque T. Leinkauf («Aspekte
und Perspektiven der Prisenz des Timaios in Renaissance und frither Neuzeit», p.363-
385), la fortune moderne du Timée commence par le commentaire au dialogue de
Marsile Ficin, publié en 1484. Mais les cosmologies du début de I’époque moderne
puisent toutes dans le 7imée: des auteurs tels que Kepler, van Helmont et Giordano
Bruno mélangent en effet des doctrines tirées du dialogue platonicien (démiurge, dme
du monde, causes premiéres et causes secondes) avec la physica mosaica de la Genése,
dans le cadre de I’organicisme et du psychologisme propres a la nouvelle philosophie
de la nature. Le 7imée représente également une source d’inspiration importante pour
les philosophes-scientifiques de 1’époque : Galilei, Descartes et Leibniz. Les créateurs
de la nouvelle physique considérent Platon comme un précurseur pour sa doctrine de
la structure mathématique des éléments. La section sur I’antiquité contient également
les essais de C. Helmig («Die Weltentstehung des Timaios und die platonische dpoiwaoig
Be — zum kosmologischen Hintergrund von Plutarchs De sera numinis vindicta 550
D-E», p. 13-40); W. Mesch («Plotins Deutung der platonischen Weltseele. Zur antiken
Rezeptionsgeschichte von Timaios 35 A», p. 41-66); J. Opsomer («A Craftsman and His
Handmaiden. Demiurgy according to Plotinus», p. 67-102); A. Lernould («En quoi la
physique du Timée est-elle encore selon Proclus un eikwg Adyog (ou eikwg pdBog) 7»,
p. 103-162); C. Steel («Proclus’ Defence of the Timaues against Aristotle’s Objections.
A Reconstruction of a Lost Polemical Treatise», p. 163-193); G. Guldentops («Plato’s
Timaeus in Simplicius De caelo. A Confrontation with Alexander», p. 195-212). Sont
consacrées au Moyen Age les études de A. Speer («Lectio physica. Anmerkungen zur
Timaios-Rezeption im Mittelalter», p. 213-234) ; T. Kobusch («Der Timaios in Chartresy,
p. 235-251); A. Fidora («Die Ursachenlehre der Isaak von Stella im Anschluss an
Platons Timaios», p. 265-279); A. Neschke-Hentschke («Die iustitia naturalis geméss
Platos 7imaeus in den Deutungen der Dekretisten des xii. Jahrhunderts. Ein Beitrag
zur Archiologie der Menschenrechte», p. 281-304); P. E. Dutton («Holding Women
in Common. A Particular Platonic Problem for the Twelfth Century», p. 305-328) et
H.Anzulewicz («Die Timaios-Rezeption bei Albertus Magnus», p. 329-361). La
troisiéme section contient les essais de J. Hankins («Plato’s Psychogony in the Later
Renaissance : Changing Attitudes to the Christianization of Pagan Philosophy», p.387-
406); M. von Perger («Paolo Benis Timaios-Kommentar — eine christliche Kritik an
aristotelischen und neuplatonischen Interpretationen», p.407-451) et K. Hartbecke
(«Der Timaios in den franzdsischen Aufklidrungy, p. 453-479). Un index des auteurs
modernes et un index des auteurs anciens et des lieux cléturent le volume. [l manque par
contre une bibliographie générale.

Davipe DEL Forno

Procli in Platonis Parmenidem commentaria, edidit C. Steel, tomus I libros
[-1II continens, Oxonii mmvi, Lt + 300 p.

Ce volume est le premier tome de I'édition critique du commentaire proclusien
sur le Parménide de Platon, dont il contient les trois premiers livres. Il s’agit du fruit
d’un remarquable travail d’équipe accompli a Louvain sous la direction de Carlos Steel,
avec lequel ont collaboré, pour ce volume, Caroline Macé et Pieter d’Hoine. Comme



188 BIBLIOGRAPHIE

le rappelle Steel dans I’introduction, I'/n Parmenidem, négligé par la philologie de
la Renaissance, fut publié pour la premiére fois par V. Cousin a Paris entre 1821 et
1827. En 1839 parut a Leipzig I’édition de G. Stallbaum; c’est toutefois la deuxiéme
édition publiée en 1864 par Cousin, bien meilleure que la princeps, qui a fait autorité
Jjusqu’a présent. Steel reconnait a juste titre les mérites de Cousin, qui a fourni un texte
lisible et a proposé de nombreuses conjectures excellentes. Cependant, celle de Cousin
n’était pas une édition critique : or c’est justement cette lacune, ’absence d’une édition
critique, que I’important travail de Steel et de son équipe comble ici. Ils présentent aux
savants un texte conforme aux critéres de la philologie contemporaine, qu’ils ont établi
a travers une analyse approfondie de la tradition manuscrite et une comparaison soignée
avec la traduction latine de Guillaume de Moerbeke. Il n'est pas inutile de détailler un
peu plus Ihistoire de la tradition de I’/n Parm., en utilisant comme référence la riche
introduction de Steel. Comme on sait, Proclus commenta tout le Parménide, mais le
texte de I'/n Parm. que nous possédons s’arréte a la page 142 a 8 du dialogue (qui
correspond a la fin de la premiére hypothése). Ce texte nous a €été transmis par trente-
quatre manuscrits grecs; nous en avons également une traduction latine médiévale,
réalisée par le dominicain flamand Guillaume de Moerbeke entre 1280 et 1286. On
peut diviser les manuscrits en deux groupes: — le Parisinus graecus 1810 (A), copié
a Constantinople par Georges Pachymérés a la fin du XIII® s., et les manuscrits qui
en dérivent, parmi lesquels deux revétent une importance particuliére, I’Ambrosianus
gr. 159 (M) et le Laurentianus Conv. Soppr. 103 (L); — des manuscrits plus récents,
copiés en Italie entre 1489 et 1569, dépendant d’un original perdu, Z, qui représente
une tradition plus ancienne que A. Les cinq manuscrits les plus importants, copiés a
partir de Z, sont le Laurentianus plut. LXXXYV, 8 (F); le Vaticanus Rossianus graecus
962 (R); le Scorialensis T.II.8 (G); le Vindobonensis philosophicus graecus 7 (W)
et le Monacensis graecus 425 (P). Le manuscrit A est le témoin le plus ancien de la
tradition grecque, et présente apparemment une meilleure version du texte par rapport
aux manuscrits plus récents : ¢’est pourquoi Cousin lui accorda la prééminence dans son
édition. En réalité, le texte de A fut probablement modifié par Georges Pachyméreés, qui
ne s’est pas borné a le copier: il a produit une sorte d’édition de I’/n Parm. en corrigeant
le texte notamment celui du premier livre. Toutefois, méme en ne considérant pas les
interventions de Pachyméres, le texte est corrompu, comme on peut le déduire a partir
d’un examen comparé avec la traduction latine de Guillaume de Moerbeke. Ce n’est
donc pas A, mais les manuscrits les plus récents qui nous ont transmis la version la
plus ancienne du texte: dans notre cas, recentiores non sunt deteriores ; au contraire, ils
constituent les meilleurs textes. Guillaume utilisa quant a lui comme original un texte
T', que nous ne possédons plus; plusieurs raisons portent a croire que ce texte €tait bien
meilleur que celui des manuscrits dont nous disposons. Tout d’abord, ¢’est uniquement
grace a la traduction latine que nous connaissons la section finale du septiéme livre du
commentaire. Deuxiémement, on peut lire en entier, dans la version de Guillaume, un
passage sur la dialectique stoicienne (I 696, 18-34) que les manuscrits grecs résument.
De plus, les manuscrits grecs présentent de nombreuses omissions et corruptions, et le
texte peut étre amélioré et corrigé uniquement en ayant recours a la traduction latine. Si
on ajoute enfin que cette traduction est extrémement littérale, on comprend aisément sa
signification pour la reconstitution du texte original. Pour ce qui est du stemma codicum,
I’éditeur reconnait I’impossibilité de parvenir a une reconstruction siire et avance deux
hypothéses. Selon la premiére, I et £ dériveraient du méme archétype. De I’ dérive g (c.-
a-d. la traduction de Guillaume de Moerbeke), tandis que de £ dériveraient A, a travers un
intermédiaire A, et les manuscrits récents. Selon la deuxiéme hypothése en revanche, A
et T ne dériveraient pas directement de I’archétype, mais de I’intermédiaire A. Les listes
des sigles, des abréviations et des éditions précédentes utilisés cloturent I’introduction.
Quant au texte grec, un examen méme rapide permet d’apprécier les progrés par rapport
a I’édition de Cousin. Tout d’abord, le texte est bien présenté; la lecture en est plus



BIBLIOGRAPHIE 189

aisée grace aux changements de ponctuation et a une subdivision en paragraphes qui
suit de plus pres ’articulation du raisonnement. Dans les marges de chaque page est
reproduite la numérotation des pages et des lignes de 1’édition de Cousin. Les citations
(mots ou phrases) sont imprimées en caracteres espaces; de surcroit, entre le texte et
’apparat, est indiquée la provenance de toutes les citations. L’apparat est quant a lui
positif: il contient tout aussi bien les lecons retenues que celles écartées. Il est ainsi
facile de constater la supériorité¢ du nouveau texte par rapport au précédent. Considérons
quelques exemples tirés des premieres pages. En 619, 1, c’est en comparant la traduction
latine (in hoc quod sic) et la legon de T (toU tadt@®(q) que les éditeurs ont pu corriger le
1007 adtd de Cousin en tadf oltwg, qui s’adapte mieux au contexte. En 637, 12-13
on lit dans les manuscrits: ndoa 8¢ péBodog avaykaia toig yvpvacacdat fovAougvorg
epl TV TOV npaypat®dv ém@ot KtA. Les manuscrits ont tous £m®at, un mot qui n’a
pas de sens; Cousin avait proposé quant a lui EmotAunv: ¢ était une solution possible,
mais conjecturale. L’examen de la traduction latine permet de résoudre le probléeme.
Chez Guillaume on trouve notitiam: il est donc probable (mais on aimerait dire certain,
vu la méthode de travail du traducteur) que la legon de I', le manuscrit que Guillaume
utilisait, ait été¢ yvaorv. Telle est justement la legon accueillie par Steel. En 654, 14,
le texte des manuscrits et de Cousin est: kal 0 Zwkpatng yupuvalel To0¢ véoug, Womep
8edg, tov xtA. Encore une fois, la comparaison avec le latin permet aux éditeurs une
correction de taille: Guillaume a Theetitum, et @caitntov est la legon adoptée ici. La
référence a Théétete est confirmée par la suite du texte, qui contient une citation du
dialogue du méme nom (citation dont les coordonnées sont elles aussi diment signalées
par les éditeurs). Apres le texte critique, le volume présente les scholies au trois livres
publiés et quatre appendices : une liste des variantes orthographiques (petites variations
dans I’écriture du méme mot, élisions, iotacismes); une liste des legons des manuscrits
récents dépendant de £ (ou A présente un texte non corrompu); une liste des erreurs
du manuscrit A et des corrections des copistes postérieurs; une liste des legons de
la traduction de Moerbeke qui s’écartent du texte établi par les éditeurs. Ce volume
s’impose donc comme une référence indispensable non seulement pour les spécialistes
de I'fn Parm., mais aussi pour tous ceux qui s’occupent de Proclus, du néoplatonisme
ou du Parménide de Platon.

Davipe DeL Forno

JEaN-Louts CHRETIEN, Répondre. Figures de la réponse et de la responsabilité
(Chaire Etienne Gilson), Paris, P.U.F., 2007, 248 p.

Aprés La joie spacieuse (Paris, Minuit), ’année 2007 aura été pour Jean-Louis
Chrétien une riche année en écriture, puisque suite & une série de six conférences
données a I'Institut catholique de Paris en janvier, ce livre parait sans tarder en octobre.
Présentées dans le cadre de la Chaire Etienne Gilson, ces conférences ont pour nous le
grand et double intérét non seulement d’avoir manifestement été pensées comme un livre
unitaire, proposant ainsi a son auditoire puis a ses lecteurs la cohérence argumentative
d’un véritable parcours spéculatif, mais également de s’offrir comme une présentation
aboutie, et en méme temps neuve, des theses les plus décisives de I'auteur. On se
souviendra en effet qu’un livre comme L ‘appel et la réponse (Paris, Minuit, 1992) avait,
quinze ans déja auparavant, ouvert la voie a de telles méditations en pensant |’originarité
de I’appel sur la réponse autant que le caractere nécessairement polyphonique et choral
de la réponse, ou encore qu’un ouvrage plus ancien — L ‘antiphonaire de la nuit (Paris,
L’Herne, 1989) — avait lui aussi commencé a penser ce que 1’ceuvre présente nomme
le «modele antiphonique» de la parole (p. 7). Et cependant, loin de ne proposer qu’une

Philosophie
contemporaine



190 BIBLIOGRAPHIE

reprise de themes déja présentés, ce livre porte bien plus avant la méditation de I’A.
et améne sa réflexion a une maturité encore inexplorée. Ainsi la premiére conférence,
intitulée «Phénoménologie de la réponse», ouvre-t-elle I’analyse, avec une indéniable et
appréciable rigueur méthodologique, en remarquant la duplicité du terme de «réponse»,
lequel peut a la fois signifier répondre a... et répondre de... (p.3). Or si ni le théme de la
«responsivité» — qui nous renvoie au modele antiphonique et a la primauté de ’appel sur
la réponse — ni celui de la responsabilité — toutefois davantage médité en divers articles
qu’en un livre unitaire — ne sont pour I’auteur des «découvertes», I’intérét du présent
ouvrage est ici de les rendre solidaires au sein d’une méme compréhension de ce que
signifie le fait de «répondre». Sans que I’une et I’autre de ces dimensions ne soient jamais
totalement dissociées, les trois conférences suivantes portent davantage sur I’analyse de
la responsivité et de ce que I’A. nomme la «joute des réponses», laquelle se situe «en
dega du “conflit des interprétations™ (p.23). En effet, comme 1’écrit I’A., «savoir
quelles autres réponses ma réponse terrasse, frappe de caducité ou d’impuissance, est au
moins aussi important que de savoir a quelle question ma parole répond.» (p. 23-24). Or
c’est la non seulement ce qui explique qu’il puisse s’intéresser aux «répons de la parole
solitaire» (deuxieme conférence), mais également, d’une fagon autre, avec la troisieme
conférence, aux «regles de ’agon» (p. 82) qui président, selon des modalités différentes,
a I’écriture de I’épopée — sensible a la «polyphonie responsive» (p. 112) —~ comme a
celle de la tragédie et son art de la stichomythie (p. 99). Et c’est encore cette méme
analyse de la responsivité de la parole qui est déployée dans la quatriéme conférence
avec la compréhension de «la concorde discordante des ceuvres qui se répondent»
(p.121), laquelle donne lieu a de belles et précises analyses, notamment du rapport de
Turner a Claude Lorrain (p. 141 a 149) ou encore de celui de Picasso a Ingres (p. 151
a 154). Mais comme répondre a... une ceuvre peut tout aussi bien signifier vouloir
répondre d’elle, méme partiellement, les deux derniéres conférences sont alors congues
comme des analyses de la responsabilité. Ainsi, la cinquiéme, intitulée «Finitude de
la responsabilité illimitée», propose une analyse originale de la responsabilité infinie,
c’est-a-dire «sans limite assignable et par avance définissable» — tant «vouloir n’étre
responsable que dans un monde fictif qui est celui de mes calculs, c’est la méme chose
que refuser sa responsabilité dans un monde réel» (p. 175). Toutefois, tirant profit d’une
analyse critique de Husserl, mais également de Sartre et de Scheler, I’A. montre que si
«je ne suis ni ne peut étre responsable de tout [...] je ne suis responsable qu’au sein du
tout» (p. 199), soulignant ainsi encore une fois la nécessité polyphonique des réponses.
Quant a la sixiéme conférence — véritable destination de I’ouvrage —, elle médite, dans
la figure du Christ, «le Répondant plus fort que nos questions et que nos crimes». Or le
sens de ce propos consiste non seulement a dire que I’appel ne s’entendant que dans la
réponse, le Christ comme Répondant est celui «qui fait surgir les questions» (p. 207),
mais plus encore que I’enjeu de la théologie dont il est, par sa Révélation, le centre,
consiste a penser qu’il est le seul a pouvoir répondre de nous au-dela de nous-méme.
C’est 1a ce que I’A., méditant le poids de I’Incarnation, nomme «l’inclusivité de la
substitution», a savoir: «ce que I’humanité est tenue par justice de faire et ne peut en
aucune maniere faire, apurer sa faillite, payer sa dette, réparer son injustice, c’est bien
un homme qui I’a fait. C’est par et dans son humanité hypostatiquement unie a Dieu
que Jésus-Christ peut €tre le Répondant» (p. 226). Au final, cette méditation de ce que
signifie «répondre» — toujours rédigée dans une langue qu’on ne saurait trop apprécier
tant, précise et souple, elle sait rigoureusement penser en évitant la fausse préciosité du
jargon — cette méditation est indéniablement d’une grande force et t¢émoigne de la grande
originalité de ce penseur au sein de la philosophie contemporaine. Et comme 1’auteur,
non ingrat, remercie Etienne Gilson au début de son propos (p. 2), on remerciera ici la
Chaire Etienne Gilson de lui avoir donné I’occasion d’une telle parole.

PHiLirrE GrROSOS



	Bibliographie

