
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 57 (2007)

Heft: 2: Justin Martyr : nouvelles hypothèses

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 139(2007). P. 183-192

BIBLIOGRAPHIE

F. Fronterotta W. Leszl (éds), Eidos-Idea. Platone, Aristotele e la tradizione Histoire de

platonica, Sankt Augustin, Academia Verlag, 2005, xxx + 278 p. la philosophie

La théorie des idées occupe sans doute une place centrale dans la philosophie
de Platon. Toutefois, il semble qu'au cours des dernières cinquante années les idées

ont petit à petit perdu leur rôle d'objet privilégié des études platoniciennes. C'est
justement cette constatation, et la volonté de réagir à une interprétation sceptique de la

philosophie platonicienne, tendant à minorer l'importance de la théorie des idées, qui
sont à l'origine de ce volume. Celui-ci réunit treize essais portant sur la notion d'eidos-
idea, dont les auteurs étudient l'origine, la signification et les transformations dans les

dialogues tout d'abord, puis, dans l'Académie ancienne et chez Aristote, et enfin dans le

médioplatonisme et le néoplatonisme. 11 n'est pas possible ici de rendre compte de tous
les essais: je n'en choisirai que trois, un par section («Platon», «Les premiers élèves
de Platon». «La tradition ultérieure»), et me bornerai à mentionner les autres. Selon
L. Brisson («Come rendere conto della partecipazione del sensibile all'intellegibile in
Platone», p. 25-36) le problème de la participation des choses aux idées, soulevé dans le

Parmenide, trouve une solution partielle dans le Timée. Le rôle des mathématiques est
ici crucial : d'après ce dialogue en effet, ce que les choses ont en commun, ce qui est pour
elles cause d'identité et d'unité, c'est leur structure mathématique. Les idées, elles, sont et
doivent rester séparées des choses sensibles: en revanche, les objets mathématiques, qui
ont un statut intermédiaire, peuvent être appliqués au sensible pour y introduire l'ordre
dont les idées sont le modèle. En d'autres termes, selon le Timée les mathématiques
permettent à l'intelligible d'être quelque part présent dans le sensible. F. Fronterotta
(«Natura e statuto dell'EiSoç.: Platone. Aristotele e la tradizione platonica», p. 171-189)
discute la critique aristotélicienne à la théorie des idées. Il souligne d'abord l'ambiguïté
ontologique que les idées présentent chez Platon (et que Platon lui-même n'ignore pas) :

d'une part, elles sont séparées des choses sensibles; d'autre part, elles communiquent
avec les choses sensibles, qui sont dites participer aux idées. C'est justement à partir
de cette ambiguïté qu'Aristote construit sa critique: pour le Stagirite les idées, en tant
que substances universelles séparées, sont des entités contradictoires. Voilà pourquoi,
pour en sauver l'universalité, il faut les priver de leur caractère de substances séparées :

les idées existent, certes, mais uniquement dans la matière, dont elles ne peuvent être

séparées que par une opération intellectuelle, l'abstraction. Malgré la force de cette
critique, il existe d'importants points de contact entre Platon et Aristote: ils sont tous
deux persuadés de l'importance du problème des universaux et partagent une approche
épistémologique réaliste. Aristote se révèle donc plus proche de Platon qu'on ne l'admet
communément. Après environ trois siècles d'oubli, la théorie des idées reprend un rôle
central dans le débat philosophique à partir du Ier siècle apr. J.-C, l'époque où naît et

s'impose le moyen platonisme. Comme le montre F. Ferrari («Dottrina delle idee nel
medioplatonismo», p. 233-246), c'est l'importance accordée au Timée qui explique
l'interprétation des idées propre aux médioplatoniciens. En effet, la volonté de rendre
raison du monde physique les amène à poser, à côté des idées transcendantes, causes
paradigmatiques du cosmos contenues dans l'intellect de Dieu, des formes immanentes,
capables d'entrer dans l'univers sensible et de l'ordonner. L'importance du Timée, et
donc des problèmes cosmologiques, explique également pourquoi les médioplatoniciens



184 BIBLIOGRAPHIE

admettent l'existence uniquement des idées d'objets naturels. Le volume contient aussi
les études de M. Baltes-M. L. Lakmann, Idee (dottrina delle idee), p. 1-24; W. Leszl,
Ragioni per postulare idee, p. 37-74; J.-F. Pradeau, Le forme e le realtà intellegibili :

l'uso platonico del termine eiSoç, p. 75-89; G. Sillitti, L'idea del bene tra geometria
e dialettica nei libri VI e VII della Repubblica, p. 91-101 ; B. Centrone, L'eÎSoç come
óÀov in Platone e i suoi riflessi in Aristotele, p. 103-114; D. O'Brien, La forma del
non essere nel Sofista di Platone, p. 115-159; M. Isnardi-Parente, Il dibattito sugli £Ï5p
nell'Accademia antica, p. 161-170; M. Mariani, Aristotele e il «terzo uomo», p. 191-
209 ; C. Cerami, La sostanza sensibile e la nozione di tó5e toióvSe in Metafisica VII 8,

p. 211-232; A. Linguiti, Dottrina delle idee nel neoplatonismo, p. 247-261.

Davide Del Forno

P. d'Hoine, Platonic Problems and Neoplatonic Ideas. A critical edition of
Proclus, in Parmenidem III, with interpretative essays, Leuven, 2006, vili
+ 313 p.

Ce volume contient la thèse de doctorat de l'A., Pieter d'Hoine, élève et collaborateur
de Carlos Steel à Louvain. D'Hoine fait partie de l'équipe, dirigée par Steel, qui est en train
de préparer l'édition critique de l'In Parmenidem de Proclus. Nous avons ici le premier
fruit de ce travail : le texte du troisième livre du commentaire proclusien. La première
partie (p. 1-216), en six chapitres, est consacrée à une analyse détaillée du contenu
philosophique et des précédents historiques d'In Parm. III. L'auteur formule au tout
début le présupposé fondamental de son interprétation: il considère les néoplatoniciens
en général, et en l'espèce Proclus, comme des «genuine Platonic problem-solvers»
(p.6). En d'autres termes: face aux problèmes soulevés par les dialogues platoniciens,
et surtout aux incohérences, voire aux contradictions, que les dialogues semblent parfois
présenter, les néoplatoniciens, à la différence des interprètes modernes, réagissent en

essayant de trouver une solution platonicienne. Ils tentaient de parvenir à la vérité sur
la base des principes de la philosophie de Platon, convaincus qu'ils étaient du lien
entre cette philosophie et ia vraie connaissance. Pour en venir au Parmenide, i! faut
dire tout d'abord que dans l'Antiquité c'était surtout la deuxième partie du dialogue,
avec sa discussion des rapports entre l'Un et le multiple, qui attirait l'attention des

commentateurs: les néoplatoniciens avaient cm trouver dans cette section l'exposition
la plus complète de la théologie platonicienne, et s'en étaient servis pour construire leur

propre système philosophique. La première partie du dialogue avait suscité quant à elle
moins d'intérêt; cependant, cinq livres de 17« Parm. sur sept sont consacrés justement à

cette section, qui a pour objet les idées ; de plus, deux livres (le troisième et le quatrième)
s'occupent des apories concernant les idées. Cela dit, la complétude et la perfection du
discours de Proclus portent à croire qu'il a utilisé comme source des travaux précédents,
des discussions générales au sujet de la théorie des idées que nous ne possédons plus :

selon d'Hoine il est possible que Proclus ait eu recours à des commentaires de Jamblique
et d'Amélius. L'In Parm. repose donc sur une tradition longue et solide. Plusieurs siècles
de débats avaient produit une liste de quatre problèmes à examiner dans tout discours sur
les idées : s'il existe des idées ; de quoi il existe des idées ; quelle est la nature des idées ;

quelle est la nature du rapport entre les choses sensibles et les idées. Proclus reprend ces

problèmes au début du troisième livre qui est, quant à lui, consacré à la discussion des
deux premiers: l'existence et l'extension des idées. D'Hoine présente tout d'abord les

six arguments avancés par Proclus pour démontrer l'existence des idées, et il souligne
ajuste titre qu'il s'agit presque toujours de réfutations à des objections d'Aristote: ce

qui prouve que ces objections étaient considérées comme dangereuses même au Ve s.



BIBLIOGRAPHIE 185

après J.-C. Le fait que les arguments de Proclus se réfèrent presque toujours aux espèces
naturelles et aux corps célestes témoigne en revanche de l'influence du Timée dans ce
débat. Or, cette conclusion n'a pas d'importance uniquement pour ce qui est des sources
de Proclus: en effet, comme le montre d'Hoine, elle indique également que pour Proclus
c'est surtout d'espèces (ou en général, de substances naturelles) qu'il existe des idées.
En d'autres termes, on peut dire que le philosophe fait sienne une version restreinte de
la théorie des idées. Quelles sont les raisons de cette position D'Hoine exclut qu'elle
soit le fruit de l'exégèse du texte du Parmenide, en se fondant notamment sur un passage
crucial du commentaire (815, 36-9): Proclus y affirme que la solution du problème de
l'extension des idées contribuerait «aussi» à la découverte de la position de Platon sur ce
point. C'est donc l'exigence théorétique et philosophique qui prime sur celle exégétique
et historique. Cela montre bien l'attitude de «Platonic problem-solvers» propre aux
néoplatoniciens : on part de Platon (souvent mélangé avec des doctrines aristotéliciennes
et stoïciennes), on construit sur cette base un système philosophique, et puis, fort de

cette philosophie, on revient à Platon pour interpréter ses textes. La version restreinte de

la théorie des idées dérive en fait du moyen platonisme, un mouvement philosophique
fortement influencé par le Timée et par les questions cosmologiques traitées dans ce

dialogue: c'est pourquoi les médioplatoniciens avaient admis uniquement des idées

d'objets naturels, et nié l'existence d'idées d'objets artificiels. Cette version de la
théorie est presque universellement acceptée dans l'Antiquité, également à cause de

l'impossibilité de tirer des dialogues une doctrine cohérente là-dessus et à cause de la
force des objections aristotéliciennes. La question de l'extension des idées était donc
traditionnelle; les néoplatoniciens quant à eux élargissent le débat, en l'appliquant aux
différents niveaux qu'ils distinguent dans la réalité : l'intellect, l'âme, la nature, le corps,
la matière. Leur solution est la suivante: il existe des idées des différents types d'âmes
et de corps, des espèces naturelles et des attributs essentiels; il n'existe pas d'idées des

parties individuelles, des attributs non-essentiels, des objets artificiels ou des maux. Il ne

s'agit pas d'une position originelle : les sources de Proclus sont Syrianus et probablement
(c'est l'hypothèse de d'Hoine) Jamblique. Malgré ce manque d'originalité, Proclus n'est
pas sans mérite: il a été le premier à présenter une synthèse complète et systématique
d'un débat séculaire sur une question capitale pour le platonisme. La deuxième partie
(p. 219-271) contient le texte du troisième livre de l'In Parm. Le premier éditeur
moderne de l'In Parm., Victor Cousin, avait publié en 1864 un texte lisibile et avait
proposé des conjectures précieuses ; mais une véritable édition critique manquait jusqu'à
présent: d'où l'importance de ce travail. Cette section est ouverte par un plan très utile,
qui détaille la structure du livre; suivent quelques pages consacrées aux principes et
critères de l'édition, contenant également le stemma codiciim et la liste des sigles utilisés
dans l'apparat critique. En général, le texte grec sur la page se présente bien ; la lecture
en est plus aisée, par rapport à Cousin, grâce aux changements de ponctuation et à une
subdivision en paragraphes qui suit de plus près l'articulation du raisonnement. Dans les

marges de chaque page est reproduite la numérotation des pages et des lignes de l'édition
Cousin. Les citations (mots ou phrases) sont écrites en caractères espacés, comme c'était
déjà le cas chez Cousin; en plus, entre le texte et l'apparat, est indiquée la provenance
de toutes les citations. L'apparat est quant à lui positif: il contient tout aussi bien les

leçons retenues que celles écartées. Par rapport à Cousin, d'Hoine a pu profiter du travail
de Steel sur la traduction de l'In Parm. par Guillaume de Moerbeke. Comme on sait,
Guillaume traduisit le texte de Proclus mot à mot: cette traduction, dont Steel publia la

première édition critique il y a plus de vingt ans, a donc permis en plusieurs points de

corriger le texte, ou de confirmer de façon presque sûre la validité de corrections déjà
proposées. Le volume comprend enfin une bibliographie riche, ordonnée et mise à jour
(d'Hoine est l'un des auteurs de la bibliographie proclusienne de référence préparée à

Louvain) et un index des passages cités. On a donc affaire à un travail de haut niveau :



186 BIBLIOGRAPHIE

clair et convaincant dans sa partie historico-philosophique, il s'impose désormais comme
irremplaçable pour sa partie philologique.

Davide Del Forno

T. Leinkauf, C. Steel (éds), Platons Timaios als Grundtext der Kosmologie in

Spätantike, Mittelalter und Renaissance. Plato 's Timaeus and the Foundations

of Cosmology in Late Antiquity, the Middle Ages and Renaissance,

Leuven, Leuven University Press, 2005, xxiv + 492 p.

Le Timée est sans conteste l'un des dialogues platoniciens les plus lus et commentés :

tous ses thèmes principaux attirent l'attention des savants, aujourd'hui non moins que

par le passé. Il y a cependant un aspect de cette œuvre que la critique n'a commencé
à étudier que tout récemment: sa Rezeptionsgeschichte, l'histoire de sa réception.
Voilà une question qu'on peut à juste titre considérer comme étant au cœur même du

débat historiographique actuel sur Platon. En effet, entre 2000 et 2003, trois volumes
ont été consacrés à la fortune du Timée depuis l'antiquité jusqu'à nos jours. Tel est

également le thème de ce volume, lequel recueille les actes d'un colloque qui a eu lieu
à la Villa Vignoni, sur le Lac de Corne, en juin 2003. Les dix-huit essais sont répartis
en trois sections, concernant respectivement l'Antiquité tardive (où le but principal des

commentateurs était de montrer l'accord des doctrines cosmologiques de Platon avec
celles d'Aristote), le Moyen Âge (où il s'agissait de concilier ia cosmologie du Timée

avec le récit de la Genèse) et l'époque moderne, de la Renaissance aux Lumières (où
l'invention de la physique mathématique fournit de nouveaux instruments pour évaluer
l'explication platonicienne de l'univers). Ne pouvant pas résumer ici tous les essais,

j'en choisirai trois, un par section, et me bornerai à mentionner les titres et les auteurs
des autres. Dans son tour d'horizon sur la fortune antique du Timée («Interpretare il
Timeo», p. 1-12), F. Ferrari souligne que ce dialogue a contribué de manière décisive à

la formation du platonisme, c'est-à-dire à la transformation de la pensée platonicienne
en un véritable système. Bien qu'il ait été commenté déjà par les premiers disciples de

Platon, et qu'il ait exercé une influence non négligeable sur la formation de la physique
et de la cosmologie stoïciennes, le Timée ne gagne la place centrale dans le débat

philosophique qu'au I" s. après J.-C. Il devient à cette époque-là le dialogue de référence
du Moyen Platonisme et ce, probablement, à cause de sa structure. Les platoniciens en
effet visent à construire un système philosophique compact tel que l'était le stoïcisme;
or le long monologue qui constitue la quasi-totalité du Timée peut être considéré comme
un traité, voire comme une sorte de manuel de philosophie platonicienne, où la théologie
et l'astronomie sont interprétées selon une perspective éthique à laquelle la culture de

l'époque était particulièrement sensible. Dans la conclusion de son essai, Ferrari décrit
également les méthodes d'analyse du texte: Kara Àéerv (examen de la signification
de chaque mot d'un passage donné); Kcrrà rcpdypaTa (interprétation du contenu du

passage) ; Kara Ixycrnxaxa (analyse du texte sur la base de quelques questions standard,

par exemple la structure de l'âme ou le statut ontologique du démiurge). E. Jeauneau

(«Du désordre à l'ordre: Timée 30 A», p. 253-263) se penche sur l'interprétation par
Guillaume de Conches (XIIe s.) d'un passage crucial du Timée: la fameuse page 30 A,
où il est question de la fabrication d'un univers ordonné à partir du désordre préexistant.
Il s'agit d'un passage apparemment impossible à concilier avec la doctrine de la

Genèse selon laquelle Dieu créa l'univers à partir du néant. Or déjà dans l'Antiquité les

néoplatoniciens avaient expliqué cette affirmation comme une concession de Platon au

genre littéraire du récit, et en avaient donné une interprétation métaphorique: le chaos

primordial n'a jamais existé, il ne s'agit que d'un état supposé. Guillaume de Conches,



BIBLIOGRAPHIE 187

qui pourtant ne connaissait rien du néoplatonisme, propose la même lecture : en effet,
l'âme du monde, que Platon dit aussi ancienne que le monde lui-même, n'auraitjamais pu
coexister avec le chaos. D'ailleurs, si le désordre avait existé, pour expliquer le passage
à l'ordre il faudrait invoquer l'intervention divine, donc le miracle, donc l'irrationnel:
ce que, précisément, Guillaume se refuse à faire. Tout cela montre bien comment le
Timée a influencé la démarche des penseurs médiévaux, en les encourageant à chercher
une explication rationnelle de l'univers. Comme le remarque T. Leinkauf («Aspekte
und Perspektiven der Präsenz des Timaios in Renaissance und früher Neuzeit», p.363-
385), la fortune moderne du Timée commence par le commentaire au dialogue de
Marsile Ficin, publié en 1484. Mais les cosmologies du début de l'époque moderne
puisent toutes dans le Timée: des auteurs tels que Kepler, van Helmont et Giordano
Bruno mélangent en effet des doctrines tirées du dialogue platonicien (démiurge, âme
du monde, causes premières et causes secondes) avec laphysica mosaico de la Genèse,
dans le cadre de l'organicisme et du psychologisme propres à la nouvelle philosophie
de la nature. Le Timée représente également une source d'inspiration importante pour
les philosophes-scientifiques de l'époque: Galilei, Descartes et Leibniz. Les créateurs
de la nouvelle physique considèrent Platon comme un précurseur pour sa doctrine de
la structure mathématique des éléments. La section sur l'antiquité contient également
les essais de C. Helmig («Die Weltentstehung des Timaios und die platonische opoiiooiç
9eu - zum kosmologischen Hintergrund von Plutarchs De sera numinis vindicla 550
D-E», p. 13-40); W. Mesch («Plotins Deutung der platonischen Weltseele. Zur antiken
Rezeptionsgeschichte von Timaios 35 A», p. 41-66); J. Opsomer («A Craftsman and His
Handmaiden. Demiurgy according to Plotinus», p. 67-102); A. Lernould («En quoi la

physique du Timée est-elle encore selon Proclus un eìkùc Àôyoç (ou eìkioc. uouoç) ?»,

p. 103-162); C. Steel («Proclus' Defence of the Timaiies against Aristotle's Objections.
A Reconstruction of a Lost Polemical Treatise», p. 163-193); G.Guldentops («Plato's
Timaeus in Simplicius De caelo. A Confrontation with Alexander, p. 195-212). Sont
consacrées au Moyen Âge les études de A. Speer («Lectio physica. Anmerkungen zur
r/ma/os-Rezeption im Mittelalter», p. 213-234) ; T. Kobusch («Der Timaios in Chartres»,
p. 235-251); A. Fidora («Die Ursachenlehre der Isaak von Stella im Anschluss an
Piatons Timaios», p. 265-279); A. Neschke-Hentschke («Die iustitia naturalis gemäss
Piatos Timaeus in den Deutungen der Dekretisten des xii. Jahrhunderts. Ein Beitrag
zur Archäologie der Menschenrechte», p. 281-304); P. E. Dutton («Holding Women
in Common. A Particular Platonic Problem for the Twelfth Century», p. 305-328) et
H.Anzulewicz («Die Tima/os-Rezeption bei Albertus Magnus», p. 329-361). La
troisième section contient les essais de J. Hankins («Plato's Psychogony in the Later
Renaissance: Changing Attitudes to the Christianization of Pagan Philosophy», p. 387-
406); M. von Perger («Paolo Benis T/ma/os-Kommentar - eine christliche Kritik an
aristotelischen und neuplatonischen Interpretationen», p. 407-451) et K. Hartbecke
(«Der Timaios in den französischen Aufklärung», p. 453-479). Un index des auteurs
modernes et un index des auteurs anciens et des lieux clôturent le volume. Il manque par
contre une bibliographie générale.

Davide Del Forno

Prodi in Piatonis Parmenidem commentario, edidit C. Steel, tomus I libros
I-III continens, Oxonii mmvii, lim + 300 p.

Ce volume est le premier tome de l'édition critique du commentaire proclusien
sur le Parmenide de Platon, dont il contient les trois premiers livres. Il s'agit du fruit
d'un remarquable travail d'équipe accompli à Louvain sous la direction de Carlos Steel,
avec lequel ont collaboré, pour ce volume, Caroline Macé et Pieter d'Home. Comme



188 BIBLIOGRAPHIE

le rappelle Steel dans l'introduction, l'In Parmenidem, négligé par la philologie de
la Renaissance, fut publié pour la première fois par V. Cousin à Paris entre 1821 et
1827. En 1839 parut à Leipzig l'édition de G. Stallbaum; c'est toutefois la deuxième
édition publiée en 1864 par Cousin, bien meilleure que la princeps, qui a fait autorité
jusqu'à présent. Steel reconnaît ajuste titre les mérites de Cousin, qui a fourni un texte
lisible et a proposé de nombreuses conjectures excellentes. Cependant, celle de Cousin
n'était pas une édition critique: or c'est justement cette lacune, l'absence d'une édition
critique, que l'important travail de Steel et de son équipe comble ici. Ils présentent aux
savants un texte conforme aux critères de la philologie contemporaine, qu'ils ont établi
à travers une analyse approfondie de la tradition manuscrite et une comparaison soignée
avec la traduction latine de Guillaume de Moerbeke. Il n'est pas inutile de détailler un
peu plus l'histoire de la tradition de l'In Parm., en utilisant comme référence la riche
introduction de Steel. Comme on sait, Proclus commenta tout le Parmenide, mais le

texte de l'In Parm. que nous possédons s'arrête à la page 142 a 8 du dialogue (qui
correspond à la fin de la première hypothèse). Ce texte nous a été transmis par trente-
quatre manuscrits grecs; nous en avons également une traduction latine médiévale,
réalisée par le dominicain flamand Guillaume de Moerbeke entre 1280 et 1286. On

peut diviser les manuscrits en deux groupes: - le Parisinus graecus 1810 (A), copié
à Constantinople par Georges Pachymérès à la fin du XIIIe s., et les manuscrits qui
en dérivent, parmi lesquels deux revêtent une importance particulière, l'Ambrosianus
gr. 159 (M) et le Laurentianus Conv. Soppr. 103 (L); - des manuscrits plus récents,
copiés en Italie entre 1489 et 1569, dépendant d'un original perdu, Z, qui représente
une tradition plus ancienne que A. Les cinq manuscrits les plus importants, copiés à

partir de I, sont le Laurentianus plut. LXXXV, 8 (F); le Vaticanus Rossianus graecus
962 (R); le Scorialensis TH.8 (G); le Vindobonensis philosophicus graecus 7 (W)
et le Monacensis graecus 425 (P). Le manuscrit A est le témoin le plus ancien de la
tradition grecque, et présente apparemment une meilleure version du texte par rapport
aux manuscrits plus récents : c'est pourquoi Cousin lui accorda la prééminence dans son
édition. En réalité, le texte de A fut probablement modifié par Georges Pachymérès. qui
ne s'est pas borné à le copier : il a produit une sorte d'édition de l'In Parm. en corrigeant
le texte notamment celui du premier livre. Toutefois, même en ne considérant pas les
interventions de Pachymérès, le texte est corrompu, comme on peut le déduire à partir
d'un examen compare avec ia traduction latine de Guillaume de Moerbeke. Ce n'est
donc pas A, mais les manuscrits les plus récents qui nous ont transmis la version la

plus ancienne du texte : dans notre cas, recentiores non sunt détériores ; au contraire, ils
constituent les meilleurs textes. Guillaume utilisa quant à lui comme original un texte
r, que nous ne possédons plus ; plusieurs raisons portent à croire que ce texte était bien
meilleur que celui des manuscrits dont nous disposons. Tout d'abord, c'est uniquement
grâce à la traduction latine que nous connaissons la section finale du septième livre du
commentaire. Deuxièmement, on peut lire en entier, dans la version de Guillaume, un
passage sur la dialectique stoïcienne (1 696, 18-34) que les manuscrits grecs résument.
De plus, les manuscrits grecs présentent de nombreuses omissions et corruptions, et le
texte peut être amélioré et corrigé uniquement en ayant recours à la traduction latine. Si

on ajoute enfin que cette traduction est extrêmement littérale, on comprend aisément sa

signification pour la reconstitution du texte original. Pour ce qui est du stemma codicum,
l'éditeur reconnaît l'impossibilité de parvenir à une reconstruction sûre et avance deux
hypothèses. Selon la première, P et I dériveraient du même archétype. De T dérive g (c.-
à-d. la traduction de Guillaume de Moerbeke), tandis que de S dériveraient A, à travers un
intermédiaire A, et les manuscrits récents. Selon la deuxième hypothèse en revanche. A
et Z ne dériveraient pas directement de l'archétype, mais de l'intermédiaire A. Les listes
des sigles, des abréviations et des éditions précédentes utilisés clôturent l'introduction.
Quant au texte grec, un examen même rapide permet d'apprécier les progrès par rapport
à l'édition de Cousin. Tout d'abord, le texte est bien présenté; la lecture en est plus



BIBLIOGRAPHIE 189

aisée grâce aux changements de ponctuation et à une subdivision en paragraphes qui
suit de plus près l'articulation du raisonnement. Dans les marges de chaque page est

reproduite la numérotation des pages et des lignes de l'édition de Cousin. Les citations
(mots ou phrases) sont imprimées en caractères espacés; de surcroît, entre le texte et
l'apparat, est indiquée la provenance de toutes les citations. L'apparat est quant à lui
positif: il contient tout aussi bien les leçons retenues que celles écartées. Il est ainsi
facile de constater la supériorité du nouveau texte par rapport au précédent. Considérons
quelques exemples tirés des premières pages. En 619, 1, c'est en comparant la traduction
latine (in hoc quod sic) et la leçon de Z (too tccutûiç.) que les éditeurs ont pu corriger le

tout' avxâ de Cousin en xavff outuiç., qui s'adapte mieux au contexte. En 637, 12-13

on lit dans les manuscrits: rtâca 5è péOoSoc. àvayKaia toïç. YupvàcaoOai ßouAopevou;
rcEpì xr\v tûv rcpaypaTcûv èrciùci ktà. Les manuscrits ont tous èrciuxn, un mot qui n'a
pas de sens; Cousin avait proposé quant à lui Entarpppv: c'était une solution possible,
mais conjecturale. L'examen de la traduction latine permet de résoudre le problème.
Chez Guillaume on trouve notitiam : il est donc probable (mais on aimerait dire certain,
vu ia méthode de travail du traducteur) que la leçon de f, le manuscrit que Guillaume
utilisait, ait été yvôjciv. Telle est justement la leçon accueillie par Steel. En 654, 14,
le texte des manuscrits et de Cousin est : kcù ó Zamparne. YupvdÇsi toùç véouç., warcEp
Seoç, tòv ktà. Encore une fois, la comparaison avec le latin permet aux éditeurs une
correction de taille: Guillaume a Theetitum, et SeairpTov est la leçon adoptée ici. La
référence à Théétète est confirmée par la suite du texte, qui contient une citation du

dialogue du même nom (citation dont les coordonnées sont elles aussi dûment signalées

par les éditeurs). Après le texte critique, le volume présente les scholies au trois livres
publiés et quatre appendices: une liste des variantes orthographiques (petites variations
dans l'écriture du même mot, élisions, lotacismes); une liste des leçons des manuscrits
récents dépendant de Z (où A présente un texte non corrompu); une liste des erreurs
du manuscrit A et des corrections des copistes postérieurs; une liste des leçons de
la traduction de Moerbeke qui s'écartent du texte établi par les éditeurs. Ce volume
s'impose donc comme une référence indispensable non seulement pour les spécialistes
de l'In Parm., mais aussi pour tous ceux qui s'occupent de Proclus, du néoplatonisme
ou du Parmenide de Platon.

Davide Del Forno

Jean-Louis Chrétien, Répondre. Figures de la réponse et de la responsabilité Philosophie

(Chaire Etienne Gilson), Paris, P.U.F., 2007, 248 p. contemporaine

Après La joie spacieuse (Paris, Minuit), l'année 2007 aura été pour Jean-Louis
Chrétien une riche année en écriture, puisque suite à une série de six conférences
données à l'Institut catholique de Paris en janvier, ce livre paraît sans tarder en octobre.
Présentées dans le cadre de la Chaire Etienne Gilson, ces conférences ont pour nous le

grand et double intérêt non seulement d'avoir manifestement été pensées comme un livre
unitaire, proposant ainsi à son auditoire puis à ses lecteurs la cohérence argumentative
d'un véritable parcours spéculatif, mais également de s'offrir comme une présentation
aboutie, et en même temps neuve, des thèses les plus décisives de l'auteur. On se

souviendra en effet qu'un livre comme L'appel et la réponse (Paris, Minuit, 1992) avait,
quinze ans déjà auparavant, ouvert la voie à de telles méditations en pensant l'originarité
de l'appel sur la réponse autant que le caractère nécessairement polyphonique et choral
de la réponse, ou encore qu'un ouvrage plus ancien - L'antiphonaire de la nuit (Paris,
L'Herne, 1989) - avait lui aussi commencé à penser ce que l'œuvre présente nomme
le «modèle antiphonique» de la parole (p. 7). Et cependant, loin de ne proposer qu'une



190 BIBLIOGRAPHIE

reprise de thèmes déjà présentés, ce livre porte bien plus avant la méditation de l'A.
et amène sa réflexion à une maturité encore inexplorée. Ainsi la première conférence,
intitulée «Phénoménologie de la réponse», ouvre-t-elle l'analyse, avec une indéniable et

appréciable rigueur méthodologique, en remarquant la duplicité du terme de «réponse»,
lequel peut à la fois signifier répondre à... et répondre de... (p. 3). Or si ni le thème de la

«responsivité» - qui nous renvoie au modèle antiphonique et à la primauté de l'appel sur
la réponse - ni celui de la responsabilité - toutefois davantage médité en divers articles
qu'en un livre unitaire - ne sont pour l'auteur des «découvertes», l'intérêt du présent
ouvrage est ici de les rendre solidaires au sein d'une même compréhension de ce que
signifie le fait de «répondre». Sans que l'une et l'autre de ces dimensions ne soient jamais
totalement dissociées, les trois conférences suivantes portent davantage sur l'analyse de

la responsivité et de ce que l'A. nomme la «joute des réponses», laquelle se situe «en
deçà du "conflit des interprétations"» (p. 23). En effet, comme l'écrit l'A., «savoir
quelles autres réponses ma réponse terrasse, frappe de caducité ou d'impuissance, est au
moins aussi important que de savoir à quelle question ma parole répond.» (p. 23-24). Or
c'est là non seulement ce qui explique qu'il puisse s'intéresser aux «répons de la parole
solitaire» (deuxième conférence), mais également, d'une façon autre, avec la troisième
conférence, aux «règles de l'agôn» (p. 82) qui président, selon des modalités différentes,
à l'écriture de l'épopée - sensible à la «polyphonie responsive» (p. 112)- comme à

celle de la tragédie et son art de la stichomythie (p. 99). Et c'est encore cette même
analyse de la responsivité de la parole qui est déployée dans la quatrième conférence
avec la compréhension de «la concorde discordante des œuvres qui se répondent»
(p. 121), laquelle donne lieu à de belles et précises analyses, notamment du rapport de

Turner à Claude Lorrain (p. 141 à 149) ou encore de celui de Picasso à Ingres (p. 151

à 154). Mais comme répondre à... une œuvre peut tout aussi bien signifier vouloir
répondre d'elle, même partiellement, les deux dernières conférences sont alors conçues
comme des analyses de la responsabilité. Ainsi, la cinquième, intitulée «Finitude de

la responsabilité illimitée», propose une analyse originale de la responsabilité infinie,
c'est-à-dire «sans limite assignable et par avance définissable» - tant «vouloir n'être
responsable que dans un monde fictif qui est celui de mes calculs, c'est la même chose

que refuser sa responsabilité dans un monde réel» (p. 175). Toutefois, tirant profit d'une
analyse critique de Husserl, mais également de Sartre et de Scheler, l'A. montre que si

«je ne suis ni ne peut être responsable de tout [...] je ne suis responsable qu'au sein du
tout» (p. 199), soulignant ainsi encore une fois la nécessité polyphonique des réponses.
Quant à la sixième conférence - véritable destination de l'ouvrage -, elle médite, dans
la figure du Christ, «le Répondant plus fort que nos questions et que nos crimes». Or le

sens de ce propos consiste non seulement à dire que l'appel ne s'entendant que dans la

réponse, le Christ comme Répondant est celui «qui fait surgir les questions» (p. 207),
mais plus encore que l'enjeu de la théologie dont il est, par sa Révélation, le centre,
consiste à penser qu'il est le seul à pouvoir répondre de nous au-delà de nous-même.
C'est là ce que l'A., méditant le poids de l'Incarnation, nomme «l'inclusivité de la

substitution», à savoir: «ce que l'humanité est tenue par justice de faire et ne peut en

aucune manière faire, apurer sa faillite, payer sa dette, réparer son injustice, c'est bien
un homme qui l'a fait. C'est par et dans son humanité hypostatiquement unie à Dieu
que Jésus-Christ peut être le Répondant» (p. 226). Au final, cette méditation de ce que
signifie «répondre» - toujours rédigée dans une langue qu'on ne saurait trop apprécier
tant, précise et souple, elle sait rigoureusement penser en évitant la fausse préciosité du

jargon - cette méditation est indéniablement d'une grande force et témoigne de la grande
originalité de ce penseur au sein de la philosophie contemporaine. Et comme l'auteur,
non ingrat, remercie Etienne Gilson au début de son propos (p. 2), on remerciera ici la

Chaire Etienne Gilson de lui avoir donné l'occasion d'une telle parole.

Philippe Grosos


	Bibliographie

