
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 57 (2007)

Heft: 2: Justin Martyr : nouvelles hypothèses

Artikel: Que pouvons-nous reconstituer du Syntagma contre les hérésies de
Justin? : Un exemple

Autor: Norelli, Enrico

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381742

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 139 (2007). P. 167-181

QUE POUVONS-NOUS RECONSTITUER DU
SYNTAGMA CONTRE LES HÉRÉSIES DE JUSTIN

Un exemple

Enrico Norelli

Résumé

Cet article s 'insère dans une recherche en cours sur l'ouvrage perdu de

Justin Martyr contre Marcion et toutes les hérésies. Des remarques sur les

œuvres conservées de Justin (Apologies, Dialogue avec Tryphony et des comparaisons

avec d'autres auteurs qui ont écrit contre les hérésies peu après lui, en

premier lieu Irénée de Lyon et Tertullien, permettent d'identifier des sections
de texte qui semblent bien remonter au Syntagma de Justin. En particulier, le

présent article dégage une ligne argumentative qui, en réfutant les objections
marcionites contre la prescience du Créateur, développait le thème du libre
arbitre des humains et des anges, ainsi que celui de la chute des anges rebelles,
leur activité dans l'histoire du monde et leur châtimentfinal.

Raisons et limites du présent exercice

Dans sa Première Apologie 26, Justin explique qu'après l'ascension de

Jésus, les démons, dans leur effort constant de détourner les humains de Dieu,
ont poussé des hommes à se faire passer pour des dieux : il mentionne Simon
le Samaritain, Ménandre et Marcion, qui est encore vivant à l'époque où Justin
écrit. C'est là sa thèse sur l'origine des hérésies ; il conclut: «du reste, nous
avons composé un Traité contre toutes les hérésies (oûvrayucc Kara itaauJv tûv
YEyevijuevtov aipéaECov) ; si vous voulez le lire, nous vous le ferons tenir»1.

1 / Apol 26,8, trad, (ici et partout dans la présente étude) C. Munier, Justin Martyr.
Apologie pour les chrétiens. Introduction, traduction et commentaire, Paris, Cerf, 2006.
Toutes mes citations du texte grec de l'Apologie proviennent de C. Munier, Justin. Apologie
pour les chrétiens. Introduction, texte critique, traduction et notes, Paris, Cerf, 2006. Le
même savant avait déjà donné une édition avec une brève introduction, une traduction (assez
différente de celle de 2006) et quelques notes: Saint Justin. Apologie pour les chrétiens.
Edition et traduction, Fribourg Suisse, Éditions Universitaires, 1995. J'ai constamment
comparé A. Wartelle, Saint Justin. Apologies. Introduction, texte critique, traduction,
commentaire et index, Paris, Études augustiniennes, 1987. Pour des raisons exclusivement
pratiques, je continue à parler de Première apologie, en laissant de côté la question de savoir
si ce qu'on appelle Seconde apologie n'est qu'un appendice de la «première».



168 ENRICO NORELLI

Au ch. 56, il reprend ce thème, en nommant Simon et Ménandre, mais sans
mentionner son propre traité. C'est sûrement de ce Syntagma, qui ne nous est

pas parvenu, que proviennent les éléments qu'il livre dans ces deux chapitres.
Irénée de Lyon, Contre les hérésies 4,6,2, cite un passage en l'attribuant à

ô ÎouaTÎvoç èv tw rrtpòc MapKtcova auviàyuccTi (le grec nous est conservé par
Eusèbe, Hist. eccl. 4,18,9) ; Justin y affirme qu'il n'aurait même pas cru au

Seigneur en personne si celui-ci avait annoncé un autre Dieu que le Créateur.
En 5,26,2, Irénée reproduit, sans préciser de quel ouvrage il le tire, un autre
fragment de Justin, selon lequel le diable aurait commencé à blasphémer
ouvertement Dieu après avoir appris sa propre condamnation par les paroles
du Christ. Je considère comme pratiquement sûr que la manière dont le diable
blasphème Dieu ouvertement, ce dont il est question dans ce passage, consiste
en la production des hérésies : il s'agit donc du même complexe d'idées présent
dans / Apol 26 et 56, ce qui rend extrêmement probable que ce fragment vienne
du Syntagma contre les hérésies mentionné par Justin en 1 Apol 56,8.

En Histoire ecclésiastique 4,11,8, Eusèbe informe que Justin a composé un
Kcrrà MapKtcovoç öuvypauua et qu'il y affinne que Marcion était encore en vie
au moment où il le composait. Comme cette dernière information apparaît en /
Apol 26,5, qu'Eusèbe cite immédiatement après, en y ajoutant une citation de

la phrase de 26,8 sur le Syntagma contre toutes les hérésies, il est vraisemblable
qu'en mentionnant l'œuvre contre Marcion, Eusèbe se réfère à ce Syntagma.
Les avis des savants sont partagés, mais je ne vois pas de raisons de distinguer
les deux ouvrages ; il devait s'agir d'un seul et même traité dans lequel, comme
je compte le montrer dans une étude que je prépare, Marcion devait occuper
une place prépondérante.

Le Syntagma est perdu. Dans un livre de 19642, Pierre Prigent a essayé de

montrer que l'argumentation scripturaire du Syntagma aurait été réutilisée par
Justin dans le Dialogue avec Tryphon et la Première Apologie, ainsi que dans
le traité sur la résurrection dont trois gros fragments ont été transmis dans les
Sacra Parallela sous le nom de Justin : pour Prigent, cette attribution serait

exacte, et l'écrit représenterait une édition légèrement augmentée d'une section
du Syntagma3. De son côté, Tertullien aurait aussi utilisé le Syntagma pour ses

argumentations scripturaires. Des comparaisons entre ces œuvres permettraient,
selon Prigent, de reconstituer dans une certaine mesure les thèmes traités dans
le Syntagma, essentiellement sous forme de commentaire à des citations de

l'Ecriture.

2 P. Prigent, Justin et l'Ancien Testament. L'argumentation scripturaire du traité de
Justin contre toutes les hérésies comme source principale du Dialogue avec Tryphon et
de la première Apologie, Paris, Gabalda, 1964.

3 11 existe deux éditions récentes des fragments, avec introduction et commentaire:
A. D'Anna, Pseudo-Giustino. Sulla resurrezione. Discorso cristiano del II secolo,
Brescia, Morcelliana, 2001 (le traité serait dû à un élève de Justin); M. Heimgartner,
Pseudo-Justin. "Über die Auferstehung". Text und Studie, Berlin; New York, W. de

Gruyter, 2001 (les fragments appartiendraient au traité d'Athénagore d'Athènes sur la
résurrection des morts).



QUE POUVONS-NOUS RECONSTITUER DU SYNTAGMA 169

Pour un colloque qui a eu lieu à Naples en décembre 2003, j'ai repris en

considération le problème des sources ecclésiastiques d'irénée, qui avait fait
l'objet notamment du grand ouvrage de Friedrich Loofs publié sous forme
posthume en 19304 et qui, aussi par réaction aux rigidités de l'étude de Loofs,
a été assez négligé par la suite. J'ai été ainsi amené à mettre en rapport entre

eux des passages d'irénée qui partagent les mêmes thèmes et le même lexique
et j'ai cru pouvoir montrer qu'ils présentaient des affinités avec des textes de

Justin qu'il y a des raisons de considérer comme inspirés par son Syntagma.
C'est ainsi qu'avec une méthode très différente de celle de Prigent, je me suis

retrouvé à explorer la possibilité de détecter dans les œuvres conservées de

Justin, à l'aide d'une comparaison avec d'autres auteurs qui ont pu utiliser
le Syntagma, du matériel venant de ce dernier ouvrage. Après la publication
de cette contribution5, mon enquête est encore en cours, et je ne sais pas à ce

jour quels en seront les résultats. Il m'a paru en tout cas que je pouvais profiter
du colloque dans lequel nous sommes réunis aujourd'hui pour en livrer un
deuxième épisode, qui sera, je l'espère, suivi par d'autres. En tout cas, il me
semble que cette enquête présente un certain intérêt aussi du point de vue de

la méthode.
Je rappelle d'abord quelques conclusions, provisoires certes, de mon étude

précédente. La citation de Justin par Irénée en Contre les hérésies 5,26,2 (celle
sans indication d'ouvrage) affiche des affinités évidentes avec Contre les

hérésies 4,40,1, où il est question du feu éternel préparé par Dieu pour le diable,
chef de l'apostasie, pour ses anges et pour les humains qui les auront suivis.
D'autre part, ces deux passages trouvent des correspondances évidentes en

Justin. / Apol. 28, qui représente une digression à l'intérieur d'une polémique
contre l'exposition des nouveaux-nés et sur l'usage de la sexualité ; ce ch. 28,

qui interrompt la suite de l'argumentation contenue aux ch. 27 et 29, se relie en

revanche très bien au ch. 26, qui traite des hérésies chrétiennes. Or ce ch. 26 est

proche de Dialogue avec Tryphon 35,4-6 qui a le même thème ; il est généralement

reconnu que. dans ces deux passages, Justin dépend de son Syntagma,
auquel il renvoie du reste explicitement à la fin de ce ch. 26, comme je l'ai
remarqué plus haut. D'ailleurs, Contre les hérésies 4,40,1 est inséparable de

ce qui le suit (4,40,2) ainsi que de ce qui le précède en 4,39,3-4 ; cet ensemble

4,39,3-40,2 est à son tour étroitement lié à la section Contre les hérésies 5,27,1-
28,1, qui suit immédiatement la citation de Justin en 5,26,2. D'autres parallèles
étroits à 4,40,1-2 se trouvent en 3,23,3 et en 5,26,2-28,1. Tout cela autorise
à penser que la deuxième citation de Justin chez Irénée vient elle aussi du

Syntagma, et quTrénée a utilisé ce dernier ouvrage dans les autres passages

4 F. Loofs, Theophilus von Antiochien Adversus Marcionem und die anderen
theologischen Quellen bei Irenaeus, Leipzig, Hinrichs, 1930.

' E. Norelli, «II problema delle fonti ecclesiastiche di Ireneo: alcune considerazioni

e un esempio», in : E. Cattaneo, L. Longobardo (éds), Consonantia salutis. Studi
su Ireneo di Lione, Trapani, Il pozzo di Giacobbe, 2005, p. 25-60. Je n'ai pas pu relire les

épreuves de cet article, où plusieurs coquilles se sont malheureusement glissées.



170 ENRICO NORELLI

que je viens de mentionner. Leurs thèmes principaux sont l'origine du diable

comme ange apostat, son rapport avec d'autres anges déchus, la naissance des

hérésies suite à l'action de ces anges, le libre arbitre des êtres angéliques et

humains, le feu éternel comme destin du diable et de ses adeptes (des anges
comme des humains).

C'est d'ici que j'aimerais repartir aujourd'hui non pas pour conclure, mais

pour faire un pas de plus dans une enquête qui s'annonce encore longue et

complexe et où les questions méthodologiques sont délicates, mais qui pourrait
se révéler féconde dans la mesure où elle nous aiderait à retrouver quelque chose
de l'ouvrage le plus ancien contre les hérésies dont nous ayons connaissance,

ouvrage qui a exercé - c'est universellement admis - une influence importante
sur l'hérésiologie postérieure.

Deux passages sur le libre arbitre : Irénée, Contre les hérésies 4ß7,6
et Justin, 1 Apol 43,6-8

En mentionnant Adversus haereses 4,39,3-4, nous avons mis le pied dans une
section de cet ouvrage que plusieurs savants, dont Wilhelm Bousset6, Friedrich
Loofs7, Martin Widmann8 et André Benoît9, ont proposé de considérer comme
un «traité sur le libre arbitre». Son caractère est clairement antimarcionite et
F. Loofs en avait ramené au moins des larges parties au traité perdu de Théophile
d'Antioche contre Marcion (qu'il désignait, en tant que source de Justin, par
le sigle IQT)l0. Philippe Bacq, au contraire, a mis en évidence les contacts
de cette section avec d'autres parties de l'œuvre d'irénée, en refusant de les

6 W. Bousset, Jüdisch-christlicher Schulbetrieb in Alexandria und Rom. Literarische

Untersuchungen zu Philo. Clemens von Alexandria, Justin undlrenäus, Göttingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 1915 (réimpression Hildesheim; New York, G. Olms 1975),
278: Bousset définit cette section comme un «Exkurs über die Freiheit des menschlichen
Willens» ou comme un «Traktat über die Freiheit des Willens», mais il ne dit pas s'il est
dû à Irénée ou à une source.

7 F. Loofs, Theophilus, p. 24-28 ; 36-39; 42-43 ; 420-424.
8 M. Widmann. «Irenäus und seine theologischen Väter», Zeitschrift für Theologie

und Kirche, 54, 1957, p. 156-173, sur ce point 163-165. Widmann - qui se sert surtout
de l'analyse de l'idée de oÎKOvopîot chez Irénée - considère la définition du thème de

la section par Bousset comme trop étroite et estime que le sujet de la section est
l'éducation progressive de l'humanité par Dieu, en réponse à la question «Dieu n'aurait-il
pas pu faire l'homme parfait dès le début?». Par ailleurs, en constatant la présence des

mêmes thèmes chez Clément d'Alexandrie, Stromates 2,72-75, il se demande si Irénée,
Théophile et Clément n'auraient pas tous puisé à une source commune (p. 165).

9 A. Benoît, Saint Irénée. Introduction à l'étude de sa théologie, Paris, P.U.F., 1960,

p. 191,222,227-233. Benoît estime que la notion d'éducation progressive du genre humain
est «en tension avec les autres tendances de la théologie irénéenne» ; elle apparaît aussi en

3,18-23, mais là aussi, Benoît accepte l'hypothèse de l'utilisation d'une source.
10 L'attribution au traité de Théophile contre Marcion avait été déjà proposée par

A. Harnack, Die Ueberlieferung der griechischen Apologeten des zweiten Jahrhunderts
in der alten Kirche und im Mittelalter, Leipzig, Hinrichs, 1882, p. 292-294.



QUE POUVONS-NOUS RECONSTITUER DU SYNTAGMA 171

rattacher à une source séparée ".Or mes recherches mentionnées ont montré,
à mon avis, que d'une part cette section doit être prolongée au moins jusqu'à
4,40,212, et que d'autre part elle présente des contacts avec 5,27,1-28,1 (ainsi
qu'avec d'autres sections du Contre les hérésies). Ceci confirme la conviction
de Bacq qu'il ne faut pas voir dans cette section un unicum dans l'œuvre, mais

- à la différence de ce que pense Bacq - cet état des choses ne liquide pas pour
autant le problème des sources, précisément à cause des contacts évidents avec
Justin. À la fin de mon travail précédent, je posais la question de savoir s'il
y a vraiment besoin d'avoir recours à IQT comme source, ou si le Syntagma
de Justin ne suffirait pas pour expliquer la situation. Mes considérations

d'aujourd'hui ne permettront pas de résoudre la question, qui demande une

enquête minutieuse sur tout le matériel, mais elles peuvent apporter au moins

quelques éléments.
En étudiant la doctrine du libre arbitre chez Irénée, et plus spécialement

un argument rationnel développé en 4,37,6, le P. Antonio Orbe avait signalé
en 1969 la probabilité quTrénée se soit «largement inspiré» ici de Justin, dont
Orbe citait / Apol 43,2-813. Je crois qu'Orbe a eu raison ; mais il convient d'examiner

d'un peu plus près les textes, afin d'évaluer quelle a pu être précisément
la source d'irénée. Après avoir cité des paroles de Jésus pour prouver que ce
dernier a respecté la liberté de ceux auxquels il s'adressait, Irénée remarque que
«ceux qui contredisent ceci introduisent un Seigneur impuissant et incapable
de faire ce qu'il eût voulu»14, ou alors un Dieu incapable de comprendre qu'il
y a des humains qui par nature ne peuvent pas recevoir l'incorruptibilité. Puis

il poursuit: «Mais, objecte-t-on, il n'aurait pas dû faire les anges tels qu'ils
pussent désobéir, ni les hommes tels qu'ils devinssent aussitôt ingrats envers
lui par là même qu'ils seraient doués de raison et capables d'examen et de

jugement, et non - comme les êtres dépourvus de raison et de vie qui ne peuvent
rien faire par leur propre volonté, mais sont traînés au bien par nécessité et

par force - assujettis à une unique tendance et à un unique comportement,
inflexibles et privés de jugement, incapables d'être jamais autre chose que ce

1 ' P. Bacq, De l'ancienne à la nouvelle alliance selon Saint Irénée. Unité du livre
IVde /'Adversus haereses, Paris-Namur, Lethielleux, 1978, p. 363-388, avec un état de
la recherche très soigné. Bacq s'applique en particulier à montrer que la théologie de la

croissance du livre 4 n'est pas en tension avec la théologie de la récapitulation du livre 3.
12 Sur le fondement d'autres remarques, F. Loofs, Theophilus, p. 423-424, avait

élargi l'influence de sa source IQT jusqu'en 4,40,3.
13 A. Orbe, Antropologia de San Ireneo, Madrid, Biblioteca de autores cristianos/La

editorial católica, 1969, p. 179-180.
14 4,37,6: qui autem his contraria dicunt ipsi impotentem introducunt Dominum,

scilicet quasi non potuerit perficere hoc quod voluerit. Je cite ce livre IV d'après
A.Rousseau, Irénée de Lyon. Contre les hérésies. Livre IV, Paris, Cerf, 1965. Pour la
traduction des textes d'irénée, j'utilise A. Rousseau, Contre les hérésies. Dénonciation
et réfutation de lagnose au nom menteur. Traductionfrançaise, 2' éd., Paris, Cerf, 1985,
qui présente quelques modifications par rapport à la traduction qui accompagne l'édition
des Sources chrétiennes.



172 ENRICO NORELLI

qu'ils auraient été faits (Sed oportebat, inquit, eum neque angelos taies fecisse
ut possent transgredi, neque homines qui statim ingrati exsisterent in eum,

quoniam rationabiles et examinatores et judiciales facti sunt, et non, quemadmodum

irrationabilia sive inanimalia quae sua voluntate nihil possunt facere
sed cum necessitate et vi ad bonum trahuntur, in quibus unus sensus et unus

mos, inflexibiles et sine judicio, qui nihil aliud esse possunt praeterquam quod
facti sunt )» (4,37,6). De cette manière, poursuit-il, le bien n'exercerait aucune
attraction sur eux et ils ne seraient pas capables d'en saisir la valeur. Ensuite

(4,37,7), Irénée cite des paroles du Seigneur et de Paul concernant l'exigence
de lutter pour le bien.

Le passage de Justin que l'on peut rapprocher de ce texte se situe à l'intérieur

d'un développement de la Première Apologie sur les prophéties, et plus
exactement d'une section où l'auteur explique que l'Esprit prophétique (qu'il
identifie au Logos) peut s'exprimer comme voix (ànò npooùnov) de locuteurs
différents : Dieu le Père, le Christ, les peuples qui répondent à l'un ou à l'autre
de ces deux, ou encore directement en son propre nom. Justin explique, à l'aide
d'exemples, que l'Esprit annonce les événements futurs, parfois même en

mettant les verbes au passé, comme s'ils s'étaient déjà produits. C'est là qu'il
ouvre une digression pour préciser que si l'Esprit connaît en avance les événements

futurs, cela ne signifie pas pour autant qu'ils arrivent KaO'duccpuévriç

avcryxt-jv, «de par la nécessité du destin» (43,1). Il commence par un argument
d'autorité : les prophètes enseignent que chacun reçoit des châtiments ou des

récompenses selon ses actions, ce qui n'aurait aucun sens si c'était le destin

qui rend l'un bon et l'autre mauvais (43,2-3). Ensuite, il ajoute un argument de

raison : si le destin décidait que quelqu'un est bon ou mauvais, on ne verrait pas
les humains changer souvent de conduite, en recherchant des choses contraires

entre elles (43,5-6). Puis il poursuit:

En fait, il n'y aurait même pas d'hommes vertueux ni d'hommes mauvais, puisqu'il
nous faudrait admettre que le destin est responsable et du bien et du mal et qu'il se

contredit lui-même dans son action, ou bien encore ce que nous avons dit plus haut

apparaîtrait comme vrai, à savoir que la vertu et le vice n'ont aucune consistance,
mais que cette distinction du bien et du mal est seulement une affaire d'opinion ;

or, c'est là, comme le montre la raison vraie, le comble de l'impiété et de l'iniquité.
7 Tout au contraire nous affirmons que le destin inéluctable consiste en ceci : pour
ceux qui choisissent le bien, il y aura de justes récompenses et pareillement, pour
ceux qui font un choix contraire, de justes châtiments. 8 Car Dieu n'a pas créé
l'homme comme les autres êtres, arbres ou quadrupèdes, incapables de rien faire par
libre décision ; de fait l'homme ne serait pas digne de rétribution ou de récompense
si, au lieu de choisir par lui-même le bien, il était bon par nature, et il ne pourrait
pas non plus être frappé d'une juste punition, s'il était méchant par nature, puisqu'il
serait tel non point en vertu d'une décision personnelle, mais parce qu'il ne pourrait
être rien d'autre que ce que la nature l'aurait fait (43,6-8).

Justin enchaîne avec des citations vétérotestamentaires visant à prouver la

responsabilité humaine et les récompenses ou les châtiments après la mort ; il
remarque que plusieurs philosophes et poètes grecs ont parlé de ces choses, les



QUE POUVONS-NOUS RECONSTITUER DU SYNTAGMA '. 173

ayant puisées dans les écrits des prophètes, et il conclut que lorsqu'on affirme

que l'avenir a été prédit, cela signifie que Dieu sait d'avance ce que les humains
vont faire et de quelle manière il va les rétribuer, mais non pas que leurs actions

sont déjà décidées (44,1-11).
Or il y a des contacts limités, mais clairs, entre le passage cité d'irénée et le

§ 8 de Justin, comme Orbe l'avait signalé :

Irénée, Contre les hérésies 4,il,6 Justin, Première Apologie 43,8

[...] homines [...] rationabiles et

examinatores et judiciales facti
sunt, et non, quemadmodum
irrationabilia sive inanimalia quae
sua voluntate nihil possunt facere
sed cum necessitate et vi ad bonum
trahuntur [...]

où yàp üJOTtep rà aÀÀa, oiov
5év5pa Kai TETpànoôa uijöev
5uvàu£va TtpoaipéoEi npàrterv,
£7toir)a£v ó 6eoç tòv âvGptoTtov

[...] qui nihil aliud esse possunt
praeterquam quod facti suntl5

[...] où5èv Suvàuevoçsivai
ETEpOV nap' Ö EYEyOVEl

Vers une source : le Syntagma

Or tout ce qui, chez Irénée, précède ces lignes dans son développement sur
le libre arbitre - donc à partir de 4,37,1 - concerne uniquement et explicitement
la liberté humaine, comme il l'annonce d'entrée de jeu : cette parole «illustrait
bien l'antique loi de la liberté de l'homme. Car Dieu l'a fait libre, possédant dès

le commencement sa propre faculté de décision, tout comme sa propre âme,

pour user du conseil de Dieu volontairement et sans être contraint par celui-
ci» (veterem legem libertatis hominis manifestavit, quia liberum eum Deus

fecit, ab initio habentem suam potestatem sicut et suam animam, ad utendum
sententia Dei voluntarie, et non coactum ab eo : 37,1). La même chose vaut

pour ce qui vient après notre passage ; ainsi, en 37,7 Irénée ne mentionne que
la apostasia hominis et en 38,1 il reformule la question de la manière suivante :

oùk TjSuvaTO ó 0eòc ari àpxfjç teàeiov TtETtotijKÉvai tòv avSptoTiov; (38,1 ; le

texte grec est conservé dans les Sacra Parallela) ; et même si, en répondant, il
parle des créatures en général, il reste focalisé sur les humains et ne mentionne
nulle part les anges, jusqu'en 40,2 où il mentionnera le diable et ses anges en

citant Mt 25,41. Certes, l'allusion aux anges n'est pas vraiment déplacée en

37,6, mais elle est assurément soudaine et isolée. En revanche, l'apostasie des

anges et des humains est un thème constant des passages sur le libre arbitre

" On peut comparer avec le texte de Justin la traduction en grec de ces mots proposée
par A. Rousseau, p. 937 : pn5èv âÀÀo eìvcu Suvduevoi nap' ö yEvóvaaiv (comme le

montre le choix de âÀAoç, Rousseau n'a probablement pas eu à l'esprit ce passage de

Justin en retraduisant).



174 ENRICO NORELLI

et sur le châtiment final que j'ai réunis dans mon travail précédent comme
inspirés vraisemblablement du Syntagma de Justin. Parmi ces passages, il y a 7

Apol 28, où on lit que le diable «sera jeté au feu avec son armée et les hommes

qui le suivent, pour y subir le châtiment éternel» (28,1). Or le texte de Justin,
/ Apol 43, dont je viens de mettre quelques phrases en parallèle avec Irénée,
Contre les hérésies 4,37,6, se réfère explicitement à / Apol 28,4 :

1 Apol 43,6 1 Apol 28,4

fj ÊKEÏVO TÒ 7IpOEipr|U£VOV hòcjxt

àÀr|6Èç EÎvat,

eî 5é tiç ôtiioteî uéÀetv toùtcov tw
0etô, f\ pf) eivai aùròv 5ià texvijç
opoAoytioEt, r] ovta xciipeiv KaKÎa

cpfjoet, rj Ài'otp éoiKÓta uévetv,

on où5év èonv àpEtf| où5è Kama, Kat pij5èv eîvat apprijv ur|5è
KaKi'av,

àÀÀà 5o^n uòvov r\ àyaOà r] Kaxà

vouiÇetai-
5ócj| 5è uóvov toûç àvopumouc r\

àya0à r] kokù taùra riyetoöcü-

fjitsp, tôç Seikvuoiv ó àÀtjOfiç Aoyoç,

ueyîarij àaéÔEta Kai àSiKta èariv.
rJTtep peyiotri àoéôeta Kai â5iKta
Êart.

Autrement dit, ces lignes d'irénée affichent au moins deux points de contact
avec 1 Apol 43 et en même temps elles posent une question (le libre arbitre
des anges) qui n'a aucune relevance dans le contexte d'irénée, mais qui serait

parfaitement à sa place dans un ensemble comprenant / Apol 28 ; or c'est à ce
dernier passage que Justin renvoie explicitement en / Apol 43, en en reprenant à

la lettre quelques lignes. Cette situation oriente à penser qu'en 4,37.6 Irénée ne

dépend pas de l'Apologie de Justin, mais d'une autre source, où l'on discutait
du libre arbitre humain, mais aussi de celui des anges, en rapport avec l'apostasie

des anges et des humains et des châtiments qu'elle appelle pour les uns
et pour les autres,6. J'ai montré dans mon travail précédent que cette source a

d'excellentes chances d'être le Syntagma de Justin. On pourrait objecter que
I Apol 43, avec son contexte, ne mentionne pas l'apostasie des anges, mais
cela n'a pas d'importance ; Justin discutait sans doute dans le Syntagma la

question du libre arbitre humain en rapport avec le péché originel et, au ch. 43,
il n'avait pas besoin d'évoquer le péché des anges ; mais le fait quTrénée y ait

16 G. Quispel, De bronnen van Tertullianus ' Adversus Marcionem, Lugduni
Batavorum, Burgersdijk & Niermans, 1943, p. 55 note 5, a considéré comme «niet
onwaarschijnlijk, dat lrenaeus een bron volgt» à cet endroit. Pourtant, pour lui cette
source serait le traité contre Marcion de Théophile d'Antioche. En outre, il se trompe à

mon avis sur le sens du passage, en attribuant à Irénée l'affirmation que les marcionites
s'opposent à l'idée que le diable a le libre arbitre ; en réalité, l'argument des marcionites
présuppose exactement qu'il le possède, tout comme l'homme. Contrairement à l'avis
de Quispel, il n'y a donc pas d'opposition sur ce point entre Irénée et Tertullien, Contre
Marcion 2,10.



QUE POUVONS-NOUS RECONSTITUER DU SYNTAGMA 175

fait allusion semble bien montrer que ce dernier se servait d'un ouvrage où ce
thème était développé.

Quel était le contexte du motifdans le Syntagma

Quel pouvait être, dans le Syntagma, le contexte des éléments communs à

Irénée et à Justin Ce dernier introduit le sujet par la question de la Etuapuévr].
Pour autant que j'en sache, cette question n'est pas importante pour Marcion,
qui ne niait nullement le libre arbitre ; au contraire, il estimait que le destin
de l'individu soumis au Créateur est déterminé par son obéissance à la loi de

ce dernier ; je crois même qu'à son avis, c'est le libre arbitre qui permet aux
humains d'opter pour l'évangile de Jésus en quittant la Loi. On pourrait penser
que Justin introduisait la problématique du destin pour polémiquer avec l'idée
valentinienne des différentes catégories d'êtres humains. Toutefois, tandis

qu'une telle doctrine est sûrement une cible polémique d'irénée, il faut être

prudent avant d'en attribuer la connaissance à Justin ; en effet, nous ne savons

pas si la prédétermination des humains était déjà présente chez Valentin. Elle
est attribuée par Irénée à l'école de Ptolémée, mais il est difficile de dire si

même ce dernier l'affirmait déjà, sans compter que Justin ne mentionne pas
Ptolémée parmi les hérétiques aux deux endroits où il donne des listes de ceux-
ci : ni en Dialogue avec Tryphon 35, ni en / Apol 2617. Et la manière dont Justin

pose la question en / Apol 43-44 relève d'un débat philosophique classique18
et ne laisse entrevoir aucune polémique antignostique ; il est vrai qu'il est en
train de s'adresser à un public païen, mais il ne s'interdit pas pour autant de

polémiquer contre les gnostiques à d'autres endroits de son Apologie.
On remarquera aussi que ce développement de Justin en 1 Apol 43-44 est un

peu excentrique par rapport au problème tel qu'il se posait à partir du contexte
précédent. Ce qui précède, en effet, ne pose pas la question de la responsabilité

humaine, mais celle de la compatibilité entre prescience divine et liberté
humaine. Or Justin argumente pour montrer que cette liberté existe, et qu'elle
entraîne des récompenses et des châtiments selon la conduite de chacun. Puis
il conclut: «Ainsi, du fait que nous disons que l'avenir a été prédit, nous ne

prétendons pas que les événements se produisent par la nécessité du destin,
mais étant donné que Dieu sait d'avance ce que feront tous les hommes, étant
donné aussi la doctrine selon laquelle chaque homme sera rétribué de sa part
selon ses actes, il annonce par l'intermédiaire de l'Esprit prophétique les

sanctions qui seront infligées par lui en retour, selon la gravité des actions qui

17 Et si le gnostique Ptolémée était à identifier avec le maître mentionné dans la
Seconde Apologie, comme certains le pensent, il ne semble pas que Justin l'ait considéré
comme hérétique ; mais la chose est incertaine. On peut voir la récente discussion
détaillée de D. Wanke, «Irenäus und die Häretiker in Rom. Thesen zur geschichtlichen
Situation von Adversus Haereses», Zeitschrift für antikes Christentum 3, 1999, p. 202-
240, sur ce point 207-216, qui considère l'identification comme possible.

18 Voir les références du commentaire de C. Munier, Justin Martyr, p. 221-227.



176 ENRICO NORELLI

auront été commises» (44,11). Pourtant, si les passages bibliques cités en 44,1-
7 concernent effectivement la responsabilité et la rétribution, les prophéties
citées dans le contexte plus large, celles qui ont provoqué la digression sur le

libre arbitre (npoaipeoic zXtvQépa 43,3) et sur la responsabilité ne concernent

pas la rétribution individuelle, mais ce qui devait arriver au sujet du Christ et

de l'Église. Par conséquent, les ch. 43-44 ne résolvent pas vraiment la question
posée au début de 43 : ils réaffirment la liberté et refusent le destin, mais ils
ramènent les prophéties à l'annonce des rétributions, ce qui est très réductif par
rapport au problème posé par la question de la prédiction de l'avenir par l'esprit
prophétique, dont il est question dans la partie qui précède et qui suit. En effet,
le début du ch. 45 poursuit parfaitement la fin du ch. 42 :

41,1 : «Dans une autre prophétie, l'Esprit prophétique annonce par le même David
qu'après avoir été crucifié le Christ régnera» (suit la citation du Ps 96,1-2) 42,4
«Mais c'est à notre époque que Jésus-Christ a été crucifié, est mort et ressuscité, et

qu'après être monté au ciel, il a établi son règne ; et. à cause de ce qui a été proclamé
en son nom par l'intermédiaire des apôtres dans toutes les nations, la joie règne

parmi ceux qui attendent l'incorruptibilité qu'il a annoncée».

45,1: «Dieu le Père de l'univers devait enlever le Christ au ciel, après l'avoir
ressuscité des morts et il doit l'y garder jusqu'à ce qu'il ait frappé les démons, ses

ennemis, et que soit complété le nombre de ceux qu'il a connu d'avance qu'ils
seraient bons et vertueux, à cause desquels il n'a pas encore accompli la destruction
du monde par le feu ; écoutez ce que le prophète David a dit à ce sujet, (suit la

citation du Ps 110,1-3)5 Les mots : 'Pour toi il fera sortir de Jérusalem un sceptre de

puissance' (Ps 110,2) annoncent la parole forte que, partis de Jérusalem, ses apôtres
ont proclamée en tout lieu».

L'allusion de 45,1 à la prescience divine au sujet de ceux qui seront bons ne

doit pas nous tromper : elle ne reprend pas vraiment le problème discuté en 43-

44, mais en concerne un autre, celui de la durée du monde. Il y a en revanche

continuité par rapport aux ch. 41-42 : Justin apporte une série de passages des

Psaumes qui ont annoncé la crucifixion, la résurrection, l'ascension et l'annonce
de l'évangile par les apôtres. Les ch. 43-44 ont interrompu ce développement,
même s'il ne faut pas croire que Justin les a simplement pris ailleurs tels quels et

collés ici ; il les a élaborés pour les adapter à ce contexte, mais cela n'empêche

qu'il a dû utiliser ici des développements sur le libre arbitre, la responsabilité
personnelle et les récompenses qu'il avait déjà à sa disposition. Dans cette

section, les prophéties sont utilisées essentiellement comme des annonces des

châtiments pour les méchants. Cette perspective, comme je l'ai dit, ne semble

pas correspondre au contexte de l'Apologie, mais elle trouve un parallèle dans la

citation de Justin reproduite par Irénée en Contre les hérésies 5,26,2 : «Et c'est
à bon droit que Justin a dit qu'avant la venue du Seigneur, Satan n'avait jamais
osé blasphémer Dieu, parce qu'il ignorait encore sa condamnation : car c'est

en paraboles et en allégories que les prophètes avaient parlé de lui. Mais depuis
la venue du Seigneur, par les paroles du Christ et de ses apôtres, il sait de façon
claire qu'un feu éternel a été préparé pour lui, qui s'est séparé de Dieu de son

propre mouvement, et pour tous ceux qui, refusant de faire pénitence, auront



QUE POUVONS-NOUS RECONSTITUER DU SYNTAGMA Ill
persévéré dans l'apostasie. Aussi, par les hommes de cette sorte, blasphème-t-il
le Seigneur qui doit faire venir le jugement», etc. Dans mon travail précédent19,

j'ai montré que la probabilité que cette citation provienne - comme l'autre
amenée par Irénée - du Syntagma de Justin frôle la certitude ; j'ajoute que cela
est confirmé par les derniers mots que j'ai reproduits ici, où les hérésies sont
ramenées à l'initiative du diable après la vie de Jésus, ce qui est précisément la
thèse de Justin dans le Syntagma (1 Apol 26). Ce passage tiré de Justin envisage
les prophéties20 comme des annonces du châtiment du diable et de ceux qui
l'ont suivi, ce qui correspond à ce que Justin dit d'elles en 1 Apol 44,11.

Si les développements sur le libre arbitre et les rétributions respectives
viennent dans leur substance du Syntagma - je le répète, ces ch. 43 et 44 ne

représentent sans doute pas simplement un extrait de ce dernier ouvrage, mais

une élaboration - et si dans le Syntagma ils n'étaient pas introduits par la

question du rapport entre la liberté et le destin, peut-on émettre une hypothèse
sur le contexte dans lequel ils y apparaissaient Une réponse peut venir de

l'introduction du thème dans le passage cité d'irénée, Contre les hérésies

4,37,6 : «mais, objecte-t-on, il n'aurait pas dû faire les anges tels qu'ils pussent
désobéir, ni les hommes tels qu'ils devinssent aussitôt ingrats envers lui (sed

oportebat, inquit, eum neque angelos fecisse ut possent transgredi, neque
homines qui statim ingrati exsisterent in eum)». La mention des anges, isolée
dans le contexte, nous a déjà signalé quTrénée exploite ici une source, et nous

venons d'attribuer au Syntagma le passage de Justin, / Apol 43,8, qu'on peut
mettre en parallèle avec ce texte d'irénée. Qui est le sujet du inquit Orbe

posait ainsi la question : «£ Marcion ou algün gnòstico Uno se inclinarla a

Apeles si constara que el Santo le hubiera conocido. Nunca le cita»21 ; et il
reproduisait un fragment d'Apellès transmis par Ambroise, De paradiso 8,38,
où Apellès demandait si le Créateur savait ou non qu'Adam transgresserait
son commandement, et montrait que dans l'un et l'autre cas, il ne pouvait pas
être vraiment dieu. Cependant, ce même argument est attribué par Tertullien à

Marcion dans le Contre Marcion 4,41,1 :

Si le Christ a subi sa passion en sachant que l'homme choisi par lui-même pour
être de ses compagnons se précipitait dans un si grand crime, ne ressasse plus sur le
Créateur, à propos d'Adam, des arguments qui se retournent contre ton propre dieu
aussi : ou bien qu'il était ignorant de ce qui se passait, lui qui ne s'est pas opposé

par prévoyance au péché qui allait se commettre, ou qu'il n'a pas voulu le faire s'il
en avait à la fois la connaissance et le pouvoir, et qu'ainsi il doit être jugé plein de
malice pour avoir souffert que l'homme, sa créature, périsse par suite du péché22.

19 E. Norelli, «Il problema delle fonti ecclesiastiche», p. 51-52.
20 Pour les paroles du Christ qui éclairent les prophéties ignorées, cf. 1 Apol 32,2.
21 A. Orbe, Antropologia de San Ireneo, p. 179, note 118.
22 [...] noli iam de creatore circa Adam retractare quae in tuum quoque deum retor-

quentur: aut ignorasse ilium, qui non ex prouidentia obstitit peccatum, aut obsistere non
potuisse, si <non> ignorabat, aut noluisse, si et sciebat et poterat, atque ita malitiosum
iudicandum, qui passus sit hominem suum ex delicto perire: ed. C. Moreschini, trad.
R. Braun: Tertullien. Contre Marcion. Tome IV'(Livre IV), Paris, Cerf, 2001, p. 504-505.



178 ENRICO NORELLI

Et déjà au deuxième livre, Tertullien, après avoir annoncé une discussion
de toutes les questions opposées par les marcionites (iam hinc ad quaestiones
omnes), avait commencé par ce même argument :

Si Dieu possède la bonté, la prescience de l'avenir et la puissance d'écarter le mal.
pourquoi a-t-il souffert que l'homme, son image et sa ressemblance, bien mieux
même sa substance par l'origine de l'âme, tombe de la désobéissance à sa loi dans la

mort en se laissant circonvenir par le diable 2 Car s'il avait été bon, donc incapable
de vouloir une telle éventualité, s'il avait été prescient, donc n'ignorant pas ce qui
allait arriver, s'il avait été puissant, donc en mesure de le repousser, en aucune façon
ne serait arrivé ce qui, sous ces trois conditions de la majesté divine, ne pouvait
pas arriver. Mais si la chose est bien arrivée, il est manifeste qu'au contraire on ne
saurait croire ni à la bonté ni à la prescience ni à la puissance de Dieu23.

Comme l'a souligné R. Braun24, l'argument peut venir - comme certains
l'avaient indiqué - d'un raisonnement d'Epicure sur Dieu et l'existence du

mal (repris par Lactance, La colère de Dieu 13,20-21), mais Marcion l'a élargi
en y introduisant la prescience ; or c'est précisément cette dernière qui est

implicite dans l'argument des adversaires contre qui polémique Irénée dans le

passage de 4,37,6 qu'on a rapproché de Justin. Or ce passage d'irénée, comme
il a été signalé depuis longtemps, trouve un parallèle dans la suite du discours
de Tertullien. Ce dernier attribue à Marcion un argument ultérieur, qui vient
s'articuler logiquement sur le précédent : si Dieu savait ce qui allait arriver aux

humains, il n'aurait pas dû les créer capables de choisir librement ce qui devait
entraîner leur ruine : «afin que tu ne nous opposes pas maintenant qu'il n'aurait

pas dû être créé de la sorte si le pouvoir de choisir librement devait lui être

funeste (ne et tu hinc iam opponas non ita ilium l'homme) institui debuisse,
si libertas et potestas arbitrii exitiosa futura esset)»15.

L'hypothèse de Gilles Quispel : le Contre Marcion de

Théophile d'Antioche comme source

Dans sa thèse de 1943, consacrée aux sources du Contre Marcion de

Tertullien, Gilles Quispel a établi une comparaison détaillée entre des passages

23 Contre Marcion 2,5,1-2, trad. R. Braun, Tertullien. Contre Marcion. Tome

II (Livre II), Paris, Cerf, 1991, 43. Le même argument sera attribué à Marcion et
omnes haereticorum canes par Jérôme, Dialogus adversus Pelagianos 3,6, éd. C.

Moreschini, S. Hieronymi Presbyteri opera. Pars III: Opera polemica. 2: Dialogus
ach'ersus Pelagianos, Turnholti, Brepols, 1990, p. 105. A. von Harnack, Marcion. Das
Evangelium vom fremden Gott. Eine Monographie zur Geschichte der Grundlegung
der katholischen Kirche. 2. Auflage, Leipzig, Hinrichs, 1924 (réimpression Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1996, avec les Neue Studien zu Marcion du même
auteur), p. 274, pensait que Jérôme dépendrait ici d'Origène, ce qui est bien possible,
mais l'allusion aux «chiens» se trouve dans l'introduction de cet argument en Tertullien,
Contre Marcion 2,5,1.

24 R. Braun, Tertullien. Contre Marcion, t. II, p. 42-43 note 2.
25 Contre Marcion 2,6,1, éd. et trad. Braun, ibid., p. 48-49.



QUE POUVONS-NOUS RECONSTITUER DU SYNTAGMA 179

d'irénée, Contre les hérésies 4,37-39 (contenus donc dans le développement
sur le libre arbitre) et des passages des ch. 5 et 6 du deuxième livre du Contre
Marcion de Tertullien. Après en avoir montré les affinités, il propose des

arguments visant à rendre probable que Tertullien n'a pas utilisé Irénée, mais

que les deux remontent à la même source, qui serait le traité perdu Contre
Marcion de Théophile d'Antioche, celui dont Loofs admettait une large
influence sur l'œuvre d'irénée26. Quispel met d'abord en avant les arguments
suivants :

1) Irénée a repris la section Contre les hérésies 4,36-41 à une source,
comme l'avait déjà reconnu Bousset ;

2) Loofs a montré que Théophile est la source de ces développements ;

3) quant à Tertullien, le «fragmentum Fuldense» de YApologeticum se

fonde sur l'A Autolycus de Théophile ;

4) Harnack a apporté des arguments en faveur de la thèse selon laquelle
le traité, perdu, de Théophile contre Hermogène serait la source de celui que
Tertullien dirige contre le même personnage ; cela serait confirmé par le fait
que la triade divine composée de Oeoç, Àoyoç (désigné aussi comme ÙTtoupyoç)

et aocpt'a est typique de Théophile (dans l'œuvre duquel Irénée l'aurait puisée
selon Loofs), et par le fait que Tertullien identifie l'Esprit avec la Sagesse et

appelle le Logos minister.
Je remarque que jusque-là, Quispel n'a pas encore amené d'arguments

en faveur d'une dépendance de Tertullien par rapport au Contre Marcion de

Théophile. Ce qui va le plus dans ce sens est l'argument que j'ai numéroté (2) ; à

cet égard, il faut remarquer que Loofs n'avait pas ramené à Théophile l'ensemble
du «traité sur le libre arbitre» d'irénée, mais seulement des parties de 4,38 et
39 et «mit Wahrscheinlichkeit noch mehr»27. Je rappelle en outre que l'un des

passages d'irénée que Quispel met en parallèle avec Tertullien28, tiré de Contre
les hérésies 4,39,3, est l'un de ceux dont j'ai montré dans mon article précédent

qu'ils semblent venir du Syntagma de Justin29 ; et que l'énoncé de Tertullien
avec lequel Quispel le met en parallèle précède immédiatement l'évocation de

l'objection marcionite citée ci-dessus, selon laquelle Dieu n'aurait pas dû créer
l'homme libre si cela devait en entraîner la perte (Contre Marcion 2,6,1).

Quispel évoque ensuite l'interprétation du récit de la création de l'être
humain par les mains de Dieu en Irénée, Contre les hérésies 4,20,1, où l'exhortation

à la première personne du pluriel «faisons l'homme» est comprise comme
adressée à ces mains, identifiées avec le Fils/Logos et l'Esprit/Sagesse. Quispel
affirme que la comparaison avec Théophile, À Autolycus 2,18 et Tertullien,
Contre Marcion 2,4,3-4, prouve que l'exégèse du texte biblique est semblable,
mais que Tertullien reprend de Théophile deux motifs omis par Irénée, la dignité

G. Quispel, De bronnen, p. 46-55.
F. Loofs, Theophilus, p. 43 note 3.

G. Quispel, De bronnen, p. 50.
E. Norelli, «Il problema delle fonti ecclesiastiche», p. 48-51.



180 ENRICO NORELLI

de l'être humain et la juxtaposition de parole et main ; cela montrerait que les

deux auteurs dépendent de Théophile, mais indépendamment l'un de l'autre30.

Toutefois, d'une part, le passage d'irénée se situe en dehors de la zone textuelle
du traité sur le libre arbitre, dont nous nous occupons ici (et, j'ajoute, en dehors
des sections de texte dont j'ai pu suggérer dans mon précédent article qu'elles
s'inspirent du Syntagma de Justin). D'autre part, il suffit de lire avec attention
les textes mentionnés de Théophile et de Tertullien pour se rendre compte que les

deux motifs mentionnés par Quispel n'y jouent pas le même rôle31. Par conséquent,

cet argument ne prouve ni que les énoncés sur le libre arbitre dépendent
de l'écrit de Théophile contre Marcion, ni que Tertullien a reproduit cette source
de manière plus complète quTrénée. Les autres arguments de Quispel32 montrent
seulement que Tertullien et Irénée partagent des développements antimarcionites
liés au débat sur la bonté, la prescience et la puissance de Dieu en rapport avec le

récit de la création, comme nous l'avons vu, mais ils ne peuvent pas prouver que
la source en est le traité de Théophile contre Marcion.

Le motifdans le cadre du Syntagma de Justin

En raison des affinités que j'ai essayé d'illustrer, en tenant compte aussi

de mon article précédent, j'estime possible de proposer l'hypothèse que Justin

en 1 Apol 43, Irénée en Contre les hérésies 4,37,6 et Tertullien dans certains

passages du Contre Marcion 2 se soient servis du Syntagma de Justin. Si tel
est le cas, les passages examinés ci-dessus attestent que ce dernier devait
discuter l'objection marcionite selon laquelle Dieu n'avait pas de prescience,
car autrement il n'aurait pas créé les anges et les humains capables de pécher.
Justin répondait que Dieu a créé les uns et les autres dotés de libre arbitre, à la
différence des bêtes. Ceci a rendu possible à un ange de se révolter contre Dieu,
en entraînant aussi d'autres anges dans sa chute ; ils ont agi ensuite tout au long
de l'histoire, depuis le serpent de la Genèse, pour détourner les humains de

Dieu, ils sont à l'origine du polythéisme et de l'idolâtrie et, après l'ascension du

Christ, ils ont suscité les hérésies, en commençant par Simon de Samarie, pour
lancer la dernière attaque désespérée visant à entraîner le plus grand nombre

possible d'êtres humains dans la perte dont ils avaient appris par les paroles du

30 G. Quispel. De bronnen, p. 53.
31 Théophile, A Autolycus 2,18 : les paroles de Dieu «faisons l'homme...» montrent

«la dignité de l'homme. Tout l'Univers, Dieu l'avait créé par la parole, tenant tout cela

pour accessoire ; il ne juge digne d'être l'œuvre de ses propres mains que la création de

l'homme» (trad. J. Sender, in: G. Bardy; J. Sender, Théophile d'Antioche. Trois livres
à Autolycus, Paris, Cerf, 1948, p. 145). Tertullien, Contre Marcion 2,4,3-4: «Car qui était
digne d'habiter les œuvres de Dieu plus que l'image et la ressemblance de Dieu? 4 Cette
image aussi, c'est la bonté, et même une élaboration plus efficace, qui l'a élaborée non
d'un mot impérieux, mais d'une main amicale, qu'avait précédée même ce mot caressant :

Faisons l'homme à notre image et à notre ressemblance» (trad. R. Braun, p. 37).
32 G. Quispel, De bronnen, p. 53-54.



QUE POUVONS-NOUS RECONSTITUER DU SYNTAGMA 1 181

Christ qu'elle était inévitable. Les humains, par l'usage de leur libre arbitre,

peuvent rester fidèles à Dieu ou bien se laisser séduire par les démons ; mais
ils n'ont pas le droit de se plaindre de Dieu, car ce sont eux qui s'éloignent de

la lumière de leur propre volonté. Le feu éternel est préparé pour le diable, ses

anges et les humains qui ont apostasie avec eux, comme les paroles du Seigneur
l'ont confirmé. Le Syntagma lisait donc l'histoire universelle comme le résultat
de la lutte des puissances du mal contre Dieu, une situation rendue possible

par l'existence du libre arbitre et de son exercice de la part des créatures. Cela

permettait de soulager le Créateur de l'accusation d'être à l'origine du mal, et

offrait en même temps une grille de lecture pour comprendre la raison d'être
et la nature de ces hérésies à la réfutation desquelles l'œuvre de Justin était

33 Je remercie M™ Sarah Scholl, de la Faculté de théologie de l'Université de

Genève, qui a soigneusement relu mon français.




	Que pouvons-nous reconstituer du Syntagma contre les hérésies de Justin? : Un exemple

