Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 57 (2007)

Heft: 2: Justin Martyr : nouvelles hypothéses

Artikel: Que pouvons-nous reconstituer du Syntagma contre les hérésies de
Justin? : Un exemple

Autor: Norelli, Enrico

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381742

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381742
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 139 (2007), P. 167-181

QUE POUVONS-NOUS RECONSTITUER DU
SYNTAGMA CONTRE LES HERESIES DE JUSTIN ?

Un exemple

ENRrICO NORELLI

Résume

Cet article s’insere dans une recherche en cours sur ['ouvrage perdu de
Justin Martyr contre Marcion et toutes les hérésies. Des remarques sur les
ceuvres conservées de Justin (Apologies, Dialogue avec Tryphon) et des compa-
raisons avec d’autres auteurs qui ont écrit contre les hérésies peu apres lui, en
premier lieu Irénée de Lyon et Tertullien, permettent d’identifier des sections
de texte qui semblent bien remonter au Syntagma de Justin. En particulier, le
présent article dégage une ligne argumentative qui, en réfutant les objections
marcionites contre la prescience du Créateur, développait le théme du libre
arbitre des humains et des anges, ainsi que celui de la chute des anges rebelles,
leur activité dans I’histoire du monde et leur chdtiment final.

Raisons et limites du présent exercice

Dans sa Premiére Apologie 26, Justin explique qu’apreés 1’ascension de
Jésus, les démons, dans leur effort constant de détourner les humains de Dieu,
ont poussé des hommes a se faire passer pour des dieux : il mentionne Simon
le Samaritain, Ménandre et Marcion, qui est encore vivant a I’époque ou Justin
écrit. C’est 12 sa thése sur ['origine des hérésies ; il conclut: «du reste, nous
avons composé un Traité contre toutes les hérésies (CUVTAYHX KATA TACOHV TV
YEyEVNUEVWY ailpécewV) ; si vous voulez le lire, nous vous le ferons tenir» 1.

' Apol 26,8, trad. (ici et partout dans la présente étude) C. MuNIER, Justin Martyr:
Apologie pour les chrétiens. Introduction, traduction et commentaire, Paris, Cerf, 2006.
Toutes mes citations du texte grec de I’Apologie proviennent de C. MuNIEr, Justin. Apologie
pour les chrétiens. Introduction, texte critique, traduction et notes, Pans, Cerf, 2006. Le
méme savant avait déja donné une édition avec une bréve introduction, une traduction (assez
différente de celle de 2006) et quelques notes: Saint Justin. Apologie pour les chrétiens.
Edition et traduction, Fribourg Suisse, Editions Universitaires, 1995. J’ai constamment
comparé A. WARTELLE, Saint Justin. Apologies. Introduction, texte critique, traduction,
commentaire et index, Paris, Etudes augustiniennes, 1987. Pour des raisons exclusivement
pratiques, je continue a parler de Premiére apologie, en laissant de c6té la question de savoir
si ce qu’on appelle Seconde apologie n’est qu’un appendice de la «premiére».



168 ENRICO NORELLI

Au ch. 56, il reprend ce theme, en nommant Simon et Ménandre, mais sans
mentionner son propre traité. C’est slirement de ce Syntagma, qui ne nous est
pas parvenu, que proviennent les éléments qu’il livre dans ces deux chapitres.

Irénée de Lyon, Contre les hérésies 4,6,2, cite un passage en |’attribuant a
0 'Tovotivog év T@ Tpo¢ Mapkiwva cuvtdyuatt (le grec nous est conservé par
Eusebe, Hist. eccl. 4,18,9) ; Justin y affirme qu’il n’aurait méme pas cru au
Seigneur en personne si celui-ci avait annoncé un autre Dieu que le Créateur.
En 5,26,2, Irénée reproduit, sans préciser de quel ouvrage il le tire, un autre
fragment de Justin, selon lequel le diable aurait commencé & blasphémer
ouvertement Dieu aprés avoir appris sa propre condamnation par les paroles
du Christ. Je considére comme pratiquement s@ir que la maniere dont le diable
blaspheme Dieu ouvertement, ce dont il est question dans ce passage, consiste
en la production des hérésies : il s’agit donc du méme complexe d’idées présent
dans / Apol 26 et 56, ce qui rend extrémement probable que ce fragment vienne
du Syntagma contre les hérésies mentionné par Justin en / Apol 56.8.

En Histoire ecclésiastique 4,11,8, Eusébe informe que Justin a composé un
kata Mapkiwvog oyypapua et qu’il y affirme que Marcion était encore en vie
au moment ot il le composait. Comme cette derniere information apparait en /
Apol 26,5, qu’Eusebe cite immédiatement apres, en y ajoutant une citation de
la phrase de 26,8 sur le Syntagma contre toutes les hérésies, il est vraisemblable
qu’en mentionnant 1’ceuvre contre Marcion, Eusébe se réfere a ce Syntagma.
Les avis des savants sont partagés, mais je ne vois pas de raisons de distinguer
les deux ouvrages ; il devait s’agir d’un seul et méme traité dans lequel, comme
je compte le montrer dans une étude que je prépare, Marcion devait occuper
une place prépondérante.

Le Syntagma est perdu. Dans un livre de 19642, Pierre Prigent a essayé de
montrer que I’argumentation scripturaire du Syntagma aurait été réutilisée par
Justin dans le Dialogue avec Tryphon et la Premiére Apologie, ainsi que dans
le traité sur la résurrection dont trois gros fragments ont été transmis dans les
Sacra Parallela sous le nom de Justin: pour Prigent, cette attribution serait
exacte, et I’écrit représenterait une édition légerement augmentée d’une section
du Syntagma?®. De son c6té, Tertullien aurait aussi utilisé le Syntagma pour ses
argumentations scripturaires. Des comparaisons entre ces ceuvres permettraient,
selon Prigent, de reconstituer dans une certaine mesure les thémes traités dans
le Syntagma, essentiellement sous forme de commentaire a des citations de
I’Ecriture.

? P. PRIGENT, Justin et [’Ancien Testament. L argumentation scripturaire du traité de
Justin contre toutes les hérésies comme source principale du Dialogue avec Tryphon et
de la premiere Apologie, Paris, Gabalda, 1964.

3 11 existe deux éditions récentes des fragments, avec introduction et commentaire:
A. D’AnNA, Pseudo-Giustino. Sulla resurrezione. Discorso cristiano del II secolo,
Brescia, Morcelliana, 2001 (le traité serait dii a un éléve de Justin); M. HEIMGARTNER,
Pseudo-Justin, “Uber die Auferstehung”’. Text und Studie, Berlin; New York, W. de
Gruyter, 2001 (les fragments appartiendraient au traité d’Athénagore d’Athénes sur la
résurrection des morts).



QUE POUVONS-NOUS RECONSTITUER DU SYNTAGMA? 169

Pour un colloque qui a eu lieu a Naples en décembre 2003, j’ai repris en
considération le probleme des sources ecclésiastiques d’Irénée, qui avait fait
I’objet notamment du grand ouvrage de Friedrich Loofs publié sous forme
posthume en 1930* et qui, aussi par réaction aux rigidités de I’étude de Loofs,
a été assez négligé par la suite. J’ai été ainsi amené a mettre en rapport entre
eux des passages d’Irénée qui partagent les mémes themes et le méme lexique
et j’ai cru pouvoir montrer qu’ils présentaient des affinités avec des textes de
Justin qu’il y a des raisons de considérer comme inspirés par son Syntagma.
C’est ainsi qu’avec une méthode tres différente de celle de Prigent, je me suis
retrouvé a explorer la possibilité de détecter dans les ceuvres conservées de
Justin, a I’'aide d’une comparaison avec d’autres auteurs qui ont pu utiliser
le Syntagma, du matériel venant de ce dernier ouvrage. Apres la publication
de cette contribution®, mon enquéte est encore en cours, et je ne sais pas a ce
jour quels en seront les résultats. [1 m’a paru en tout cas que je pouvais profiter
du colloque dans lequel nous sommes réunis aujourd’hui pour en livrer un
deuxiéme épisode, qui sera, je 1’espere, suivi par d’autres. En tout cas, il me
semble que cette enquéte présente un certain intérét aussi du point de vue de
la méthode.

Je rappelle d’abord quelques conclusions, provisoires certes, de mon étude
précédente. La citation de Justin par Irénée en Contre les hérésies 5,26,2 (celle
sans indication d’ouvrage) affiche des affinités évidentes avec Contre les
hérésies 4,40,1, ou il est question du feu éternel préparé par Dieu pour le diable,
chef de 1’apostasie, pour ses anges et pour les humains qui les auront suivis.
D’autre part, ces deux passages trouvent des correspondances évidentes en
Justin, 7 Apol. 28, qui représente une digression a ’intérieur d’une polémique
contre I'exposition des nouveaux-nés et sur I’usage de la sexualité ; ce ch. 28,
qui interrompt la suite de I’argumentation contenue aux ch. 27 et 29, se relie en
revanche treés bien au ch. 26, qui traite des hérésies chrétiennes. Or ce ch. 26 est
proche de Dialogue avec Tryphon 35,4-6 qui a le méme théme ; il est généra-
lement reconnu que, dans ces deux passages, Justin dépend de son Syntagma,
auquel il renvoie du reste explicitement a la fin de ce ch. 26, comme je I’ai
remarqué plus haut. D’ailleurs, Contre les hérésies 4,40,1 est inséparable de
ce qui le suit (4,40,2) ainsi que de ce qui le précede en 4,39,3-4 ; cet ensemble
4,39,3-40,2 est a son tour étroitement li€ a la section Contre les hérésies 5,27,1-
28,1, qui suit immédiatement la citation de Justin en 5,26,2. D’autres paralleles
étroits a 4,40,1-2 se trouvent en 3,233 et en 5,26,2-28,1. Tout cela autorise
a penser que la deuxieme citation de Justin chez Irénée vient elle aussi du
Syntagma, et qu’lrénée a utilisé ce dernier ouvrage dans les autres passages

* F. Loors, Theophilus von Antiochien Adversus Marcionem und die anderen
theologischen Quellen bei Irenaeus, Leipzig, Hinrichs, 1930.

> E. NoreLLl, «Il problema delle fonti ecclesiastiche di Ireneo: alcune considera-
zioni e un esempio», in: E. CATTANEO, L. LoNGOBARDO (éds), Consonantia salutis. Studi
su Ireneo di Lione, Trapani, Il pozzo di Giacobbe, 2005, p. 25-60. Je n’ai pas pu relire les
épreuves de cet article, ol plusieurs coquilles se sont malheureusement glissées.



170 ENRICO NORELLI

que je viens de mentionner. Leurs thémes principaux sont I’origine du diable
comme ange apostat, son rapport avec d’autres anges déchus, la naissance des
hérésies suite a I’action de ces anges, le libre arbitre des étres angéliques et
humains, le feu éternel comme destin du diable et de ses adeptes (des anges
comme des humains).

C’est d’ici que j’aimerais repartir aujourd’hui non pas pour conclure, mais
pour faire un pas de plus dans une enquéte qui s’annonce encore longue et
complexe et ol les questions méthodologiques sont délicates, mais qui pourrait
se révéler féconde dans la mesure ol elle nous aiderait a retrouver quelque chose
de I’ouvrage le plus ancien contre les hérésies dont nous ayons connaissance,
ouvrage qui a exercé — c’est universellement admis — une influence importante
sur I’hérésiologie postérieure.

Deux passages sur le libre arbitre : Irénée, Contre les hérésies 4,37,6
et Justin, 1 Apol 43,6-8

En mentionnant Adversus haereses 4,39,3-4, nous avons mis le pied dans une
section de cet ouvrage que plusieurs savants, dont Wilhelm Bousset®, Friedrich
Loofs’, Martin Widmann® et André Benoit®, ont proposé de considérer comme
un «traité sur le libre arbitre». Son caractére est clairement antimarcionite et
F.Loofs en avait ramené au moins des larges parties au traité perdu de Théophile
d’Antioche contre Marcion (qu’il désignait, en tant que source de Justin, par
le sigle IQT)'°. Philippe Bacq, au contraire, a mis en évidence les contacts
de cette section avec d’autres parties de |’ceuvre d’Irénée, en refusant de les

& W. BoussEeT, Jiidisch-christlicher Schulbetrieb in Alexandria und Rom. Litera-
rische Untersuchungen zu Philo, Clemens von Alexandria, Justin und Irendus, Gottingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 1915 (réimpression Hildesheim ; New York, G. Olms 1975),
278: Bousset définit cette section comme un «Exkurs iiber die Freiheit des menschlichen
Willens» ou comme un «Traktat tiber die Freiheit des Willens», mais il ne dit pas s’il est
di a Irénée ou a une source.

" F. Loors, Theophilus, p. 24-28; 36-39; 42-43 ; 420-424.

¥ M. WipmanN, «lIrendus und seine theologischen Viter, Zeitschrifi fiir Theologie
und Kirche, 54, 1957, p. 156-173, sur ce point 163-165. Widmann — qui se sert surtout
de I’analyse de I’idée de oikovouia chez Irénée — considére la définition du théme de
la section par Bousset comme trop étroite et estime que le sujet de la section est I’édu-
cation progressive de I’humanité par Dieu, en réponse a la question «Dieu n’aurait-il
pas pu faire I’homme parfait dés le début?». Par ailleurs, en constatant la présence des
mémes thémes chez Clément d’Alexandrie, Stromates 2,72-75, il se demande si Irénée,
Théophile et Clément n’auraient pas tous puisé a une source commune (p. 165).

® A. BEeNoIT, Saint Irénée. Introduction a [’'étude de sa théologie, Paris, P.U.F., 1960,
p-191,222,227-233. Benoit estime que la notion d’éducation progressive du genre humain
est «en tension avec les autres tendances de la théologie irénéenne» ; elle apparait aussi en
3,18-23, mais la aussi, Benoit accepte 1’hypothese de ['utilisation d’une source.

10 Lattribution au traité de Théophile contre Marcion avait été déja proposée par
A.Harnack, Die Ueberlieferung der griechischen Apologeten des zweiten Jahrhunderts
in der alten Kirche und im Mittelalter, Leipzig, Hinrichs, 1882, p. 292-294.



QUE POUVONS-NOUS RECONSTITUER DU SYNTAGMA? 171

rattacher a une source séparée''. Or mes recherches mentionnées ont montré,
a mon avis, que d’une part cette section doit étre prolongée au moins jusqu’a
4,40,2'2, et que d’autre part elle présente des contacts avec 5,27,1-28,1 (ainsi
qu’avec d’autres sections du Contre les hérésies). Ceci confirme la conviction
de Bacq qu’il ne faut pas voir dans cette section un unicum dans I’ceuvre, mais
—a la différence de ce que pense Bacq — cet état des choses ne liquide pas pour
autant le probléme des sources, précisément a cause des contacts évidents avec
Justin. A la fin de mon travail précédent, je posais la question de savoir s’il
y a vraiment besoin d’avoir recours a IQT comme source, ou si le Syntagma
de Justin ne suffirait pas pour expliquer la situation. Mes considérations
d’aujourd’hui ne permettront pas de résoudre la question, qui demande une
enquéte minutieuse sur tout le matériel, mais elles peuvent apporter au moins
quelques éléments.

En étudiant la doctrine du libre arbitre chez Irénée, et plus spécialement
un argument rationnel développé en 4,37.,6, le P. Antonio Orbe avait signalé
en 1969 la probabilité qu’Irénée se soit «largement inspiré» ici de Justin, dont
Orbe citait / Apol 43,2-8 *. Je crois qu’Orbe a eu raison ; mais il convient d’exa-
miner d’un peu plus prés les textes, afin d’évaluer quelle a pu étre précisément
la source d’Irénée. Apres avoir cité des paroles de Jésus pour prouver que ce
dernier a respecté la liberté de ceux auxquels il s’adressait, Irénée remarque que
«ceux qui contredisent ceci introduisent un Seigneur impuissant et incapable
de faire ce qu’il efit voulu» '%, ou alors un Dieu incapable de comprendre qu’il
y a des humains qui par nature ne peuvent pas recevoir 1’incorruptibilité. Puis
il poursuit: «Mais, objecte-t-on, il n’aurait pas di faire les anges tels qu’ils
pussent désobéir, ni les hommes tels qu’ils devinssent aussitOt ingrats envers
lui par 1a méme qu’ils seraient doués de raison et capables d’examen et de
jugement, et non —comme les étres dépourvus de raison et de vie qui ne peuvent
rien faire par leur propre volonté, mais sont trainés au bien par nécessité et
par force — assujettis 2 une unique tendance et a un unique comportement,
inflexibles et privés de jugement, incapables d’étre jamais autre chose que ce

1P, Bacq, De !’ancienne a la nouvelle alliance selon Saint Irénée. Unité du livre
IV de I’Adversus haereses, Paris-Namur, Lethielleux, 1978, p. 363-388, avec un état de
la recherche treés soigné. Bacq s’applique en particulier a montrer que la théologie de la
croissance du livre 4 n’est pas en tension avec la théologie de la récapitulation du livre 3.

2 Sur le fondement d’autres remarques, F. Loors, Theophilus, p. 423-424, avait
élargi I’influence de sa source IQT jusqu’en 4,40,3.

B A. OrBE, Antropologia de San Ireneo, Madrid, Biblioteca de autores cristianos/La
editorial catdlica, 1969, p. 179-180.

¥ 4.37,6: qui autem his contraria dicunt ipsi impotentem introducunt Dominum,
scilicet quasi non potuerit perficere hoc quod voluerit. Je cite ce livre IV d’aprés
A.Rousseau, Irénée de Lyon. Contre les hérésies. Livre IV, Paris, Cerf, 1965. Pour la
traduction des textes d’Irénée, j’utilise A. Rousseau, Contre les hérésies. Dénonciation
et réfutation de la gnose au nom menteur. Traduction frangaise, 2° éd., Paris, Cerf, 1985,
qui présente quelques modifications par rapport a la traduction qui accompagne 1’édition
des Sources chrétiennes.



172 ENRICO NORELLI

qu’ils auraient été faits (Sed oportebat, inquit, eum neque angelos tales fecisse
ut possent transgredi, neque homines qui statim ingrati exsisterent in eum,
quoniam rationabiles et examinatores et judiciales facti sunt, et non, quemad-
modum irrationabilia sive inanimalia quae sua voluntate nihil possunt facere
sed cum necessitate et vi ad bonum trahuntur, in quibus unus sensus et unus
mos, inflexibiles et sine judicio, qui nihil aliud esse possunt praeterquam quod
facti sunt )» (4,37,6). De cette maniere, poursuit-il, le bien n’exercerait aucune
attraction sur eux et ils ne seraient pas capables d’en saisir la valeur. Ensuite
(4,37,7), Irénée cite des paroles du Seigneur et de Paul concernant 1’exigence
de lutter pour le bien.

Le passage de Justin que 1’on peut rapprocher de ce texte se situe a I’inté-
rieur d’un développement de la Premiere Apologie sur les prophéties, et plus
exactement d’une section ou ’auteur explique que I’Esprit prophétique (qu’il
identifie au Logos) peut s’exprimer comme voix (ané npocwnov) de locuteurs
différents : Dieu le Pere, le Christ, les peuples qui répondent a I’un ou a I’autre
de ces deux, ou encore directement en son propre nom. Justin explique, a I’aide
d’exemples, que I’Esprit annonce les événements futurs, parfois méme en
mettant les verbes au passé, comme s’ils s’étaient déja produits. C’est 1a qu’il
ouvre une digression pour préciser que si I’Esprit connait en avance les événe-
ments futurs, cela ne signifie pas pour autant qu’ils arrivent ka®’sipappévng
avayknyv, «de par la nécessité du destin» (43,1). Il commence par un argument
d’autorité : les prophétes enseignent que chacun recgoit des chatiments ou des
récompenses selon ses actions, ce qui n’aurait aucun sens si c¢’était le destin
qui rend I'un bon et I’autre mauvais (43,2-3). Ensuite, il ajoute un argument de
raison : si le destin décidait que quelqu’un est bon ou mauvais, on ne verrait pas
les humains changer souvent de conduite, en recherchant des choses contraires
entre elles (43,5-6). Puis il poursuit:

En fait, il n’y aurait méme pas d’hommes vertueux ni d’hommes mauvais, puisqu’il
nous faudrait admettre que le destin est responsable et du bien et du mal et qu’il se
contredit lui-méme dans son action, ou bien encore ce que nous avons dit plus haut
apparaitrait comme vrai, a savoir que la vertu et le vice n’ont aucune consistance,
mais que cette distinction du bien et du mal est seulement une affaire d’opinion ;
or, ¢’est 14, comme le montre la raison vraie, le comble de I'impiété et de I’iniquité.
7 Tout au contraire nous affirmons que le destin inéluctable consiste en ceci : pour
ceux qui choisissent le bien, il y aura de justes récompenses et pareillement, pour
ceux qui font un choix contraire, de justes chatiments. 8 Car Dieu n’a pas créé
I’homme comme les autres étres, arbres ou quadrupédes, incapables de rien faire par
libre décision ; de fait ’homme ne serait pas digne de rétribution ou de récompense
si, au lieu de choisir par lui-méme le bien, il était bon par nature, et il ne pourrait
pas non plus étre frappé d’une juste punition, s’il était méchant par nature, puisqu’il
serait tel non point en vertu d’une décision personnelle, mais parce qu’il ne pourrait
étre rien d’autre que ce que la nature ’aurait fait (43,6-8).

Justin enchaine avec des citations vétérotestamentaires visant a prouver la
responsabilité humaine et les récompenses ou les chatiments aprés la mort; il
remarque que plusieurs philosophes et poetes grecs ont parlé de ces choses, les



QUE POUVONS-NOUS RECONSTITUER DU SYNTAGMA? 173

ayant puisées dans les écrits des prophetes, et il conclut que lorsqu’on affirme
que I’avenir a été prédit, cela signifie que Dieu sait d’avance ce que les humains
vont faire et de quelle maniere il va les rétribuer, mais non pas que leurs actions
sont déja décidées (44,1-11).

Or il y a des contacts limités, mais clairs, entre le passage cité d’Irénée et le
§ 8 de Justin, comme Orbe I’avait signal€ :

Irénée, Contre les hérésies 4,37,6 Justin, Premiére Apologie 43,8

[...] homines [...] rationabiles et o0 yap Gomep t& &AAa, olov
examinatores et judiciales facti dévdpa kai tetpdnoda undev
sunt, et non, quemadmodum duvaueva mpoaipécel mpdtreLy,
irrationabilia sive inanimalia quae | énoinoev 6 Be0g TOV AvBpwmov
sua voluntate nihil possunt facere [...]1

sed cum necessitate et vi ad bonum
trahuntur [...]

[...] qui nihil aliud esse possunt [...] o0&V duvduevog elvat
praeterquam quod facti sunt £tepov map’ O Eyeyovel

Vers une source : le Syntagma

Or tout ce qui, chez Irénée, précéde ces lignes dans son développement sur
le libre arbitre — donc a partir de 4,37,1 — concerne uniquement et explicitement
la libert€¢ humaine, comme il I’annonce d’entrée de jeu: cette parole «illustrait
bien I’antique loi de la liberté de ’homme. Car Dieu I’a fait libre, possédant dés
le commencement sa propre faculté¢ de décision, tout comme sa propre ame,
pour user du conseil de Dieu volontairement et sans étre contraint par celui-
ci» (veterem legem libertatis hominis manifestavit, quia liberum eum Deus
fecit, ab initio habentem suam potestatem sicut et suam animam, ad utendum
sententia Del voluntarie, et non coactum ab eo : 37,1). La méme chose vaut
pour ce qui vient apres notre passage ; ainsi, en 37,7 Irénée ne mentionne que
la apostasia hominis et en 38,1 il reformule la question de la maniére suivante :
oUk Rduvaro 6 Bed¢ arn’ apxfic TéAelov menomkéval tov avBpwrnov; (38,1 le
texte grec est conservé dans les Sacra Parallela) ; et méme si, en répondant, il
parle des créatures en général, il reste focalisé sur les humains et ne mentionne
nulle part les anges, jusqu’en 40,2 ou il mentionnera le diable et ses anges en
citant Mt 25,41. Certes, I’allusion aux anges n’est pas vraiment déplacée en
37,6, mais elle est assurément soudaine et isolée. En revanche, 1’apostasie des
anges et des humains est un theme constant des passages sur le libre arbitre

5 On peut comparer avec le texte de Justin la traduction en grec de ces mots proposée
par A. Rousseau, p. 937 : undév dAAo eivar Suvduevor nap’ 6 yeyévactv (comme le
montre le choix de &AAog, Rousseau n’a probablement pas eu a ’esprit ce passage de
Justin en retraduisant).



174 ENRICO NORELLI

et sur le chatiment final que j’ai réunis dans mon travail précédent comme
inspirés vraisemblablement du Syntagma de Justin. Parmi ces passages, il y a /
Apol 28, ou on lit que le diable «sera jeté au feu avec son armée et les hommes
qui le suivent, pour y subir le chatiment éternel» (28,1). Or le texte de Justin,
1 Apol 43, dont je viens de mettre quelques phrases en paralléle avec Irénée,
Contre les hérésies 4,376, se réfere explicitement a / Apol 28,4 :

1 Apol 43,6 1 Apol 28,4
n €xkeivo 1O mpoelpnuévov d6&m | €l O€ Ti¢ amiotel péAev TOUTWV TR
&An0&c eivan, Oe®d, f un eivar avtov Sl Téxvng

opoloynoel, R Gvta xaipewv Kakig
noet, f AMBw €otkdta pévely,

OT1 0VOEVY E0TIV APETT OVOE KaKiQ, kel undév  eivar dontiv  unde
Kokiav,

aAAa do&n povov 1 ayaba 1 kaka | d6En ¢ povov tolc avBpwmovg 1
vouiletar ayada f kaka tadta nyeicdar

fnep, wg detkvuoy 6 aAnONg Adyog, | finep upeyiotn doébera kai &dikia
peyiotn doéBera kai adikia éotiv. €0Tl.

Autrement dit, ces lignes d’Irénée affichent au moins deux points de contact
avec I Apol 43 et en méme temps elles posent une question (le libre arbitre
des anges) qui n’a aucune relevance dans le contexte d’Irénée, mais qui serait
parfaitement a sa place dans un ensemble comprenant / Apol 28 ; or c’est a ce
dernier passage que Justin renvoie explicitement en / Apol 43, en en reprenant a
la lettre quelques lignes. Cette situation oriente a penser qu’en 4,37,6 Irénée ne
dépend pas de I’Apoiogie de Justin, mais d'une autre source, ou 1’on discutait
du libre arbitre humain, mais aussi de celui des anges, en rapport avec 1’apos-
tasie des anges et des humains et des chatiments qu’elle appelle pour les uns
et pour les autres '°. J’ai montré dans mon travail précédent que cette source a
d’excellentes chances d’étre le Syntagma de Justin. On pourrait objecter que
I Apol 43, avec son contexte, ne mentionne pas 1’apostasie des anges, mais
cela n’a pas d’importance ; Justin discutait sans doute dans le Syntagma la
question du libre arbitre humain en rapport avec le péché originel et, au ch. 43,
il n’avait pas besoin d’évoquer le péché des anges ; mais le fait qu’Irénée y ait

1 G. QuispEL, De bronnen van Tertullianus’ Adversus Marcionem, Lugduni
Batavorum, Burgersdijk & Niermans, 1943, p. 55 note 5, a considéré comme «niet
onwaarschijnlijk, dat Irenaeus een bron volgt» a cet endroit. Pourtant, pour lui cette
source serait le traité contre Marcion de Théophile d’Antioche. En outre, il se trompe a
mon avis sur le sens du passage, en attribuant a Irénée ’affirmation que les marcionites
s’opposent a I’idée que le diable a le libre arbitre ; en réalité, I’argument des marcionites
présuppose exactement qu’il le posséde, tout comme I’homme. Contrairement a 1’avis
de Quispel, il n’y a donc pas d’opposition sur ce point entre Irénée et Tertullien, Contre
Marcion 2,10.



QUE POUVONS-NOUS RECONSTITUER DU SYNTAGMA? 175

fait allusion semble bien montrer que ce dernier se servait d’un ouvrage ot ce
théme était développé.

Quel était le contexte du motif dans le Syntagma ?

Quel pouvait étre, dans le Syntagma, le contexte des éléments communs a
Irénée et a Justin ? Ce dernier introduit le sujet par la question de la eipappévn.
Pour autant que j’en sache, cette question n’est pas importante pour Marcion,
qui ne niait nullement le libre arbitre ; au contraire, il estimait que le destin
de I'individu soumis au Créateur est déterminé par son obéissance a la loi de
ce dernier ; je crois méme qu’a son avis, c’est le libre arbitre qui permet aux
humains d’opter pour I’évangile de Jésus en quittant la Loi. On pourrait penser
que Justin introduisait la problématique du destin pour polémiquer avec I’idée
valentinienne des différentes catégories d’étres humains, Toutefois, tandis
qu’une telle doctrine est siirement une cible polémique d’Irénée, il faut étre
prudent avant d’en attribuer la connaissance a Justin ; en effet, nous ne savons
pas si la prédétermination des humains était déja présente chez Valentin. Elle
est attribuée par Irénée a 1’école de Ptolémée, mais il est difficile de dire si
méme ce dernier I’affirmait déja, sans compter que Justin ne mentionne pas
Ptolémée parmi les hérétiques aux deux endroits ou il donne des listes de ceux-
ci: ni en Dialogue avec Tryphon 35, nien I Apol 26". Et la maniére dont Justin
pose la question en / Apol 43-44 releve d’un débat philosophique classique '®
et ne laisse entrevoir aucune polémique antignostique ; il est vrai qu’il est en
train de s’adresser a un public paien, mais il ne s’interdit pas pour autant de
polémiquer contre les gnostiques a d’autres endroits de son Apologie.

On remarquera aussi que ce développement de Justin en 7 Apol 43-44 est un
peu excentrique par rapport au probleéme tel qu’il se posait a partir du contexte
précédent. Ce qui précede, en effet, ne pose pas la question de la responsa-
bilit¢ humaine, mais celle de la compatibilité entre prescience divine et liberté
humaine. Or Justin argumente pour montrer que cette liberté existe, et qu’elle
entraine des récompenses et des chatiments selon la conduite de chacun. Puis
il conclut: «Ainsi, du fait que nous disons que ’avenir a été prédit, nous ne
prétendons pas que les événements se produisent par la nécessité du destin,
mais étant donné que Dieu sait d’avance ce que feront tous les hommes, étant
donné aussi la doctrine selon laquelle chaque homme sera rétribué de sa part
selon ses actes, il annonce par l'intermédiaire de I’Esprit prophétique les
sanctions qui seront infligées par lui en retour, selon la gravité des actions qui

7 Et si le gnostique Ptolémée était & identifier avec le maitre mentionné dans la
Seconde Apologie, comme certains le pensent, il ne semble pas que Justin 1’ait considéré
comme hérétique ; mais la chose est incertaine. On peut voir la récente discussion
détaillée de D. WaNKE, «Irendus und die Hiretiker in Rom. Thesen zur geschichtlichen
Situation von Adversus Haereses», Zeitschrift fiir antikes Christentum 3, 1999, p. 202-
240, sur ce point 207-216, qui consideére I’identification comme possible.

'8 Voir les références du commentaire de C. Munier, Justin Martyr, p. 221-227.



176 ENRICO NORELLI

auront été commises» (44,11). Pourtant, si les passages bibliques cités en 44,1-
7 concernent effectivement la responsabilité et la rétribution, les prophéties
citées dans le contexte plus large, celles qui ont provoqué la digression sur le
libre arbitre (npoaipeoig eAevBepa 43,3) et sur la responsabilité ne concernent
pas la rétribution individuelle, mais ce qui devait arriver au sujet du Christ et
de I'Eglise. Par conséquent, les ch. 43-44 ne résolvent pas vraiment la question
posée au début de 43: ils réaffirment la liberté et refusent le destin, mais ils
rameénent les prophéties a I’annonce des rétributions, ce qui est tres réductif par
rapport au probléme posé par la questicn de la prédiction de I’ avenir par esprit
prophétique, dont il est question dans la partie qui précéde et qui suit. En effet,
le début du ch. 45 poursuit parfaitement la fin du ch. 42:

41,1: «Dans une autre prophétie, |’Esprit prophétique annonce par le méme David
qu’apres avoir été crucifié le Christ régnera» (suit la citation du Ps 96,1-2) (...) 42,4
«Mais c’est a notre époque que Jésus-Christ a été crucifié, est mort et ressuscité, et
qu’aprés €tre monté au ciel, il a établi son régne ; et, a cause de ce qui a été proclamé
en son nom par I'intermédiaire des apétres dans toutes les nations, la joie régne
parmi ceux qui attendent I’incorruptibilité qu’il a annoncée».

45,1: «Dieu le Pere de I'univers devait enlever le Christ au ciel, aprés 1’avoir
ressuscité des morts et il doit I’y garder jusqu’a ce qu’il ait frappé les démons, ses
ennemis, et que soit complété le nombre de ceux qu’ii a connu d’avance qu’ils
seraient bons et vertueux, a cause desquels il n’a pas encore accompli la destruction
du monde par le feu ; écoutez ce que le prophéte David a dit a ce sujet. (suit la
citation du Ps 110,1-3) 5 Les mots : ‘Pour toi il fera sortir de Jérusalem un sceptre de
puissance’ (Ps 110,2) annoncent la parole forte que, partis de Jérusalem, ses ap6tres
ont proclamée en tout lieu».

L’allusion de 45,1 a la prescience divine au sujet de ceux qui seront bons ne
doit pas nous tromper : elle ne reprend pas vraiment le probleme discuté en 43-
44, mais en concerne un autre, celui de la durée du monde. Il y a en revanche
continuité par rapport aux ch. 41-42 : Justin apporte une série de passages des
Psaumes qui ont annoncé la crucifixion, la résurrection, I’ascension et I’annonce
de I’évangile par les apotres. Les ch. 43-44 ont interrompu ce développement,
méme s’il ne faut pas croire que Justin les a simplement pris ailleurs tels quels et
collés ici ; il les a élaborés pour les adapter a ce contexte, mais cela n’empéche
qu’il a di utiliser ici des développements sur le libre arbitre, la responsabilité
personnelle et les récompenses qu’il avait déja a sa disposition. Dans cette
section, les prophéties sont utilisées essentiellement comme des annonces des
chatiments pour les méchants. Cette perspective, comme je I’ai dit, ne semble
pas correspondre au contexte de I’ Apologie, mais elle trouve un paralléle dans la
citation de Justin reproduite par Irénée en Contre les hérésies 5,26,2 : «Et c’est
a bon droit que Justin a dit qu’avant la venue du Seigneur, Satan n’avait jamais
osé blasphémer Dieu, parce qu’il ignorait encore sa condamnation : car c’est
en paraboles et en allégories que les prophétes avaient parlé de lui. Mais depuis
la venue du Seigneur, par les paroles du Christ et de ses apdtres, il sait de fagon
claire qu’un feu éternel a été€ préparé pour lui, qui s’est séparé de Dieu de son
propre mouvement, et pour tous ceux qui, refusant de faire pénitence, auront



QUE POUVONS-NOUS RECONSTITUER DU SYNTAGMA? 177

persévéré dans I’apostasie. Aussi, par les hommes de cette sorte, blaspheéme-t-il
le Seigneur qui doit faire venir le jugement», etc. Dans mon travail précédent ',
J’al montré que la probabilité que cette citation provienne — comme |’autre
amenée par Irénée — du Syntagma de Justin frole la certitude ; j’ajoute que cela
est confirmé par les derniers mots que j’ai reproduits ici, ot les hérésies sont
ramenées a ’initiative du diable apres la vie de Jésus, ce qui est précisément la
thése de Justin dans le Syntagma (1 Apol 26). Ce passage tiré de Justin envisage
les prophéties® comme des annonces du chatiment du diable et de ceux qui
I’ont suivi, ce qui correspond a ce que Justin dit d’elles en I Apol 44,11.

Si les développements sur le libre arbitre et les rétributions respectives
viennent dans leur substance du Syntagma — je le répete, ces ch. 43 et 44 ne
représentent sans doute pas simplement un extrait de ce dernier ouvrage, mais
une €laboration — et si dans le Syntagma ils n’étaient pas introduits par la
question du rapport entre la liberté et le destin, peut-on émettre une hypothese
sur le contexte dans lequel ils y apparaissaient ? Une réponse peut venir de
I’introduction du théme dans le passage cité d’Irénée, Contre les hérésies
4,37,6 : «mais, objecte-t-on, il n’aurait pas di faire les anges tels qu’ils pussent
désobéir, ni les hommes tels qu’ils devinssent aussitOt ingrats envers lui (sed
oportebat, inquit, eum neque angelos fecisse ut possent transgredi, neque
homines qui statim ingrati exsisterent in eum)». La mention des anges, isolée
dans le contexte, nous a déja signalé€ qu’Irénée exploite ici une source, et nous
venons d’attribuer au Syntagma le passage de Justin, / Apol 43,8, qu’on peut
mettre en parallele avec ce texte d’Irénée. Qui est le sujet du inquit 7 Orbe
posait ainsi la question: «; Marcion ou algtin gnéstico ? Uno se inclinaria a
Apeles si constara que el Santo le hubiera conocido. Nunca le cita»?' ; et il
reproduisait un fragment d’Apelles transmis par Ambroise, De paradiso 8,38,
ou Apelleés demandait si le Créateur savait ou non qu’Adam transgresserait
son commandement, et montrait que dans 1’un et I’autre cas, il ne pouvait pas
étre vraiment dieu. Cependant, ce méme argument est attribué par Tertullien a
Marcion dans le Contre Marcion 4,41,1 :

Si le Christ a subi sa passion en sachant que I’homme choisi par lui-méme pour
étre de ses compagnons se précipitait dans un si grand crime, ne ressasse plus sur le
Créateur, a propos d’Adam, des arguments qui se retournent contre ton propre dieu
aussi : ou bien qu’il était ignorant de ce qui se passait, lui qui ne s’est pas opposé
par prévoyance au péché qui allait se commettre, ou qu’il n’a pas voulu le faire s’il
en avait a la fois la connaissance et le pouvoir, et qu’ainsi il doit étre jugé plein de
malice pour avoir souffert que I’homme, sa créature, périsse par suite du péché>.

' E. Norecrl, «Il problema delle fonti ecclesiastiche», p. 51-52.

2 Pour les paroles du Christ qui éclairent les prophéties ignorées, cf. I Apol 32,2.
2 A. Orsg, Antropologia de San Ireneo, p. 179, note 118.

2 [...] noli iam de creatore circa Adam retractare quae in tuum quoque deum retor-
quentur: aut ignorasse illum, qui non ex prouidentia obstitit peccatum, aut obsistere non
potuisse, si <non> ignorabat, aut noluisse, si et sciebat et poterat, atque ita malitiosum
iudicandum, qui passus sit hominem suum ex delicto perire: ed. C. MoORESCHINI, trad.
R.Braun: Tertullien. Contre Marcion. Tome IV (Livre 1V), Paris, Cerf, 2001, p. 504-505.



178 ENRICO NORELLI

Et déja au deuxieme livre, Tertullien, apres avoir annoncé une discussion
de toutes les questions opposées par les marcionites (iam hinc ad quaestiones
omnes), avait commencé par ce méme argument :

Si Dieu possede la bonté, la prescience de 1’avenir et la puissance d’écarter le mal,
pourquoi a-t-il souffert que I’homme, son image et sa ressemblance, bien mieux
méme sa substance par I’origine de I’aAme, tombe de la désobéissance a sa loi dans la
mort en se laissant circonvenir par le diable ? 2 Car s’il avait ét€ bon, donc incapable
de vouloir une telle éventualité, s’il avait été prescient, donc n’ignorant pas ce qui
allait arriver, s’il avait été puissant, donc en mesure de le repousser, en aucune fagon
ne serait arrivé ce qui, sous ces trois conditions de la majesté divine, ne pouvaii
pas arriver. Mais si la chose est bien arrivée, il est manifeste qu'au contraire on ne
saurait croire ni a la bonté ni a la prescience ni a la puissance de Dieu .

Comme I’a souligné R. Braun®, I’argument peut venir — comme certains
I’avaient indiqué — d’un raisonnement d’Epicure sur Dieu et I’existence du
mal (repris par Lactance, La colere de Dieu 13,20-21), mais Marcion I’a élargi
en y introduisant la prescience ; or c’est précisément cette derniére qui est
implicite dans I’argument des adversaires contre qui polémique Irénée dans le
passage de 4,37,6 qu’on a rapproché de Justin. Or ce passage d’Irénée, comme
il a été signalé depuis longtemps, trouve un paralléle dans la suite du discours
de Tertullien. Ce dernier attribue a Marcion un argument ultérieur, qui vient
s’articuler logiquement sur le précédent : si Dieu savait ce qui allait arriver aux
humains, il n’aurait pas di les créer capables de choisir librement ce qui devait
entrainer leur ruine : «afin que tu ne nous opposes pas maintenant qu’il n’aurait
pas di étre créé de la sorte si le pouvoir de choisir librement devait lui étre
funeste (ne et tu hinc iam opponas non ita illum (= I’homme) institui debuisse,
si libertas et potestas arbitrii exitiosa futura esset)» >.

L’hypothése de Gilles Quispel : le Contre Marcion de
Théophile d’Antioche comme source ?

Dans sa theése de 1943, consacrée aux sources du Contre Marcion de
Tertullien, Gilles Quispel a établi une comparaison détaillée entre des passages

B Contre Marcion 2,5,1-2, trad. R. Braun, Tertullien. Contre Marcion. Tome
II (Livre II), Paris, Cerf, 1991, 43. Le méme argument sera attribué a Marcion et
omnes haereticorum canes par Jérome, Dialogus adversus Pelagianos 3,6, éd. C.
MorescHiN, S. Hieronymi Presbyteri opera. Pars lll: Opera polemica. 2: Dialogus
adversus Pelagianos, Turnholti, Brepols, 1990, p. 105. A. voN HARNACK, Marcion. Das
Evangelium vom fremden Gott. Eine Monographie zur Geschichte der Grundlegung
der katholischen Kirche, 2. Auftage, Leipzig, Hinrichs, 1924 (réimpression Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1996, avec les Neue Studien zu Marcion du méme
auteur), p. 274, pensait que Jérome dépendrait ici d’Origéne, ce qui est bien possible,
mais I’allusion aux «chiens» se trouve dans I’introduction de cet argument en Tertullien,
Contre Marcion 2,5,1.

2 R. Braun, Tertullien. Contre Marcion, t. 11, p. 42-43 note 2.

2 Contre Marcion 2,6,1, éd. et trad. Braun, ibid., p. 48-49.



QUE POUVONS-NOUS RECONSTITUER DU SYNTAGMA? 179

d’'Irénée, Contre les hérésies 4,37-39 (contenus donc dans le développement
sur le libre arbitre) et des passages des ch. 5 et 6 du deuxieme livre du Contre
Marcion de Tertullien. Aprés en avoir montré les affinités, il propose des
arguments visant a rendre probable que Tertullien n’a pas utilisé Irénée, mais
que les deux remontent a la méme source, qui serait le traité perdu Contre
Marcion de Théophile d’Antioche, celui dont Loofs admettait une large
influence sur I’ceuvre d’Irénée *. Quispel met d’abord en avant les arguments
suivants :

1) Irénée a repris la section Contre les hérésies 4,36-41 a une source,
comme I’avait déja reconnu Bousset ;

2) Loofs a montré que Théophile est la source de ces développements ;

3) quant a Tertullien, le «fragmentum Fuldense» de 1’Apologeticum se
fonde sur I’A Autolycus de Théophile ;

4) Harnack a apporté des arguments en faveur de la thése selon laquelle
le traité, perdu, de Théophile contre Hermogéne serait la source de celui que
Tertullien dirige contre le méme personnage ; cela serait confirmé par le fait
que la triade divine composée de 0edc, Adyog (désigné aussi comme UToLpYSS)
et cogia est typique de Théophile (dans 1'ceuvre duquel Irénée 1’aurait puisée
selon Loofs), et par le fait que Tertullien identifie I’Esprit avec la Sagesse et
appelle le Logos minister.

Je remarque que jusque-la, Quispel n’a pas encore amené d’arguments
en faveur d’une dépendance de Tertullien par rapport au Contre Marcion de
Théophile. Ce qui va le plus dans ce sens est I’argument que j’ai numéroté (2) ; a
cet égard, il faut remarquer que Loofs n’avait pas ramené a Théophile I’ensemble
du «traité sur le libre arbitre» d’Irénée, mais seulement des parties de 4,38 et
39 et «mit Wahrscheinlichkeit noch mehr *’. Je rappelle en outre que I’un des
passages d’Irénée que Quispel met en parallele avec Tertullien, tiré de Contre
les hérésies 4,39,3, est I’'un de ceux dont j’ai montré dans mon article précédent
qu’ils semblent venir du Syntagma de Justin® ; et que 1’énoncé de Tertullien
avec lequel Quispel le met en paralléle précéde immédiatement 1’évocation de
I’objection marcionite citée ci-dessus, selon laquelle Dieu n’aurait pas dii créer
I’homme libre si cela devait en entrainer la perte (Contre Marcion 2,6,1).

Quispel évoque ensuite I'interprétation du récit de la création de 1’étre
humain par les mains de Dieu en Irénée, Contre les hérésies 4,20,1, ou I’exhor-
tation a la premiére personne du pluriel «faisons I’homme» est comprise comme
adressée a ces mains, identifiées avec le Fils/Logos et I’Esprit/Sagesse. Quispel
affirme que la comparaison avec Théophile, A Autolycus 2,18 et Tertullien,
Contre Marcion 2,4,3-4, prouve que I'exégése du texte biblique est semblable,
mais que Tertullien reprend de Théophile deux motifs omis par Irénée, la dignité

¥

¢ G. QuispEL, De bronnen, p. 46-55.

F. Loors, Theophilus, p. 43 note 3.

8 G. QuispEL, De bronnen, p. 50.

? E. NoreLLl, «ll problema delle fonti ecclesiastiche», p. 48-51.

[
2

r



180 ENRICO NORELLI

de I’étre humain et la juxtaposition de parole et main ; cela montrerait que les
deux auteurs dépendent de Théophile, mais indépendamment I’un de 1’autre *.
Toutefois, d’une part, le passage d’Irénée se situe en dehors de la zone textuelle
du traité sur le libre arbitre, dont nous nous occupons ici (et, j’ajoute, en dehors
des sections de texte dont j’ai pu suggérer dans mon précédent article qu’elles
s’inspirent du Syntagma de Justin). D’autre part, il suffit de lire avec attention
les textes mentionnés de Théophile et de Tertullien pour se rendre compte que les
deux motifs mentionnés par Quispel n’y jouent pas le méme role?'. Par consé-
quent, cet argument ne prouve ni que les énoncés sur le libre arbitre dépendent
de I’écrit de Théophile contre Marcion, ni que Tertullien a reproduit cette source
de maniére plus compléte qu’Irénée. Les autres arguments de Quispel *> montrent
seulement que Tertullien et Irénée partagent des développements antimarcionites
liés au débat sur la bonté, la prescience et la puissance de Dieu en rapport avec le
récit de la création, comme nous I’avons vu, mais ils ne peuvent pas prouver que
la source en est le traité de Théophile contre Marcion.

Le motif dans le cadre du Syntagma de Justin

En raison des affinités que j’ai essayé d’illustrer, en tenant compte aussi
de mon article précédent, j’estime possible de proposer I'hypothese que Justin
en I Apol 43, Irénée en Contre les hérésies 4,37,6 et Tertullien dans certains
passages du Contre Marcion 2 se soient servis du Syntagma de Justin. Si tel
est le cas, les passages examinés ci-dessus attestent que ce dernier devait
discuter I’objection marcionite selon laquelle Dieu n’avait pas de prescience,
car autrement il n’aurait pas créé les anges et les humains capables de pécher.
Justin répondait que Dieu a cré€ les uns et les autres dotés de libre arbitre, a la
différence des bétes. Ceci a rendu possible a un ange de se révolter contre Dieu,
en entrainant aussi d’autres anges dans sa chute ; ils ont agi ensuite tout au long
de I'histoire, depuis le serpent de la Geneése, pour détourner les humains de
Dieu, ils sont a I’origine du polythéisme et de I’idolatrie et, aprés 1’ascension du
Christ, ils ont suscité les hérésies, en commencant par Simon de Samarie, pour
lancer la derni¢re attaque désespérée visant a entrainer le plus grand nombre
possible d’étres humains dans la perte dont ils avaient appris par les paroles du

* G. QuispeL, De bronnen, p. 53.

' THEOPHILE, A Autolycus 2,18 : les paroles de Dieu «faisons I’homme...» montrent
«la dignité de I’homme. Tout I’Univers, Dieu 1’avait créé par la parole, tenant tout cela
pour accessoire ; il ne juge digne d’étre I’ceuvre de ses propres mains que la création de
I’homme» (trad. J. Sender, in: G. BArDY; J. SENDER, Théophile d'Antioche. Trois livres
a Autolycus, Paris, Cerf, 1948, p. 145). Tertullien, Contre Marcion 2,4,3-4: «Car qui était
digne d’habiter les ceuvres de Dieu plus que I'image et la ressemblance de Dieu? 4 Cette
image aussi, c’est la bonté, et méme une élaboration plus efficace, qui I’a ¢élaborée non
d’un mot impérieux, mais d’une main amicale, qu’avait précédée méme ce mot caressant :
Faisons I’homme a notre image et a notre ressemblance» (trad. R. Braun, p. 37).

2 @G. QuispeL, De bronnen, p. 53-54.



QUE POUVONS-NOUS RECONSTITUER DU SYNTAGMA? 181

Christ qu’elle €tait inévitable. Les humains, par I'usage de leur libre arbitre,
peuvent rester fideles a Dieu ou bien se laisser séduire par les démons ; mais
ils n’ont pas le droit de se plaindre de Dieu, car ce sont eux qui s’éloignent de
la lumiere de leur propre volonté. Le feu éternel est préparé pour le diable, ses
anges et les humains qui ont apostasié avec eux, comme les paroles du Seigneur
I’ont confirmé. Le Syntagma lisait donc I’histoire universelle comme le résultat
de la lutte des puissances du mal contre Dieu, une situation rendue possible
par I’existence du libre arbitre et de son exercice de la part des créatures. Cela
permettait de soulager le Créateur de 1’accusation d’étre a 1’origine du mal, et
offrait en méme temps une grille de lecture pour comprendre la raison d’étre
et la nature de ces hérésies a la réfutation desquelles 1I’ceuvre de Justin était
consacrée *.

3 Je remercie M™ Sarah Scholl, de la Faculté de théologie de I’Université de
Geneve, qui a soigneusement relu mon frangais.






	Que pouvons-nous reconstituer du Syntagma contre les hérésies de Justin? : Un exemple

