
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 57 (2007)

Heft: 2: Justin Martyr : nouvelles hypothèses

Artikel: Justin de Naplouse devient Justin Martyr (I Apologie 2,4)

Autor: Aragione, Gabriella

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381740

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381740
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 139 (2007), P. 127-141

JUSTIN DE NAPLOUSE DEVIENT JUSTIN MARTYR
(1 APOLOGIE 2,4)

Gabriella Aragione

Résumé

Dans son Apologie, Justin structure son discours selon un double plan: il
se prononce en faveur des chrétiens injustement haïs, mais aussi, de manière

plus personnelle, comme quelqu 'un qui pressent l'approche de sa condamnation

et s'y prépare en assumant le rôle du sage qui, sur le point de mourir,
fustige l'autorité politique, sans en craindre les conséquences. En recourant à

un topos littéraire très connu dans l'Antiquité, Justin se «construit» une image
de mort honorable au sein de sa communauté.

1. Introduction

Dans le deuxième livre des Entretiens, Epictète consacre une partie de son

enseignement à la question de l'absence de trouble, l'ataraxie. En s'adressant à

celui qui se prépare en vue d'un procès, il donne le conseil suivant:

Fais attention, toi qui vas comparaître, à ce que tu veux sauvegarder et à quoi
tu veux aboutir. Veux-tu sauvegarder ta personne morale et la maintenir dans sa

condition naturelle A toi, dès lors, toute sécurité, toute facilité, nul ennui. Car,
si tu veux sauvegarder ce qui est en ton pouvoir et qui, par nature, est libre, et si

ces biens te suffisent, de quoi pourrais-tu encore te préoccuper? [...] Mais si tu
veux sauvegarder aussi les choses extérieures, ton pauvre corps, ta petite fortune,
ta petite réputation, je n'ai qu'à te dire : eh bien Prépare-toi immédiatement et de
ton mieux ; de plus étudie le caractère du juge et ton adversaire : s'il faut embrasser
leurs genoux, embrasse-les ; s'il faut pleurer, pleure ; s'il faut gémir, gémis. '

Pour illustrer son affirmation, Epictète évoque le procès le plus fameux de

l'Antiquité:

Penses-tu que si Socrate avait voulu sauvegarder les biens extérieurs il aurait

comparu devant le tribunal et se serait exprimé ainsi : «Anytos et Mélétos peuvent
me tuer, mais non me nuire» Eût-il été assez sot pour ne pas comprendre que cette
voie ne conduisait pas à ce but, mais ailleurs Qu'est-ce donc à dire s'il ne tient
aucun compte de ses juges et, de plus, se met à les provoquer ?:

Epictète, Entretiens 11,2,1-4.9-11 (trad. J. Souilhé, Paris, Gallimard, 1949).
Ibid., 11,2,15-16.



128 GABRIELLA ARAGIONE

Le philosophe cite en outre le cas survenu à un de ses amis :

C'est comme mon ami Heraclite dans une petite affaire qu'il eut à Rhodes pour
un bout de champ. Il venait de prouver aux juges que sa cause était juste. Arrivant
à la péroraison, il leur dit : «Je ne vous adresserai pas de supplications, et je me
soucie peu également du verdict que vous allez prononcer : c'est vous, bien plus

que moi, qui êtes mis en jugement». Il gâta ainsi toute son affaire. A quoi bon
Contente-toi de supprimer les supplications sans ajouter : «et je ne vous adresse pas
de supplications», à moins qu'il n'y ait lieu de provoquer délibérément les juges,
comme ce fut le cas pour Socrate. Que si tu prépares une péroraison de ce genre,
pourquoi te présenter au tribunal, pourquoi obéir à la sommation de comparaître Si

tu tiens à être crucifié, attends, et la croix viendra. Mais si la raison prescrit d'obéir
à la citation et de faire de son mieux pour être persuasif, il faut agir en conséquence,
tout en sauvegardant ce qui est son bien propre.3

2. Justin, un provocateur

Autour de 150-155, un lettré originaire de la province de Syrie-Palestine
adresse un ßi6Ai5iov à l'empereur Antonin le Pieux, à ses deux fils Marc Aurèle
et Lucius Verus, au saint sénat et au peuple de Rome4. Il écrit une requête en

faveur «des hommes de toute origine (îmtp tcov ék rravroç yÉvouc, àvflpcónojv),

injustement haïs et persécutés»5 ; et il le fait en son propre nom, puisque, lui

aussi, compte au nombre de ces personnes.
Imaginons que cet écrit ait été déposé, selon l'usage, au bureau impérial.

Voici ce que l'empereur - ou la personne préposée à cet effet - y aurait lu tout
au début, juste après l'adresse et le nom de l'auteur:

Vous donc, partout, vous vous entendez appeler pieux et philosophes, gardiens de

la justice et amis de la culture ; mais si vous l'êtes effectivement, cela apparaîtra.
Car ce n'est pas pour vous flatter ni pour gagner vos bonnes grâces que, par cet
écrit, nous nous adressons à vous, mais pour vous demander de prononcer votre
jugement au terme d'une enquête exacte et rigoureuse, sans vous laisser dominer

par des préjugés, par le désir de plaire à des gens superstitieux ni par une précipitation

irréfléchie et de perfides rumeurs fortifiées par le temps, au risque de porter la
condamnation contre vous-mêmes. Pour nous, en effet, nous savons ne pouvoir subir
de mal de la part de personne, si nous ne sommes pas convaincus d'avoir commis
quelque action criminelle, ou reconnus coupables ; quant à vous, vous pouvez nous
tuer ; nous nuire, non.6

3 Ibid., Il, 2, 17-20.
4 Je garde ici les titres traditionnels / Apologie et 2 Apologie. Sur la question de la

datation, du type d'écrit, ainsi que pour le problème de l'unité des deux Apologies, voir
P. L. Buck, «Justin Martyr's Apologies : Their Number, Destination, and Form», JTS
54 (2003), p. 45-59 ; Justin, Apologie pour les chrétiens. Introduction, texte critique,
traduction et notes par Ch. Munier, Paris, Cerf, 2006, p. 22-23 (nous citerons cette

traduction) ; Justin Martyr, Apologie pour les chrétiens, Introduction, traduction et
commentaire par Ch. Munier, Paris, Cerf, 2006, p. 13-14.

5 Justin, 1 Apologie 1,1.
6 Justin, 1 Apologie 2,2-4.



JUSTIN DE NAPLOUSE DEVIENT JUSTIN MARTYR 129

Si Justin avait l'intention de se concilier la bienveillance de l'empereur, eh

bien, pour le dire avec les mots d'Epictète, il «a gâté toute son affaire» Non
seulement il n'a pas supplié ses interlocuteurs, mais il a cité la célèbre phrase
de Socrate et il y a de surcroît remplacé les noms des féroces accusateurs de

l'Athénien par «vous», à savoir l'empereur et ses fils, le saint sénat et le peuple
romain.

Ce passage de Justin n'a pas manqué de retenir l'attention des spécialistes.
Luigi Alfonsi7 et Theofried Baumeister8 ont en particulier le mérite d'avoir
repéré le milieu d'élaboration de cet apophtegme : la phrase «Anytos et Mélétos

peuvent me tuer, mais non me nuire» est une forme abrégée d'un extrait du
discours prononcé par Socrate dans l'Apologie platonicienne9 et devenue
ensuite une expression proverbiale, répandue chez les cyniques et les stoïciens,
indiquant l'imperturbabilité du sage face à la mort. On la retrouve plusieurs
fois chez Epictète10, mais aussi chez Plutarque" et Dion Cassius12. L'explication

communément admise est que Justin aurait hérité de l'école stoïcienne
la formulation précise et la signification morale de cette phrase, dans laquelle
le philosophe parle avec franchise (parrhésia) et est prêt à mourir pour rendre

témoignage à la vérité l3.

Dans la présente contribution, j'aimerais ajouter un autre élément qui, me
semble-t-il, enrichit la portée du message de Justin, surtout si on le met en
relation avec des événements contemporains, tels que certains épisodes de

condamnation des ennemis du pouvoir impérial et la construction de l'idéologie

7 L. Alfonsi, «Giustino, Apol. 1,2,4», VigChr 16 (1962), p. 77-78.
s T. Baumeister, «'Anytos und Meletos können mich zwar töten, schaden jedoch

können sie mir nicht'. Piaton, Apologie des Sokrates 30c/d bei Plutarch, Epiktet, Justin
Martyr und Clemens Alexandrinus», dans Platonismus und Christentum. Festschrift für
Heinrich Dörrte, éd. par H.-D. Blume et F. Mann, Münster, Aschendorff, 1983, p. 58-63.

9 Platon, Apologie de Socrate 30cd : «Je vous le déclare : si vous me condamnez
à mort, étant ce que je suis, ce n'est pas à moi que vous ferez le plus de tort, c'est à

vous-mêmes. Pour moi, ni Mélétos, ni Anytos ne sauraient me nuire, si peu que ce soit.
Comment le pourraient-ils Aucun homme de valeur, à mon avis, ne peut être lésé par
qui ne le vaut pas. Oh Sans doute, il est possible à un accusateur de me faire mourir
ou de m'exiler ou de me priver de mes droits civiques. Et lui, peut-être, ou quelque
autre, se dit que ce sont là de grands malheurs. Moi, je ne le pense pas ; et je considère
comme bien plus fâcheux de faire ce qu'il fait maintenant, quand il essaie de faire périr
un homme injustement. Cela étant, ce n'est pas moi, comme on pourrait le croire, que
je défends en ce moment ; tant s'en faut. C'est vous que je défends, car je crains qu'en
me condamnant vous ne vous rendiez coupables de mésestimer ce que la divinité vous a

donné» (trad. M. Croiset, Paris, Les Belles Lettres, 1966).
10 Epictète, Entretiens 1.29,18; 11,2,15; 111,23,21 ; Enchiridion 53,4. Cf. J.-B.

Golrinat, «Le Socrate d'Epictète», Philosophie antique 1 (2001), p. 137-165, surtout
p. 149-150.

1 ' Plutarque, De la tranquillité de l'âme 11 (475e).
,: Dion Cassius, Histoire LXII,15,4.
15 Ch. Spanneut, Le stoïcisme des Pères de 1 Église. De Clément de Rome à Clément

d'Alexandrie, Paris, Seuil, 1957, p. 235-236, 243. Pour les autres occurrences de cette
phrase chez les auteurs chrétiens, voir Ch. Munier, dans Justin Martyr, Apologie, op.
cit., p. 110.sq.



130 GABRIELLA ARAGIONE

des empereurs «illuminés» (notamment les Antonins) contre les empereurs
«tyrans» (surtout Caligula, Néron, Domitien). J'aimerais en effet montrer que
Justin structure son discours selon un double plan : il se prononce en faveur
de tout homme injustement haï (les chrétiens en général, dans une perspective
universelle), mais aussi, de manière plus personnelle, comme quelqu'un qui
pressent l'approche de sa condamnation et s'y prépare en assumant le rôle du

sage qui, sur le point de mourir, fustige l'autorité politique, sans craindre les

conséquences. En recourant à un topos littéraire très connu dans l'Antiquité,
Justin se «construit» une image de mort honorable au sein de sa communauté.

3. Les écrits De exitu illustrium virorum

Durant la dynastie des Julio-Claudiens, notamment à l'époque de Néron,
et encore des empereurs Flaviens, les intellectuels dissidents expriment leur

opposition à la politique impériale par leurs écrits (qui, après condamnation
de l'auteur, sont généralement brûlés)14 ou par une conduite que les Romains

appellent secessio, à savoir une abstention de la vie publique (ce qui est

perçu comme un manque de coopération et donc d'approbation du statu quo).
Appelés à rendre compte de leur conduite, d'ordinaire à la suite de la dénonciation

d'ennemis personnels15, ces personnages, appartenant le plus souvent

aux milieux stoïciens, prononcent des discours décidément non flatteurs, dans

lesquels ils affichent un clair mépris pour la mort et pour celui qui l'a décrétée.

Leur modèle est la fermeté de Socrate, dont ils se considèrent les héritiers spirituels

l6. Parfois ils sont condamnés à l'exil, comme Musonius Rufusl7 ; parfois
ils doivent affronter la mort, comme Sénèque ou Thrasea Paetus18. Leurs
discours ainsi que les récits des derniers instants de leur vie sont recueillis
dans des ouvrages dont il ne subsiste que quelques titres : Exitus occisorum
aut relegatorum a Nerone par C. Fannius, De exitu virorum illustrium (sous

Domitien) par Titinius Capiton, la Vie de Caton par Thrasea Paetus19. C'est un

14 R. S. Rogers, «A Group of Domitianic Treason-Trials», CP 55 (1960), p. 19-23.
15 Par exemple, Rubellius Plautus dénoncé par Tigellinus et Thrasea Paetus par

Capito Cossutianus. Voir J. M. C. Toynbee, «Dictators and Philosophers in the First
Century A.D.», GaR 13 (1944), p. 43-58.

16 R. MacMullen, Enemies of the Roman Order. Treason. Unrest, and Alienation in
the Empire, Cambridge (Mass.), Harvard University Press, 1966, surtout p. 46-94. Sur
la parrhésia. voir les superbes pages de Peter Brown, même si elles se réfèrent à une
époque plus tardive, dans Power and Persuasion in Late Antiquity Towards a Christian
Empire, London, The University of Wisconsin Press, 1992, consulté dans la traduction
française, Pouvoir et persuasion dans l Antiquité tardive. Vers un Empire chrétien, Paris,
Seuil, 1998, p. 91-102.

17 C. E. Lutz, «Musonius Rufus, 'The Roman Socrates'», YCS 10 (1947), p. 3-30.
18 Ce qui nous intéresse ici n'est pas le déroulement historique des faits, mais

comment ils ont été rapportés, en particulier pour ce qui concerne la construction de

l'opposition entre le comportement de l'empereur (tyran) et celui du sage stoïcien.
" Pline, Lettres N,5,7,; VIII, 12,4.



JUSTIN DE NAPLOUSE DEVIENT JUSTIN MARTYR 131

véritable genre littéraire qui, selon Alessandro Ronconi, se développe à partir
des laudationesfunèbres et qui se caractérise par une évidente intention politique
de propagande anti-monarchique20. Les personnages y sont «construits» selon

des topoi, diffusés dans les écoles de rhétorique, où puisent entre autres les

orateurs de la Seconde Sophistique, les historiens et les rhéteurs romains qui,
dans l'état actuel de nos connaissances, représentent nos sources principales
sur le phénomène en question21.

Je me bornerai à présenter un seul exemple qui me semble offrir maints

éléments utiles pour notre discours. En 66, le sénateur Thrasea Paetus, hostile
à la politique de Néron, dont il se distancie, est formellement accusé, entre

autres, d'éviter le serment solennel au début de l'année, de ne pas immoler
de victimes pour le salut du prince (ou pour sa voix céleste de ne pas participer

aux séances du sénat. C'est là une sécession, commente l'accusateur;
de surcroît, «il méprise la religion, il abroge les lois»22. Condamné à mort

pour crime de lèse-majesté, Thrasea affronte le moment fatal à la manière de

Socrate : s'étant entouré d'amis, qu'il exhorte à ne pas pleurer, il se fait ouvrir
les veines par son médecin et attend la mort, discutant de la nature de l'âme et
de sa séparation du corps. Le texte de Tacite s'interrompt malheureusement à

cet endroit, mais Thrasea Paetus passe à la postérité pour avoir fait preuve de

fermeté socratique23.
Dans le mémoire de défense envoyé à Néron, dans lequel ce dernier

s'attendait à trouver des expressions de soumission, l'empereur découvre en

revanche «le regard, la fierté et la franchise d'un innocent», et, saisi de peur,
fait convoquer le sénat24. Dion Cassius ajoute un détail important. Thrasea
Paetus avait l'habitude de déclarer : «Néron peut me tuer, me nuire non»25.

La ressemblance avec le passage de Justin est frappante. Non seulement la

formulation de la phrase (éuè Népwv ànoKieìvat uèv Sûvarai, ßAdijiai 5è ou)
est très proche de celle de Justin (ûueïç 5' àitoKTeïvat uèv ôuvocgoe, ßAdihat
5' oti)26, mais Thrasea/Dion, tout comme l'apologiste chrétien, la «personnalise».

:" A. Ronconi, «Exitus illustrium virorum», dans Id., Da Lucrezio a Tacito. Letture
critiche, Firenze, Vallechi Editore, 1968, p. 206-236 Studi italiani di Filologia
Classica 17 [1940], p. 3-32).

:l Ibid., p. 233.
22 Tacite, Annales XVI,22,l-3 (spemi! religiones. abrogai leges).
23 F. Galtier, «L'opposition symbolique des figures de Néron et Thrasea Paetus

(Annales XVI, 21-35)», dans Neronia VI. Rome à l'époque néronienne. Institutions et
vie politique, économie et société, vie intellectuelle, artistique et spirituelle, Actes du VIe

Colloque international de la SIEN (Rome, 19-23 mai 1999), éd. par J.-M. Croisille et
Y. Perrin, Bruxelles, Latomus, 2002, p. 312-321.

24 Tacite, Annales XVI,24,2.
25 Dion Cassius, Histoire LXII,15,4.
26 Cette ressemblance a déjà été signalée par L. Altonsi, «Giustino», art. cit., p.78.



132 GABRIELLA ARAGIONE

4. La fermeté et la franchise du sage

L'analyse des autres sources qui reproduisent la phrase en question montre

que les narrateurs établissent, plus ou moins implicitement, une distinction
«qualitative» entre la personne qui l'énonce et son interlocuteur. Comme le

souligne F. Galtier à propos de Thrasea (mais je crois que cela vaut aussi pour
les autres cas semblables), «les deux personnages sont placés par l'historien
[Tacite] sur deux pôles presque symétriques : [...] d'un côté, le sage affirmant
sa liberté par une conduite fondée sur la raison et conforme à sa doctrine, de

l'autre, le despote dominé par ses passions, aliéné et détruit par son pouvoir»27.
La force du sage réside dans le fait qu'il est capable de distinguer entre ce qu'il
faut craindre et ce qu'il ne faut pas craindre. «Quand le tyran menace et me cite

en justice», demande Epictète, «qui menace-t-il S'il dit : 'Je te mettrai aux
fers', je réponds : 'Ce sont mes mains et mes pieds qu'il menace.' S'il dit : 'Je

te ferai couper la tête', je réponds : 'c'est ma tête qu'il menace.' S'il dit : 'Je

te ferai jeter en prison', c'est ma misérable carcasse toute entière', et s'il me

menace de l'exil, c'est la même chose»2S. Il conclut que les menaces des tyrans
ne l'atteignent en rien. Il existe en effet une loi divine, explique le philosophe,
en vertu de laquelle «ce qui est plus fort doit l'emporter toujours sur ce qui
est plus faible». Dix hommes sont plus forts qu'un seul, mais en quoi «Pour

mettre aux fers, pour tuer, pour emmener où l'on veut, pour enlever les biens»,
mais en réalité ils sont plus faibles, car «lui a des jugements droits, et eux
non»29. Le corps de Socrate a été emmené et traîné dans la prison par des gens
plus forts ; on lui a donné de la ciguë et son pauvre corps devait se refroidir,
mais «que dit-il, lui 'Anytos et Mélétos peuvent me tuer, mais non me nuire'
et encore : 'Si cela plaît à Dieu, qu'il en soit fait ainsi'30»31. Celui, en effet, qui
a des jugements inférieurs ne peut pas triompher de celui qui est supérieur par
ses jugements.

C'est grâce à cette supériorité que, selon Plutarque, le sage arrive à atteindre
la tranquillité de l'âme : «il ne faut donc nullement humilier et rabaisser notre

nature, comme si elle n'avait en elle rien de fort, de permanent, de supérieur à la

Fortune ; [... Il faut] nous montrer ainsi impavides devant l'avenir et dire sans

crainte à la Fortune ce que Socrate, ayant l'air de parler à ses accusateurs, disait

en effet à ses juges, qu" Anytos et Mélétos pouvaient bien le tuer, mais non lui

causer du tort (coç cmoKTEÏvai uèv "Avutoç Kai MéAijtoç ôuvavtai, ßÄaipai 5'

27 F. Galtier, «L'opposition symbolique», art. cit., p. 321
28 Epictète, Entretiens 1,29,5-6.
29 Ibid., 1,29,14-15.
50 Cf. Platon, Criton 43d.
31 Epictète, Entretiens 1,29,18-19.



JUSTIN DE NAPLOUSE DEVIENT JUSTIN MARTYR 133

où 5i3vaviai). La Fortune en effet peut nous frapper d'une maladie, nous ravir
nos richesses, nous calomnier auprès du peuple ou du tyran, mais elle ne peut
pas rendre lâche, craintif, vil, vulgaire, envieux, l'homme brave, courageux,
magnanime, ni lui ôter ses dispositions intérieures dont la présence continuelle
est de plus grande utilité en face de la vie que celle du pilote en face de la
mer.»32 Et un peu plus loin, il ajoute: «l'insensé se raccroche à son corps par
crainte de la mort, non par désir de vivre [...]. Mais celui qui a quelque idée de

la nature de l'âme et tient compte qu'au moment de la mort l'âme change pour
le mieux, ou du moins pour rien de pire, celui-là a en main un grand viatique de

sérénité devant la vie, l'assurance devant la mort.»33 Les biens extérieurs sont
transitoires et périssables ; le sage n'a pas peur de les perdre, il ne craint même

pas la mort. C'est précisément dans cette circonstance que l'homme de bien
révèle sa supériorité et affronte avec fermeté son adversaire, qu'il se présente
sous les traits du tyran ou de n'importe quel revers de fortune, qu'il s'agisse
d'un adversaire au sens propre ou au sens figuré.

A partir de l'époque hellénistique, la formulation abrégée du passage
platonicien est désormais tellement connue qu'on peut la «décliner», sans pour
autant changer sa signification. Cette «souplesse» est confirmée par Philon
qui, dans son Quod omnis probus liber sit, raconte l'épisode de la mort du

philosophe Anaxarque : condamné par le tyran à être écrasé dans un mortier,
le philosophe lui riposte : «broie la peau (àaKOç) d'Anaxarque, car, Anaxarque
lui-même, tu ne pourras le broyer»34. Que cette phrase ait désormais acquis une
vie autonome, deux passages de Diogene Laërce le montrent aussi. Le premier
reprend l'épisode qu'on vient de mentionner (jeté dans un mortier, mais «sans

se soucier de la torture, [Anaxarque] prononça ce mot célèbre : 'Broie le sac

(Ouàockoç) d'Anaxarque ; mais Anaxarque, tu ne le broies pas'»)35. Le second

se réfère à la mort de Zenon, que l'écrivain évoque ainsi : «Tu as été vaincu,
puisque le tyran t'a pris et t'a déchiqueté dans un mortier. Mais que dis-je
C'est ton corps, ce n'était pas toi»36.

De cette brève présentation, on peut déduire que la phrase en question
qualifie la nature du personnage qui la prononce : il s'agit d'une personnalité de

grande envergure, qui méprise les biens matériels et qui, faisant preuve d'une
véritable autonomie morale, reste toujours maîtresse d'elle-même. Lorsqu'elle
devient victime de la cruauté d'un tyran, cette personne ne craint pas la mort:
la liberté morale, la résistance face à la douleur, le mépris du corps, le dualisme

32 Plutarque, De la tranquillité de l'âme 17 (475e [trad. J. Dumortier, Paris, Les
Belles Lettres, 1975]).

33 Ibid., 18 (476b).
34 Philon, Quod omnis probus 109 (trad. M. Petit, Paris, Cerf, 1974). Cf. T. Baumeister,

«Anytos und Meletos», art. cit., p. 59-60.
55 Diogene Laërce, Vies IX.59 (trad. J. Brunschwig, Paris, LGF, 1999).
56 Ibid.. IX,28. Voir aussi T. Dorandi, «De Zenon d'Elèe à Anaxarque. Fortune d'un

topos littéraire», dans Ainsi parlent les Anciens. In Honorem Jean-Paul Dumont, éd. par
L. Jerphagnon, J. Lagrée et D. Delattre, [Lille], Presses Universitaires de Lille, 1994,

p. 27-37.



134 GABRIELLA ARAGIONE

âme / corps sont les thèmes qui expliquent la conduite des sages, selon les

différents auteurs et les courants philosophiques auxquels ils appartiennent.
Mais cette expression dit aussi quelque chose sur la nature (présumée) du

destinataire. Dans quels contextes en effet ces hommes osent-ils lever leur voix et

parler avec parrhésia Quand et à qui disent-ils «Anytos et Mélétos peuvent me

tuer, mais non me nuire» Lorsqu'ils doivent affronter des situations accablantes

et lorsqu'ils sont en présence des tyrans, détenteurs illégitimes du pouvoir, qui, à

la manière de brigands, n'hésitent pas à supprimer des innocents37.

5. Justin s'oppose-t-il aux tyrans

Examinant l'épisode du martyre de Ptolémée et des autres chrétiens par
Urbicus (2 Apologie 2), Elaine Pagels soutient que «the Christians know, Justin

explains, a terrible secret : that the power behind the magistrate's demand-and,
in fact, behind all such imperial commands - is not divine but demonic. Justin
traces the sinister origin of this power back to the primordial fall of angels»38.

C'est justement par le biais du récit de la chute des anges que, d'après Elaine
Pagels, Justin peut «indict the whole system of imperial power, and attack
the divine pantheon that supports it as a false government, a fonn of demonic-

tyranny» 39. Convaincu de cette lecture de l'histoire de l'humanité, «Justin turns

abruptly from appeal to invective, challenging and defying nothing less than the

legitimacy of their power»40. En fait, la référence à Yeusebeia et la philosophia
des gouvernants me paraît moins un appel à la piété et à la sagesse qu'une mise
à l'épreuve de ces qualités («Vous donc, partout, vous vous entendez appeler
pieux et philosophes, gardiens de lajustice et amis de la culture ; mais si vous
l'êtes effectivement, cela apparaîtra»)41.

Comme l'explique Fredouille, l'un des mots clés de l'écrit de Justin est

Kpi'oiç42: sur le modèle de l'Apologie de Socrate. Justin demande un jugement
sur les chrétiens, selon une procédure correcte (les sujets présentent un compte
rendu irréprochable de leur vie et de leur doctrine ; les souverains rendent leur

" J.M.C. Toynbee, «Dictators and Philosophers», art. cit., p. 43-47. Sur la définition
des rois-tyrans comme des brigands, voir R. MacMullen, «The Roman Concept of the

Robber-Pretender», RIDA 10 (1963), p. 221-225.
38 E. Pagels, «Christian Apologists and the 'Fall of the Angels' : An Attack on

Roman Imperial Power?», HTR 78 (1985), p. 301-325 (cit. 302). Cf. aussi L. Buck.
«Justin Martyr's Apologies», art. cit., surtout p. 56-57.

39 E. Pagels, «Christian Apologists», art. cit., p. 301. Cf. aussi A. Y. Reed, «The
Trickery of the Fallen Angels and the Demonic Mimesis of the Divine : Aetiology, Demo-
nology, and Polemics in the Writings of Justin Martyn>, JECS 12 (2004), p. 141-171.

40 E. Pagels, «Christian Apologists», art. cit., p. 305.
41 Justin, / Apologie 2. Cf. H. H. Holpelder, «Euaeßeia Kai cpiÀococpia. Literarische

Einheit und politischer Kontext von Justins Apologie», ZNTW 68 1977), p. 48-66, 213-251.
42 J.-Cl. Fredouille. «De l'Apologie de Socrate aux Apologies de Justin», in:

Hommages à René Braun, t. II : Autour de Tertullien, éd. par J. Granarolo, [Paris], Les
Belles Lettres, 1990, p. 1-22.



JUSTIN DE NAPLOUSE DEVIENT JUSTIN MARTYR 135

sentence). Justin se charge donc de rédiger une exposition de la conduite et de

la doctrine des chrétiens ; les empereurs, quant à eux, doivent se montrer de

bons juges43, «en se laissant diriger non point par la violence et la tyrannie mais

par la piété et la philosophie»44. Comment Justin s'acquitte-t-il de sa tâche

En adoptant le rôle du sage qui «éduque» et fustige les puissants lorsqu'ils se

révèlent incapables de se conduire selon ia droite raison.
À plusieurs reprises, tout au long de son Apologie, Justin affirme avoir

composé son ouvrage pour que ses interlocuteurs apprennent, entre autres, la
vérité sur l'histoire du genre humain, empêché de lever les yeux vers le Dieu
véritable, car tiraillé par les démons : après avoir été expulsés par Dieu, les anges
déchus et les démons avaient compensé leur perte de pouvoir en s'acharnant sur
les hommes, devenus - par peur ou par faiblesse - leurs complices ; les démons

ne sont pas des gouverneurs légitimes (comme l'étaient, avant la chute, les

anges auxquels Dieu avait confié «le soin de veiller sur les hommes et sur les

créatures qui sont sous le ciel»45), mais des usurpateurs, des voleurs, et avec eux
les princes, s'ils ne se décident pas à changer de voie46. Justin s'efforce de leur
montrer que, après l'incarnation du Logos et après la diffusion de son message
de salut à tous les hommes, sans distinction, rien n'est plus comme avant : tous

sont appelés à choisir entre le Bien et le Mal47. Les autorités publiques ont pour
lui une plus haute responsabilité que les autres hommes, car «selon la valeur de

ses œuvres, chacun subira le châtiment dans un feu éternel et à proportion des

pouvoirs qu'il aura reçus de Dieu, il devra lui en rendre compte, comme le Christ
l'a indiqué en disant : 'Celui à qui Dieu aura donné davantage, il lui sera aussi

demandé davantage en retour' (cf. Lc 12,48)»48. L'Apologiste se propose donc
de secouer les représentants du pouvoir impérial de leur torpeur intellectuelle :

«nous sommes convaincus, comme nous l'avons dit, que cela est l'œuvre de

mauvais démons, qui exigent des sacrifices et des adorations de la part de ceux

qui ne vivent pas selon la raison, mais nous ne pouvons concevoir que vous, qui
aspirez à la piété et à la philosophie, agissiez au mépris de la raison»49.

43 Justin, 1 Apologie 3,4 : «À nous donc de permettre à tous l'examen de notre vie
et de nos enseignements, afin de ne pas encourir nous-mêmes, par notre faute, à la place
de ceux qui font profession d'ignorer ce qui nous concerne, le châtiment des fautes qu'ils
commettent dans leur aveuglement ; à vous de nous entendre, comme la raison l'exige,
et de vous montrer de bons juges.»

44 Ibid., 3,2.
45 Justin, 2 Apologie 4 (5),2.
46 Justin, / Apologie 5,1 : «Vous ne faites pas une enquête approfondie sur nos

mises en accusation mais, poussés par une passion déraisonnable et sous le fouet de

mauvais démons, vous nous punissez, sans discernement, sans vous en faire scrupule.»
47 Ibid., 44,1 : «Ces enseignements, c'est le Saint Esprit prophétique qui nous les

donne quand, par l'intermédiaire de Moïse, il fait dire à Dieu la parole suivante au

premier homme qu'il avait façonné : 'Voici devant toi le bien et le mal (Dt 30,15) ;

choisis le bien'» et 10,3.
48 Ibid., 17,4.
49 Ibid., 12,5. Cf. aussi 12,11 : «Nous pourrions donc nous en tenir là, sans rien

ajouter, conscients de réclamer justice et vérité, mais puisque nous savons qu'il n'est pas



136 GABRIELLA ARAGIONE

Justin n'est pas contre l'autorité politique en tant que telle50, mais il est
convaincu qu'après l'exposition de la vérité, les représentants du pouvoir
impérial n'ont plus aucune excuse51. Les chrétiens sont pourchassés, haïs et

condamnés à mort. L'Apologiste doit donc élever sa voix contre les responsables
de cette haine : les démons qui tiennent en esclavage les hommes et leur capacité
de discernement, mais aussi Antonin, ses fils, le sénat et le peuple de Rome,
si, malgré son enseignement, ils persévèrent dans leur mauvaise conduite52.

C'est dans ce sens que, à mon avis, Justin parle en philosophe qui admoneste
les puissants, en s'exprimant avec la parrhésia qui convient à son rôle. Et il
le fait, me semble-t-il, en connaissance de cause, frappant les motifs actuels
de la propagande impériale. Si, en effet, la phrase énoncée au début de son

Apologie le qualifie comme le «Socrate» chrétien, alors la personne à laquelle
l'affirmation est adressée se qualifie comme un tyran ou, au moins, comme
quelqu'un qui risque de se conduire en tyran.

Lorsque Justin affirme : «quand ils sacrifient la vérité à l'opinion, le pouvoir
des princes équivaut à celui de brigands dans un désert (Ar|<xrai èv éptjutçc)» 5\
ou encore : «vous paraissez craindre que tout le monde pratique la justice et

que vous ne trouviez plus personne à punir ; pareille attitude conviendrait à

des bourreaux mais nullement à des princes pleins de bonté»54, il est en train
de lancer un véritable défi. Si l'empereur permet que des innocents soient tués,

non seulement il ne remplit pas son rôle de bon juge, mais il se conduit en

«tyran», comme Néron, persécuteur entre autres de Musonius Rufus que - et

ce n'est certainement pas un hasard - Justin rappelle en 2 Apologie 1 (8),155.

Il est certes frappant que le «Socrate» romain, le maître d'Epictète, à son tour
maître de Marc-Aurèle, ait été cité comme exemple. L'étonnement augmente
si l'on considère que les Antonins voulaient officiellement se démarquer
des empereurs tyrans du passé (plus ou moins récent) par une politique de

restauration, un retour au Principat d'Auguste, grâce à la récupération des

institutions traditionnelles, l'élaboration d'une propagande exaltant les vertus

facile de transformer en peu de mots un esprit possédé par l'ignorance, nous avons pris à

cœur d'insister quelque peu, afin de convaincre les amis de la vérité, sachant qu'il n'est
pas impossible de dissiper l'ignorance quand on a exposé la vérité.»

50 Cf. par exemple, / Apologie 17,3 : «nous vous obéissons avec joie, car nous vous
reconnaissons comme les rois et les chefs des hommes et nous demandons dans nos prières
qu'avec la puissance souveraine on puisse aussi trouver en vous la saine raison.»

51 Ibid., 8,1.
32 Ibid., 14,1: «Prenez garde, en effet, nous vous en avertissons, que les démons,

que nous avons accusés d'emblée, ne vous dupent et ne vous détournent de nous lire
jusqu'au bout et de comprendre ce que nous disons : ils s'efforcent de faire de vous leurs
esclaves et leurs serviteurs.»

33 Ibid., 12,6. Cf. R. MacMullen, «The Roman Concept of the Robber-Pretender»,
art. cit., 222.

54 Justin, / Apologie 12,4.
55 Le couple modèle de Socrate et Musonius est mentionné aussi par Origene,

Contre Celse 111,66.



JUSTIN DE NAPLOUSE DEVIENT JUSTIN MARTYR 137

des princes et la construction de l'idéologie des empereurs «illuminés»56.

Quelques années plus tard, Marc-Aurèle exprimera sa reconnaissance à l'égard
de ceux qui lui ont appris l'amour pour la famille, la vérité et lajustice, ainsi

que pour Thrasea, Helvidius, Cato et Brutus, les personnages «martyrs» des

idéaux républicains, les héros de la lutte contre la tyrannie, condamnés à mort
par ses prédécesseurs57. Ainsi, durant le règne «tempéré» des Antonins, les

citoyens devaient avoir la sensation de pouvoir penser et agir librement, sans
craindre de tomber à tout moment sous le coup de la loi de lèse-majesté58. Or,
il me semble que Justin veut mettre à l'épreuve ces principes de l'idéologie
impériale : à considérer les faits - dit-il -, la piété et la sagesse louées dans

tout l'Empire ne sont, pour l'instant, que des mots vides, car, dans la pratique,
les persécutions des chrétiens, des gens justes et innocents, témoignent que les

princes agissent ßta (par la force) et tupccwiôi (en tyran)59.
Justin écrit sa requête pour la cause chrétienne, mais il n'est pas un simple

porte-parole. Il a dû peser le pour et le contre de son initiative ; il a dû mettre
en compte l'éventualité de sa mort. D'ailleurs, lorsqu'il affirme : «être reconnu
comme chrétien est l'objet de ma prière et de tous mes efforts, je le confesse» *,
n'est-ce pas une autodénonciation, étant donné que, comme il le reconnaît lui-
même, le nomen christianum suffit à le faire condamner

6. La mort volontaire

L'Apologiste raconte qu'à Rome, après l'arrestation d'un maître chrétien,
nommé Ptolémée, un certain Lucius, ayant appris le fait, se présente auprès du

magistrat Urbicus et lui reproche avec «franchise» l'iniquité de sa sentence,
en provoquant ainsi sa propre condamnation. Mais le chrétien est heureux de

laisser les mauvais maîtres de ce monde pour pouvoir rejoindre le Père et le Roi
des cieux61. L'initiative de Lucius, suivi bientôt par un autre chrétien, la protestation

contre l'autorité politique, l'autodénonciation n'équivalent-elles pas à

une volonté de mort C'est une objection que Justin a à l'esprit. Il remarque
en effet que quelqu'un pourrait dire : «donnez-vous donc tous la mort à vous-
mêmes et allez-vous-en auprès de votre dieu, sans nous causer d'embarras»62.

Quelle signification faut-il donner à cette phrase Peut-on vraiment l'interpréter

dans le sens : «tuez-vous et laissez-nous tranquilles» Pas tout à fait.

36 L. Homo, Le siècle d'or de l'Empire romain, Paris, Fayard, 1947, p. 108-127 ;

J.Beranger, Recherches sur l'aspect idéologique du Principat, Basel, Friedrich
Reinhardt, 1953, p. 137-284.

57 Marc Aurèle, Pensées 1,14.
58 J.-P. Martin, Le siècle des Antonins, Paris, P.U.F., 1977, p. 9-10.
59 Cf. Justin, / Apologie 3,2.
60 Justin, 2 Apologie 13,2 : Xpioriavòr, EOpeôfjvai Kai EÙxôpEvoç. Kai rcappdxioç.

àyurviCpuEvoç. ópoÀoyù.
61 Justin, 2 Apologie 2,15-20.
62 ftW.,3(4),l.



138 GABRIELLA ARAGIONE

Dans le monde antique, le suicide est un acte condamné, sur le plan
tant moral que religieux. Il n'existe même pas de terme spécifique : le mot
suicidium n'apparaît qu'au xvmc siècle ; les anciens employaient des expressions

indiquant la volonté de se donner la mort63. Au IP siècle apr. J.-C, les

jurisconsultes énumèrent les cas où le suicide peut être toléré, faute de quoi on

procédait à la confiscation des biens du défunt et donc à la ruine économique de

la famille entière. Sous l'influence de la philosophie stoïcienne, qui accepte, voire

encourage, le suicide en certaines circonstances, le droit romain admet un grand
nombre de motifs. J'en cite deux : le taedium vitae, le dégoût de la vie à cause de

situations pénibles, telles que la maladie, le chagrin, la pauvreté, et la iactatio, la

recherche d'une fin édifiante, comme celle pratiquée par les philosophes64.
Un type de mors voluntaria qui devient emblématique est celle de caractère

idéologique, répandue parmi les personnages de haut rang durant les deux

premiers siècles de l'Empire. Dans ce cas, la mort «librement consentie,

imposée ou non. s'élevait contre la tyrannie d'un homme qui compromettait
par ses agissements le nouveau régime établi par Auguste, qui devait apporter
le bonheur non seulement à Rome, mais au monde entier, et la fonction même

du rex Justus qui devait veiller sur ce bonheur. Par leur renoncement volontaire
à la vie, ils réclamaient en silence la liberté du citoyen désormais étouffée par
le despotisme d'un Maître du monde qui. à leurs yeux, mettait en péril la Res

publica elle-même»65.

Reprenons l'épisode de Thrasea Paetus. Un deuxième accusateur, Marcellus,
décrit ainsi la conduite du sénateur :

Était-ce la paix répandue dans le monde entier ou des victoires remportées sans

pertes pour les armées qui lui déplaisaient Un homme que le bonheur public
attristait, qui considérait comme un désert les places, les théâtres et les temples, qui
faisait planer la menace de son exil, ne devait pas obtenir du sénat le succès de ses

basses intrigues. Il ne reconnaissait ni les décrets rendus ici, ni les magistratures,
ni la ville de Rome. Qu'il rompît, en cessant de vivre, avec une cité rejetée depuis
longtemps de son cœur et maintenant même de sa vue !M

Ce reproche, commente Galtier, «est répété plusieurs fois par l'accusation :

ainsi le fait de refuser d'assister aux cérémonies publiques et religieuses fonde
les imputations de secessio et d'impietas mais transforme également Thrasea

en une sorte d'ennemi de l'humanité en général, incapable de se conformer aux

règles de la communauté et condamné pour cela à en être séparé»67. Thrasea

est effectivement condamné à mort, mais avant l'exécution de la peine, il se

63 Y. Grisé, Le suicide dans la Rome antique, Montréal-Paris, Bellarmin-Les Belles
Lettres, 1982, p. 21-28. Dans notre texte, l'expression éautoùç (povéueiv pourrait bien

correspondre au latin se ipsum inter-ficere.
64 Ibid., p. 260-263. Cf. aussi T. Hill, Ambitiosa mors. Suicide and Self in Roman

Thought and Literature, New York-London, Routledge, 2004.
63 Y. Grisé, Le suicide, op. cit., p. 82.
66 Tacite, Annales XVL,2&,3.
67 F. Galtier, «L'opposition symbolique», art. cit., p. 317.



JUSTIN DE NAPLOUSE DEVIENT JUSTIN MARTYR 139

fait ouvrir les veines, entouré de ses amis et de ses proches. Il choisit une mort
«socratique», cohérente avec ses pensées et ses paroles. Ceux qui sont déjà
séparés et qui sont de toute façon destinés à être condamnés à mort choisissent
la liberté morale par un acte volontaire de mort.

Aux yeux des habitants de l'Empire, les chrétiens semblent pratiquer des

formes semblables de secessio et d? impietas6*. Et donc, «qu'ils se donnent la

mort pour rejoindre leur dieu», qu'ils adoptent une conclusion cohérente avec
leur conception de la vie. Cependant, pour un chrétien, explique Justin, cette
conclusion est inacceptable. Dieu a créé le monde pour le genre humain et
«si nous nous donnons tous la mort, nous serons responsables, pour autant

qu'il dépend de nous, de ce que plus personne ne naîtra et ne sera instruit dans

les enseignements divins et même que le genre humain cessera d'exister ; en

agissant de la sorte nous irions nous aussi contre la volonté de Dieu»69. Le
chrétien ne peut pas choisir la mort volontaire, car il se soustrairait à l'ordre
divin, mais il peut exprimer avec «franchise» son refus des «tyrans» de ce

monde (à savoir son refus des dieux-démons) en sachant que ce comportement
l'amènera à la mort.

Par la parrhésia et le suicide (imposé ou non) le sage du monde gréco-
romain accomplit la manifestation extrême de sa supériorité, en méprisant les

biens matériels, son corps, la mort et celui qui l'a infligée70 ; par le témoignage
de sa foi et l'endurance des persécutions, le chrétien proclame son mépris des

biens d'ici-bas et de la mort71. Les deux savent que leur cohérence les amènera
à la fin de leurs jours ; les deux prennent comme modèle la fermeté et la
franchise de Socrate, mais avec une différence importante : alors que le premier
se considère comme l'héritier spirituel de l'Athénien, le second renverse en

quelque sorte le rapport et voit Socrate comme un chrétien ante litteram12.
En outre, souligne Justin, «personne ne s'est laissé persuader par Socrate de

6S Je me suis occupée de ce sujet dans ma thèse de doctorat (Nomos basileus.
Les débats sur la loi dans le christianisme aux II" et HP siècles), qui va paraître
prochainement.

69 Justin, 2 Apologie 3 (4),3.
70 M. Grifpin, «Philosophy, Cato, and Roman Suicide, I», Greece & Rome 33

(1986), p. 64-77.
71 Cela, bien entendu, ne veut pas dire recherche du martyre, qui était toutefois

professée dans certains courants chrétiens.
72 De nombreuses études ont été consacrées à la place de Socrate dans la pensée

chrétienne des premiers siècles : A. Harnack, Sokrates und die alte Kirche, Berlin,
Schade, 1900; J. Geffcken, Sokrates und das alte Christentum. Heidelberg, Winter,
1908 ; E. Benz, «Christus und Sokrates in der alten Kirche (Ein Beitrag zum altkirchlichen
Verständnis des Märtyrers und des Martyriums)», ZNW 43 (1950-1951), p. 195-224;
A.-M. Malingrey, «Le personnage de Socrate chez quelques auteurs chrétiens du IV
siècle», dans Forma Futuri. Studi in onore del Cardinale M. Pellegrino, Torino, Bottega
d'Erasmo, 1975, p. 159-178 ; O. Skarsaune, «Judaism and Hellenism in Justin Martyr,
Elucidated from His Portrait of Socrates», Geschichte, Tradition, Reflexion. Festschrift
für Martin Hengel zum 70. Geburtstag, III, Frühes Christentum, éd. par. H. Lichtenberger.

Tübingen, Mohr, 1996, p. 585-611.



140 GABRIELLA ARAGIONE

mourir pour cette doctrine, mais le Christ - que même Socrate a connu partiellement

(car il était et il est le Logos, celui qui est présent en tout homme, qui
a prédit l'avenir par les prophètes et par lui-même, lorsqu'il a revêtu notre
nature soumise à la souffrance et nous a donné cet enseignement) -, ce ne sont

pas seulement des philosophes et des lettrés, mais aussi des artisans et des

gens sans aucune instruction, qui se sont laissés persuader par lui de mépriser
l'opinion, la crainte et la mort, puisqu'il est puissance du Père ineffable et non

point réceptacle d'une humaine raison»73.

Si l'on accepte ladéfinition que Durkheim donne du suicide («tout cas de mon
qui résulte directement ou indirectement d'un acte positif ou négatif accompli

par la victime elle-même et qu'elle savait devoir produire ce résultat»)74, on

pourrait en conclure que, pour les chrétiens, le martyre «remplace» le suicide
stoïcien, en tant que mort honorable et cohérente avec leur vision de la vie.

7. Conclusion

Entre 163 et 168, Justin doit répondre de ses convictions face à l'autorité
publique. À la question du préfet «es-tu chrétien ?», Justin affirme «oui, je suis
chrétien»75. Tout comme ses compagnons, ainsi que d'autres chrétiens avant
et après lui, Justin confesse sa foi en Dieu jusqu'à ses extrêmes conséquences.
L'obstination dont les chrétiens faisaient preuve et qui frappait négativement
les autorités et les intellectuels, comme Tacite, Epictète, Marc-Aurèle, a

effectivement rendu très floue la frontière entre martyre et suicide76. Justin
semble en être conscient et explique cette apparente contradiction entre le refus
du suicide et la nécessité de témoigner sa foi. Justin est un maître, un «philosophe»
itinérant, qui est engagé non seulement dans sa profession de didascale de la

doctrine chrétienne, mais aussi dans la lutte contre les démons. Il les combat par
son enseignement et par ses écrits. Il les déniche dans les doctrines hérétiques,
parmi les faux philosophes, derrière les sentences des autorités politiques. Pour

ce faire, il reprend l'image traditionnelle de Socrate, comme celui qui éduque et

rend meilleurs ceux qui l'écoutent, «en les purgeant de leurs fausses opinions et

en les conduisant à réformer leurs opinions et leurs mœurs»77.

Mais il sait que tôt ou tard il sera amené au tribunal. Lui aussi, il sera

victime des intrigues des tyrans de ce monde qui se serviront peut-être de son

73 Justin, 2 Apologie 10,8.
74 E. Durkheim, Le suicide, Paris, P.U.F., 1981, p. 5. Cf. A. J. Drocf et J. D. Tabor,

A Noble Death. Suicide and Martyrdom among Christians and Jews in Antiquity, San

Francisco, Harper, 1992, p. 8-11 et G. W. Bowersock, Martyrdom and Rome, Cambridge,
Cambridge University Press, 1995, trad. fr. Rome et le martyre, Paris, Flammarion,
2002, p. 96.

73 Actes du martyre de saint Justin, 3,4.
76 G. W. Bowersock, Rome et le martyre, op. cit., p. 91-112.
77 J.-B. Gourinat, «Le Socrate d'Epictète», art. cit., p. 161.



JUSTIN DE NAPLOUSE DEVIENT JUSTIN MARTYR 141

ennemi personnel, Crescens78. Il se prépare à mourir: «être reconnu comme
chrétien est l'objet de ma prière et de tous mes efforts, je le confesse», écrit-il
dans son Apologie79, et il choisit la mort honorable et digne par excellence,
la mort du philosophe80. Il s'exprime avec la franchise socratique, défiant le

pouvoir public, sans le flatter, mais, comme le font les sages condamnés à

mort, il dévoile la nature potentiellement tyrannique de ce même pouvoir. Son
intention ne peut pas échapper aux interlocuteurs érudits, surtout à cause de

la reprise d'un topos philosophique fort répandu, notamment dans les milieux
stoïciens, et du défi lancé contre les motifs actuels de la propagande impériale81.
En même temps, il donne à la figure de Socrate un contenu nouveau, car il le
«rallie» à la doctrine chrétienne.

Il y a encore un autre élément qui me semble important. Jean-Baptiste
Gourinat montre que, dans les allusions au procès et à la mort de Socrate,

Epictète «développe plusieurs fois le thème d'une mission divine comparable à

un poste assigné à la guerre, mission à laquelle Socrate ne veut pas davantage
renoncer qu'il n'avait renoncé à son poste dans l'armée [...]. L'idée répétée

par Epictète, selon laquelle le procès est apparu à Socrate comme un signal de

la divinité que le temps était venu de mourir, montre que c'est bien de l'idée
qu'il était opportun de mourir qu'Epictète a tiré l'idée qu'il était opportun pour
Socrate de provoquer ses juges»82.

Frappé autrefois par la force des martyrs chrétiens, au point que leur
vue l'avait poussé à la conversion83, indigné par les épisodes survenus plus
récemment à Rome84, Justin a peut-être estimé que le moment était venu
d'accomplir une mission divine : rédiger un compte rendu de la vie et de la
doctrine chrétiennes, provoquer les juges en dévoilant la véritable source de

leur pouvoir et les inviter à se situer du bon côté, du côté du Bien. Quoi qu'il en
soit, qu'il atteigne ou non son but, il n'a rien à craindre, car ses juges peuvent
le tuer, mais non lui nuire85.

78 Justin, 2 Apologie 8 (3).
79 Justin, 2 Apologie 13,2.
80 Même si, bien évidemment, le mot philosophe revêt pour lui une autre

signification. Cf. G. Sterling, «Mors philosophi : The Death of Jesus in Luke», HTR 94
(2001), p. 383-402.

81 Cf. J. Geffcken, «Die christlichen Martyrien», Hermes 45 (1910), p. 481-505, à

propos de la conduite «philosophique» des martyrs.
82 J.-B. Gourinat, «Le Socrate d'Epictète», art. cit., p. 160. Cf. Epictète, Entretiens

111,23,21.
83 Justin, 2 Apologie 12,1.
84 Justin, 2 Apologie 1.
83 Je remercie infiniment M""' Lucie Kaennel d'avoir corrigé mon français.




	Justin de Naplouse devient Justin Martyr (I Apologie 2,4)

