Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 57 (2007)

Heft: 2: Justin Martyr : nouvelles hypothéses

Artikel: Justin de Naplouse devient Justin Martyr (I Apologie 2,4)
Autor: Aragione, Gabriella

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381740

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381740
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 139 (2007), P. 127-141

JUSTIN DE NAPLOUSE DEVIENT JUSTIN MARTYR
(I APOLOGIE 2,4)

GABRIELLA ARAGIONE

Résume

Dans son Apologie, Justin structure son discours selon un double plan: il
se prononce en faveur des chrétiens injustement hais, mais aussi, de maniere
plus personnelle, comme quelqu’un qui pressent I'approche de sa condam-
nation et s'y prépare en assumant le role du sage qui, sur le point de mourir,
Jfustige ['autorité politique, sans en craindre les conséquences. En recourant a
un topos littéraire trés connu dans [’Antiquité, Justin se «construity une image
de mort honorable au sein de sa communauté.

1. Introduction

Dans le deuxieme livre des Entretiens, Epictéte consacre une partie de son
enseignement a la question de 1’absence de trouble, 1’ataraxie. En s’adressant a
celui qui se prépare en vue d’un proces, il donne le conseil suivant:

Fais attention, toi qui vas comparaitre, & ce que tu veux sauvegarder et a quoi
tu veux aboutir. Veux-tu sauvegarder ta personne morale et la maintenir dans sa
condition naturelle ? A toi, deés lors, toute sécurité, toute facilité, nul ennui. Car,
si tu veux sauvegarder ce qui est en ton pouvoir et qui, par nature, est libre, et si
ces biens te suffisent, de quoi pourrais-tu encore te préoccuper ? [...] Mais si tu
veux sauvegarder aussi les choses extérieures, ton pauvre corps, ta petite fortune,
ta petite réputation, je n’ai qu’a te dire : eh bien ! Prépare-toi immédiatement et de
ton mieux ; de plus étudie le caractére du juge et ton adversaire : s’il faut embrasser
leurs genoux, embrasse-les ; s’il faut pleurer, pleure ; s’il faut gémir, gémis.'

Pour illustrer son affirmation, Epictéte évoque le procés le plus fameux de
I’ Antiquité :

Penses-tu que si Socrate avait voulu sauvegarder les biens extérieurs il aurait
comparu devant le tribunal et se serait exprimé ainsi : «Anytos et Mélétos peuvent
me tuer, mais non me nuire» ? Eiit-il été assez sot pour ne pas comprendre que cette
voie ne conduisait pas & ce but, mais ailleurs ? Qu’est-ce donc & dire s’il ne tient
aucun compte de ses juges et, de plus, se met a les provoquer ?°

U EPicTETE, Entretiens 11,2,1-4.9-11 (trad. J. Souilhé, Paris, Gallimard, 1949).
2 Ibid., 11,2,15-16.



128 GABRIELLA ARAGIONE
Le philosophe cite en outre le cas survenu a un de ses amis:

C’est comme mon ami Héraclite dans une petite affaire qu’il eut 2 Rhodes pour
un bout de champ. Il venait de prouver aux juges que sa cause était juste. Arrivant
a la péroraison, il leur dit : «Je ne vous adresserai pas de supplications, et je me
soucie peu également du verdict que vous allez prononcer : c’est vous, bien plus
que moi, qui étes mis en jugement». Il gita ainsi toute son affaire. A quoi bon ?
Contente-toi de supprimer les supplications sans ajouter : «et je ne vous adresse pas
de supplications», 2 moins qu’il n’y ait lieu de provoquer délibérément les juges,
comme ce fut le cas pour Socrate. Que si tu prépares une péroraison de ce genre,
pourquoi te présenter au tribunal, pourquoi obéir a la sommation de comparaitre ? 5i
tu tiens a étre crucifié, attends, et la croix viendra. Mais si la raison prescrit d’obéir
a la citation et de faire de son mieux pour étre persuasif, il faut agir en conséquence,
tout en sauvegardant ce qui est son bien propre.?

2. Justin, un provocateur ?

Autour de 150-155, un lettré originaire de la province de Syrie-Palestine
adresse un f1BAidiov a I’empereur Antonin le Pieux, a ses deux fils Marc Aurele
et Lucius Verus, au saint sénat et au peuple de Rome*. Il écrit une requéte en
faveur «des hommes de toute origine (Unep T®OV €k TavTog YEVOUG AVOpWTWY),
injustement hais et persécutés»’ ; et il le fait en son propre nom, puisque, lui
aussi, compte au nombre de ces personnes.

Imaginons que cet écrit ait été déposé, selon 1’'usage, au bureau impérial.
Voici ce que I’empereur — ou la personne préposée a cet effet — y aurait lu tout
au debut, juste apres I’adresse et le nom de 1’auteur:

Vous donc, partout, vous vous entendez appeler pieux et philosophes, gardiens de
la justice et amis de la culture ; mais si vous I’étes effectivement, cela apparaitra.
Car ce n’est pas pour vous flatter ni pour gagner vos bonnes grices que, par cet
écrit, nous nous adressons a vous, mais pour vous demander de prononcer votre
jugement au terme d’une enquéte exacte et rigoureuse, sans vous laisser dominer
par des préjugés, par le désir de plaire & des gens superstitieux ni par une précipi-
tation irréfléchie et de perfides rumeurs fortifiées par le temps, au risque de porter la
condamnation contre vous-mémes. Pour nous, en effet, nous savons ne pouvoir subir
de mal de la part de personne, si nous ne sommes pas convaincus d’avoir commis
quelque action criminelle, ou reconnus coupables ; quant & vous, vous pouvez nous
tuer ; nous nuire, non. °

> Ibid., 11, 2, 17-20.

4 Je garde ici les titres traditionnels / Apologie et 2 Apologie. Sur la question de la
datation, du type d’écrit, ainsi que pour le probléme de 'unité des deux Apologies, voir
P. L. Buck, «Justin Martyr’s Apologies : Their Number, Destination, and Form», JTS
54 (2003), p. 45-59 ; JustiN, Apologie pour les chrétiens. Introduction, texte critique,
traduction et notes par Ch. Munier, Paris, Cerf, 2006, p. 22-23 (nous citerons cette
traduction) ; JUuSTIN MARTYR, Apologie pour les chrétiens, Introduction, traduction et
commentaire par Ch. Munier, Paris, Cerf, 2006, p. 13-14.

3 JustiN, I Apologie 1,1.

¢ JustiN, I Apologie 2,2-4.



JUSTIN DE NAPLOUSE DEVIENT JUSTIN MARTYR 129

Si Justin avait I’intention de se concilier la bienveillance de I’empereur, eh
bien, pour le dire avec les mots d’Epictete, il «a gaté toute son affaire» ! Non
seulement il n’a pas supplié ses interlocuteurs, mais il a cité la célebre phrase
de Socrate et il y a de surcroit remplacé les noms des féroces accusateurs de
I’ Athénien par «vous», a savoir I’empereur et ses fils, le saint sénat et le peuple
romain.

Ce passage de Justin n’a pas manqué de retenir I’attention des spécialistes.
Luigi Alfonsi’” et Theofried Baumeister® ont en particulier le mérite d’avoir
repéré le milieu d’élaboration de cet apophtegme : la phrase «Anytos et Mélétos
peuvent me tuer, mais non me nuire» est une forme abrégée d’un extrait du
discours prononcé par Socrate dans I’Apologie platonicienne® et devenue
ensuite une expression proverbiale, répandue chez les cyniques et les stoiciens,
indiquant I'imperturbabilité du sage face a la mort. On la retrouve plusieurs
fois chez Epictéte ', mais aussi chez Plutarque" et Dion Cassius'2. L'expli-
cation communément admise est que Justin aurait hérité de 1’école stoicienne
la formulation précise et la signification morale de cette phrase, dans laquelle
le philosophe parle avec franchise (parrhésia) et est prét 2 mourir pour rendre
témoignage a la vérité .

Dans la présente contribution, j’aimerais ajouter un autre élément qui, me
semble-t-il, enrichit la portée du message de Justin, surtout si on le met en
relation avec des €événements contemporains, tels que certains épisodes de
condamnation des ennemis du pouvoir impérial et la construction de I’'idéologie

7 L. Avronsl, «Giustino, Apol. 1,2,4», VigChr 16 (1962), p. 77-78.

5 T. BAUMEISTER, «‘Anytos und Meletos kénnen mich zwar téten, schaden jedoch
kénnen sie mir nicht’. Platon, Apologie des Sokrates 30c/d bei Plutarch, Epiktet, Justin
Martyr und Clemens Alexandrinusy, dans Platonismus und Christentum. Festschrift fiir
Heinrich Ddrrie, éd. par H.-D. BLUME et F. ManN, Miinster, Aschendorft, 1983, p. 58-63.

® PraTON, Apologie de Socrate 30cd : «Je vous le déclare : si vous me condamnez
a mort, étant ce que je suis, ce n’est pas 4 moi que vous ferez le plus de tort, c’est a
vous-mémes. Pour moi, ni Mé¢létos, ni Anytos ne sauraient me nuire, si peu que ce soit.
Comment le pourraient-ils ? Aucun homme de valeur, a mon avis, ne peut étre lésé par
qui ne le vaut pas. Oh ! Sans doute, il est possible a un accusateur de me faire mourir
ou de m’exiler ou de me priver de mes droits civiques. Et lui, peut-étre, ou quelque
autre, se dit que ce sont 1a de grands malheurs. Moi, je ne le pense pas ; et je considere
comme bien plus ficheux de faire ce qu’il fait maintenant, quand il essaie de faire périr
un homme injustement. Cela étant, ce n’est pas moi, comme on pourrait le croire, que
je défends en ce moment ; tant s’en faut. C’est vous que je défends, car je crains qu’en
me condamnant vous ne vous rendiez coupables de mésestimer ce que la divinité vous a
donné» (trad. M. Croiset, Paris, Les Belles Lettres, 1966).

' EpicTeTE, Entretiens 129,18 ; 11,2,15 ; 111,23,21 ; Enchiridion 53,4. Cf. J.-B.
GourNAT, «Le Socrate d’Epictéte», Philosophie antique 1 (2001), p. 137-165, surtout
p. 149-150.

' PLUTARQUE, De la tranquillité de I'ame 17 (475e).

12 Dion Cassius, Histoire LXI11,15,4. )

'3 CH. SPANNEUT, Le stoicisme des Péres de ’Eglise. De Clément de Rome a Clément
d’Alexandrie, Paris, Seuil, 1957, p. 235-236, 243. Pour les autres occurrences de cette
phrase chez les auteurs chrétiens, voir Ch. Munier, dans JustiN MARTYR, Apologie, op.
cit, p. 110 sq.



130 GABRIELLA ARAGIONE

des empereurs «illuminés» (notamment les Antonins) contre les empereurs
«tyrans» (surtout Caligula, Néron, Domitien). J aimerais en effet montrer que
Justin structure son discours selon un double plan : il se prononce en faveur
de tout homme injustement hai (les chrétiens en général, dans une perspective
universelle), mais aussi, de maniere plus personnelle, comme quelqu’un qui
pressent 1’approche de sa condamnation et s’y prépare en assumant le rdle du
sage qui, sur le point de mourir, fustige I’autorité politique, sans craindre les
conséquences. En recourant a un fopos littéraire trés connu dans 1’ Antiquité,
Justin se «construit» une image de mort honorable au sein de sa communauté.

3. Les écrits De exitu illustrium virorum

Durant la dynastie des Julio-Claudiens, notamment a I’époque de Néron,
et encore des empereurs Flaviens, les intellectuels dissidents expriment leur
opposition a la politique impériale par leurs écrits (qui, aprés condamnation
de I’auteur, sont généralement briilés) '* ou par une conduite que les Romains
appellent secessio, a4 savoir une abstention de la vie publique (ce qui est
percu comme un manque de coopération et donc d’approbation du statu quo).
Appelés a rendre compte de leur conduite, d’ordinaire a la suite de la dénon-
ciation d’ennemis personnels '°, ces personnages, appartenant le plus souvent
aux milieux stoiciens, prononcent des discours décidément non flatteurs, dans
lesquels ils affichent un clair mépris pour la mort et pour celui qui I’a décrétée.
Leur modele est la fermeté de Socrate, dont ils se considerent les héritiers spiri-
tuels '%. Parfois ils sont condamnés a I’exil, comme Musonius Rufus'” ; parfois
ils doivent affronter la mort, comme Sénéque ou Thrasea Paetus'®. Leurs
discours ainsi que les récits des derniers instants de leur vie sont recueillis
dans des ouvrages dont il ne subsiste que quelques titres : Exitus occisorum
aut relegatorum a Nerone par C. Fannius, De exitu virorum illustrium (sous
Domitien) par Titinius Capiton, la Vie de Caton par Thrasea Paetus . C’est un

4 R. S. Rocers, «A Group of Domitianic Treason-Trials», CP 55 (1960), p. 19-23.

" Par exemple, Rubellius Plautus dénoncé par Tigellinus et Thrasea Paetus par
Capito Cossutianus. Voir J. M. C. Toynsek, «Dictators and Philosophers in the First
Century A.D.», GaR 13 (1944), p. 43-58.

16 R. MACMULLEN, Enemies of the Roman Order. Treason, Unrest, and Alienation in
the Empire, Cambridge (Mass.), Harvard University Press, 1966, surtout p. 46-94. Sur
la parrhésia, voir les superbes pages de Peter BRowN, méme si elles se référent & une
époque plus tardive, dans Power and Persuasion in Late Antiquity Towards a Christian
Empire, London, The University of Wisconsin Press, 1992, consulté dans la traduction
frangaise, Pouvoir et persuasion dans I’ Antiquité tardive. Vers un Empire chrétien, Paris,
Seuil, 1998, p. 91-102.

7 C. E. Lurz, «Musonius Rufus, ‘The Roman Socrates™», YCS 10 (1947), p. 3-30.

18 Ce qui nous intéresse ici n’est pas le déroulement historique des faits, mais
comment ils ont été rapportés, en particulier pour ce qui concerne la construction de
I’opposition entre le comportement de ’empereur (tyran) et celui du sage stoicien.

19 PLINE, Lettres V,5,3; VIII,12,4.



JUSTIN DE NAPLOUSE DEVIENT JUSTIN MARTYR 131

véritable genre littéraire qui, selon Alessandro Ronconi, se développe & partir
des laudationes funebres et qui se caractérise par une évidente intention politique
de propagande anti-monarchique *. Les personnages y sont «construits» selon
des ropoi, diffusés dans les écoles de rhétorique, ou puisent entre autres les
orateurs de la Seconde Sophistique, les historiens et les rhéteurs romains qui,
dans 1'état actuel de nos connaissances, représentent nos sources principales
sur le phénomene en question?'.

Je me bornerai a présenter un seul exemple qui me semble offrir maints
éléments utiles pour notre discours. En 66, le sénateur Thrasea Paetus, hostile
a la politique de Néron, dont il se distancie, est formellement accusé, entre
autres, d’éviter le serment solennel au début de 1’année, de ne pas immoler
de victimes pour le salut du prince (ou pour sa voix céleste !), de ne pas parti-
ciper aux séances du sénat. C’est 1a une sécession, commente 1’accusateur;
de surcroit, «il méprise la religion, il abroge les lois»*. Condamné a mort
pour crime de leése-majesté, Thrasea affronte le moment fatal a la maniere de
Socrate : s’étant entouré d’amis, qu’il exhorte a ne pas pleurer, il se fait ouvrir
les veines par son médecin et attend la mort, discutant de la nature de I’ame et
de sa séparation du corps. Le texte de Tacite s’interrompt malheureusement a
cet endroit, mais Thrasea Paetus passe a la postérité pour avoir fait preuve de
fermeté socratique **.

Dans le mémoire de défense envoyé a Néron, dans lequel ce dernier
s’attendait a trouver des expressions de soumission, I’empereur découvre en
revanche «le regard, la fierté et la franchise d’un innocent», et, saisi de peur,
fait convoquer le sénat®*. Dion Cassius ajoute un détail important. Thrasea
Paetus avait |I’habitude de déclarer : «Néron peut me tuer, me nuire non» .
La ressemblance avec le passage de Justin est frappante. Non seulement la
formulation de la phrase (¢ue Népwv anokteival pev duvartat, BAdpat 8¢ o)
est trés proche de celle de Justin (Opeic & dnokteival pev dvvacbe, PAdPat
0’ o0)?%, mais Thrasea/Dion, tout comme I’apologiste chrétien, la «person-
nalise».

2 A. Ronconl, «Exitus illustrium virorum», dans Ip., Da Lucrezio a Tacito. Letture

critiche, Firenze, Vallechi Editore, 1968, p. 206-236 (= Studi italiani di Filologia
Classica 17 [1940], p. 3-32).

2 lbid., p. 233.

2 Tacite, Annales XV1,22,1-3 (spernit religiones, abrogat leges).

* F. GaLTiER, «L’opposition symbolique des figures de Néron et Thrasea Paetus
(Annales XVI, 21-35)», dans Neronia VI. Rome a !'époque néronienne. Institutions et
vie politique, économie et société, vie intellectuelle, artistique et spirituelle, Actes du VI*
Colloque international de la SIEN (Rome, 19-23 mai 1999), éd. par J.-M. CRroOISILLE et
Y. PerriN, Bruxelles, Latomus, 2002, p. 312-321.

2 Tacite, Annales XV1,24,2.

> Dion Cassius, Histoire LXI1,15,4.

*® Cette ressemblance a déja été signalée par L. ALFonsI, «Giustinow, art. cit., p.78.



132 GABRIELLA ARAGIONE

4. La fermeté et la franchise du sage

L’analyse des autres sources qui reproduisent la phrase en question montre
que les narrateurs établissent, plus ou moins implicitement, une distinction
«qualitative» entre la personne qui I’énonce et son interlocuteur. Comme le
souligne F. Galtier a propos de Thrasea (mais je crois que cela vaut aussi pour
les autres cas semblables), «les deux personnages sont placés par 1’historien
[Tacite] sur deux poles presque symétriques : [...] d’un cot€, le sage affirmant
sa liberté par une conduite fondée sur la raison et conforme a sa doctrine, de
I’autre, le despote dominé par ses passions, aliéné et détruit par son pouvoir» *’.
La force du sage réside dans le fait qu’il est capable de distinguer entre ce qu’il
faut craindre et ce qu’il ne faut pas craindre. «Quand le tyran menace et me cite
en justice», demande Epictéte, «qui menace-t-il ? §’il dit : ‘Je te mettrai aux
fers’, je réponds : ‘Ce sont mes mains et mes pieds qu’il menace.” S’il dit : *Je
te ferai couper la téte’, je réponds : ‘c’est ma téte qu’il menace.” S’il dit : ‘Je
te ferai jeter en prison’, c’est ma misérable carcasse toute entiere’, et s’il me
menace de 1’exil, c’est la méme chose» **. Il conclut que les menaces des tyrans
ne [’atteignent en rien. Il existe en effet une loi divine, explique le philosophe,
en vertu de laquelle «ce qui est plus fort doit I’emporter toujours sur ce qui
est plus faible». Dix hommes sont plus forts qu’un seul, mais en quoi ? «Pour
mettre aux fers, pour tuer, pour emmener ol 1’'on veut, pour enlever les biens»,
mais en réalité ils sont plus faibles, car «lui a des jugements droits, et eux
non»%. Le corps de Socrate a été emmené et trainé dans la prison par des gens
plus forts ; on lui a donné de la cigué et son pauvre corps devait se refroidir,
mais «que dit-il, lui 7 *Anytos et Mélétos peuvent me tuer, mais non me nuire’
et encore : ‘Si cela plait a Dieu, qu’il en soit fait ainsi’*% *'. Celui, en effet, qui
a des jugements inférieurs ne peut pas triompher de celui qui est supérieur par
ses jugements.

C’est grace a cette supériorité que, selon Plutarque, le sage arrive a atteindre
la tranquillité de 1’ame : «il ne faut donc nullement humilier et rabaisser notre
nature, comme si elle n’avait en elle rien de fort, de permanent, de supérieur a la
Fortune ; [... Il faut] nous montrer ainsi impavides devant I’avenir et dire sans
crainte a la Fortune ce que Socrate, ayant 1’air de parler a ses accusateurs, disait
en effet a ses juges, qu’ Anytos et Mélétos pouvaient bien le tuer, mais non lui
causer du tort (¢ drokteival pév "Avutog kal MéAntoc duvavral, BAapar &

7 F. GALTIER, «L’opposition symbolique», art. cit., p. 321.
*® EpicTETE, Entretiens 1,29,5-6.

* [bid., 1,29,14-15.

30 Cf. Praton, Criton 43d.

31U EpICTETE, Entretiens 1,29,18-19.



JUSTIN DE NAPLOUSE DEVIENT JUSTIN MARTYR 133

o0 dvvavrai). La Fortune en effet peut nous frapper d’une maladie, nous ravir
nos richesses, nous calomnier aupres du peuple ou du tyran, mais elle ne peut
pas rendre lache, craintif, vil, vulgaire, envieux, ’homme brave, courageux,
magnanime, ni lui Gter ses dispositions intérieures dont la présence continuelle
est de plus grande utilité en face de la vie que celle du pilote en face de la
mer.»** Et un peu plus loin, il ajoute: «I’insensé se raccroche a son corps par
crainte de la mort, non par désir de vivre [...]. Mais celui qui a quelque idée de
la nature de I’ame et tient compte qu’au moment de la mort I’dme change pour
le mieux, ou du moins pour rien de pire, celui-la a en main un grand viatique de
sérénité devant la vie, ’assurance devant la mort.» ** Les biens extérieurs sont
transitoires et périssables ; le sage n’a pas peur de les perdre, il ne craint méme
pas la mort. C’est précisément dans cette circonstance que 1’homme de bien
révele sa supériorité et affronte avec fermeté son adversaire, qu’il se présente
sous les traits du tyran ou de n’importe quel revers de fortune, qu’il s’agisse
d’un adversaire au sens propre ou au sens figuré.

A partir de I’époque hellénistique, la formulation abrégée du passage
platonicien est désormais tellement connue qu’on peut la «décliner», sans pour
autant changer sa signification. Cette «souplesse» est confirmée par Philon
qui, dans son Quod omnis probus liber sit, raconte 1’épisode de la mort du
philosophe Anaxarque : condamné par le tyran a étre écrasé dans un mortier,
le philosophe lui riposte : «broie la peau (&okd¢) d’ Anaxarque, car, Anaxarque
lui-méme, tu ne pourras le broyer» **. Que cette phrase ait désormais acquis une
vie autonome, deux passages de Diogéne Laérce le montrent aussi. Le premier
reprend ’épisode qu’on vient de mentionner (jeté dans un mortier, mais «sans
se soucier de la torture, [Anaxarque] prononga ce mot célebre : ‘Broie le sac
(BVAakog) d’ Anaxarque ; mais Anaxarque, tu ne le broies pas’»)*. Le second
se référe a la mort de Zénon, que I’écrivain évoque ainsi : «Tu as été vaincu,
puisque le tyran t’a pris et t’a déchiqueté dans un mortier. Mais que dis-je ?
C’est ton corps, ce n’était pas toi» *.

De cette breve présentation, on peut déduire que la phrase en question
qualifie la nature du personnage qui la prononce : il s’agit d’une personnalité de
grande envergure, qui méprise les biens matériels et qui, faisant preuve d’une
véritable autonomie morale, reste toujours maitresse d’elle-méme. Lorsqu’elle
devient victime de la cruauté d’un tyran, cette personne ne craint pas la mort:
la liberté morale, la résistance face a la douleur, le mépris du corps, le dualisme

2 PLUTARQUE, De la tranquillité de ['ame 17 (475¢ [trad. J. Dumortier, Paris, Les
Belles Lettres, 1975]).

33 Ibid., 18 (476b).

3 PHILON, Quod omnis probus 109 (trad. M., Petit, Paris, Cerf, 1974). Cf. T. BAUMEISTER,
«Anytos und Meletos», art. cit., p. 59-60.

3 DioGeNE LAERCE, Vies 1X,59 (trad. J. Brunschwig, Paris, LGF, 1999).

% [bid., 1X,28. Voir aussi T. Doranpl, «De Zénon d’Elée a Anaxarque. Fortune d’un
topos littérairen, dans Ainsi parlent les Anciens. In Honorem Jean-Paul Dumont, €d. par
L. JERPHAGNON, J. LAGREE ET D. DELATTRE, [Lille], Presses Universitaires de Lille, 1994,
p. 27-37.



134 GABRIELLA ARAGIONE

ame / corps sont les themes qui expliquent la conduite des sages, selon les
différents auteurs et les courants philosophiques auxquels ils appartiennent.

Mais cette expression dit aussi quelque chose sur la nature (présumée) du
destinataire. Dans quels contextes en effet ces hommes osent-ils lever leur voix et
parler avec parrhésia 7 Quand et a qui disent-ils «Anytos et Mélétos peuvent me
tuer, mais non me nuire» ? Lorsqu’ils doivent affronter des situations accablantes
et lorsqu’ils sont en présence des tyrans, détenteurs illégitimes du pouvoir, qui, a
la maniere de brigands, n’hésitent pas a supprimer des innocents*".

S. Justin s’oppose-t-il aux tyrans ?

Examinant I'épisode du martyre de Ptolémée et des autres chrétiens par
Urbicus (2 Apologie 2), Elaine Pagels soutient que «the Christians know, Justin
explains, a terrible secret : that the power behind the magistrate’s demand — and,
in fact, behind all such imperial commands — is not divine but demonic. Justin
traces the sinister origin of this power back to the primordial fall of angels» **.
C’est justement par le biais du récit de la chute des anges que, d’apres Elaine
Pagels, Justin peut «indict the whole system of imperial power, and attack
the divine pantheon that supports it as a false government, a form of demonic
tyranny» *°. Convaincu de cette lecture de I’histoire de I’humanité, «Justin turns
abruptly from appeal to invective, challenging and defying nothing less than the
legitimacy of their power» **. En fait, la référence a I’eusebeia et la philosophia
des gouvernants me parait moins un appel a la piété et a la sagesse qu’une mise
a I’épreuve de ces qualités («Vous donc, partout, vous vous entendez appeler
pieux et philosophes, gardiens de la justice et amis de la culture ; mais si vous
1’étes effectivement, cela apparaitra»)*'.

Comme I’explique Fredouille, I'un des mots clés de I’Ecrit de Justin est
kpiog*: sur le modele de I'Apologie de Socrate, Justin demande un jugement
sur les chrétiens, selon une procédure correcte (les sujets présentent un compte
rendu irréprochable de leur vie et de leur doctrine ; les souverains rendent leur

37 J. M. C. TovynBEE, «Dictators and Philosophers», art. cit., p. 43-47. Sur la définition
des rois-tyrans comme des brigands, voir R. MAcMuLLEN, «The Roman Concept of the
Robber-Pretender», RIDA 10 (1963), p. 221-225.

3% E. PacgeLs, «Christian Apologists and the ‘Fall of the Angels’: An Attack on
Roman Imperial Power ?», HTR 78 (1985), p. 301-325 (cit. 302). Cf. aussi L. Buck,
«Justin Martyr’s Apologies», art. cit., surtout p. 56-57.

¥ E. PactLs, «Christian Apologists», art. cit., p. 301. Cf. aussi A. Y. Reep, «The
Trickery of the Fallen Angels and the Demonic Mimesis of the Divine : Aetiology, Demo-
nology, and Polemics in the Writings of Justin Martym, JECS 12 (2004), p. 141-171.

4 E. PaceLs, «Christian Apologists», art. cit., p. 305.

31 JustiN, 1 Apologie 2. Cf. H. H. HoLrFELDER, «EDoéBeia xal @ihooogia. Literarische
Einheit und politischer Kontext von Justins Apologie», ZNTW 68 (1977), p. 48-66, 213-251.

4 J.-Cl. FrepouiLLE, «De I’Apologie de Socrate aux Apologies de Justinn, in:
Hommages a René Braun, t. 11 : Autour de Tertullien, éd. par J. GRANAROLO, [Paris], Les
Belles Lettres, 1990, p. 1-22.



JUSTIN DE NAPLOUSE DEVIENT JUSTIN MARTYR 135

sentence). Justin se charge donc de rédiger une exposition de la conduite et de
la doctrine des chrétiens ; les empereurs, quant a eux, doivent se montrer de
bons juges*, «en se laissant diriger non point par la violence et la tyrannie mais
par la piété et la philosophie»**. Comment Justin s’acquitte-t-il de sa tache ?
En adoptant le role du sage qui «éduque» et fustige les puissants lorsqu’ils se
révelent incapables de se conduire selon la droite raisen.

A plusieurs reprises, tout au long de son Apologie, Justin affirme avoir
composé son ouviage pour que ses interlocuteurs apprennent, entre autres, la
vérité sur I’histoire du genre humain, empéché de lever les yeux vers le Dieu
véritable, car tiraillé par les démons : apres avoir ét€ expulsés par Dieu, les anges
déchus et les démons avaient compensé leur perte de pouvoir en s’acharnant sur
les hommes, devenus — par peur ou par faiblesse — leurs complices ; les démons
ne sont pas des gouverneurs légitimes (comme 1’étaient, avant la chute, les
anges auxquels Dieu avait confié «le soin de veiller sur les hommes et sur les
créatures qui sont sous le ciel» *°), mais des usurpateurs, des voleurs, et avec eux
les princes, s’ils ne se décident pas a changer de voie *. Justin s’efforce de leur
montrer que, aprés I’incarnation du Logos et apres la diffusion de son message
de salut a tous les hommes, sans distinction, rien n’est plus comme avant : tous
sont appelés a choisir entre le Bien et le Mal*’. Les autorités publiques ont pour
lui une plus haute responsabilité que les autres hommes, car «selon la valeur de
ses ceuvres, chacun subira le chatiment dans un feu éternel et a proportion des
pouvoirs qu’il aura re¢us de Dieu, il devra lui en rendre compte, comme le Christ
I’a indiqué en disant : ‘Celui a qui Dieu aura donné davantage, il lui sera aussi
demandé davantage en retour’ (cf. Lc 12,48)»*. L’ Apologiste se propose donc
de secouer les représentants du pouvoir impérial de leur torpeur intellectuelle :
«nous sommes convaincus, comme nous I’avons dit, que cela est I'ceuvre de
mauvais démons, qui exigent des sacrifices et des adorations de la part de ceux
qui ne vivent pas selon la raison, mais nous ne pouvons concevoir que vous, qui
aspirez a la piété et a la philosophie, agissiez au mépris de la raison» *°.

3 JusTiN, I Apologie 3,4 : «A nous donc de permettre a tous ’examen de notre vie
et de nos enseignements, afin de ne pas encourir nous-mémes, par notre faute, a la place
de ceux qui font profession d’ignorer ce qui nous concerne, le chitiment des fautes qu’ils
commettent dans leur aveuglement ; a vous de nous entendre, comme la raison I’exige,
et de vous montrer de bons juges.»

* Ibid., 3,2.

# JusTiN, 2 Apologie 4 (5),2.

* JustiN, I Apologie 5,1 : «Vous ne faites pas une enquéte approfondie sur nos
mises en accusation mais, poussés par une passion déraisonnable et sous le fouet de
mauvais démons, vous nous punissez, sans discernement, sans vous en faire scrupule.»

7 Ibid., 44,1 : «Ces enseignements, c’est le Saint Esprit prophétique qui nous les
donne quand, par ’intermédiaire de Moise, il fait dire a Dieu la parole suivante au
premier homme qu’il avait faconné : ‘Voici devant toi le bien et le mal (Dt 30,15) ;
choisis le bien’» et 10,3.

® Ibid., 17.4.

* Ibid., 12,5. Cf. aussi 12,11 : «Nous pourrions donc nous en tenir 1, sans rien
ajouter, conscients de réclamer justice et vérité, mais puisque nous savons qu’il n’est pas



136 GABRIELLA ARAGIONE

Justin n’est pas contre I’autorité politique en tant que telle*®, mais il est
convaincu qu’apres l’exposition de la vérité, les représentants du pouvoir
impérial n’ont plus aucune excuse®'. Les chrétiens sont pourchassés, hais et
condamnés a mort. L’ Apologiste doit donc élever sa voix contre les responsables
de cette haine : les démons qui tiennent en esclavage les hommes et leur capacité
de discernement, mais aussi Antonin, ses fils, le sénat et le peuple de Rome,
si, malgré son enseignement, ils perséverent dans leur mauvaise conduite,
C’est dans ce sens que, a mon avis, Justin parle en philosophe qui admoneste
les puissants, en s’exprimant avec la parrhésia qui convient a son role. Et il
le fait, me semble-t-il, en connaissance de cause, frappant les motifs actuels
de la propagande impériale. Si, en effet, la phrase énoncée au début de son
Apologie le qualifie comme le «Socrate» chrétien, alors la personne a laquelle
I’affirmation est adressée se qualifie comme un tyran ou, au moins, comme
quelqu’un qui risque de se conduire en tyran.

Lorsque Justin affirme : «quand ils sacrifient la vérité a ’opinion, le pouvoir
des princes équivaut a celui de brigands dans un désert (Anotai €v épnuig)» *,
ou encore: «vous paraissez craindre que tout le monde pratique la justice et
que vous ne trouviez plus personne a punir ; pareille attitude conviendrait a
des bourreaux mais nullement a des princes pleins de bonté» ™, il est en train
de lancer un véritable défi. Si I’empereur permet que des innocents soient tués,
non seulement il ne remplit pas son réle de bon juge, mais il se conduit en
«tyran», comme Néron, persécuteur entre autres de Musonius Rufus que — et
ce n’est certainement pas un hasard — Justin rappelle en 2 Apologie 7 (8),1%.
Il est certes frappant que le «Socrate» romain, le maitre d’Epictéte, a son tour
maitre de Marc-Aurele, ait été cité comme exemple. L’étonnement augmente
si 'on consideére que les Antonins voulaient officiellement se démarquer
des empereurs tyrans du passé (plus ou moins récent) par une politique de
restauration, un retour au Principat d’Auguste, grice a la récupération des
institutions traditionnelles, I’élaboration d’une propagande exaltant les vertus

facile de transformer en peu de mots un esprit possédé par ’ignorance, nous avons pris &
ceeur d’insister quelque peu, afin de convaincre les amis de la vérité, sachant qu’il n’est
pas impossible de dissiper 1’ignorance quand on a exposé la vérité.»

30 Cf. par exemple, / Apologie 17,3 : «nous vous obéissons avec joie, car nous vous
reconnaissons comme les rois et les chefs des hommes et nous demandons dans nos priéres
qu’avec la puissance souveraine on puisse aussi trouver en vous la saine raison.»

U Ibid., 8,1.

2 Jbid., 14,1: «Prenez garde, en effet, nous vous en avertissons, que les démons,
que nous avons accusés d’emblée, ne vous dupent et ne vous détournent de nous lire
jusqu’au bout et de comprendre ce que nous disons : ils s’efforcent de faire de vous leurs
esclaves et leurs serviteurs.»

33 Ibid., 12,6. Cf. R. MacMuLLen, «The Roman Concept of the Robber-Pretender»,
art. cit., 222.

¥ Justing I Apologie 12 4.

% Le couple modele de Socrate et Musonius est mentionné aussi par ORIGENE,
Contre Celse 111,66.



JUSTIN DE NAPLOUSE DEVIENT JUSTIN MARTYR 137

des princes et la construction de I'idéologie des empereurs «illuminés» *.
Quelques années plus tard, Marc-Aurele exprimera sa reconnaissance a 1’égard
de ceux qui lui ont appris I’amour pour la famille, la vérité et la justice, ainsi
que pour Thrasea, Helvidius, Cato et Brutus, les personnages «martyrs» des
idéaux républicains, les héros de la lutte contre la tyrannie, condamnés a mort
par ses prédécesseurs”’. Ainsi, durant le regne «tempéré» des Antonins, les
citoyens devaient avoir la sensation de pouvoir penser et agir librement, sans
craindre de tomber a tout moment sous le coup de la loi de lése-majesté >®. Or,
il me semble que Justin veut mettre a I’épreuve ces principes de 1’'idéologie
impériale: a considérer les faits — dit-il —, la piété et la sagesse louées dans
tout I’Empire ne sont, pour I’instant, que des mots vides, car, dans la pratique,
les persécutions des chrétiens, des gens justes et innocents, témoignent que les
princes agissent Pig (par la force) et tupavvid (en tyran)>’.

Justin écrit sa requéte pour la cause chrétienne, mais il n’est pas un simple
porte-parole. Il a dii peser le pour et le contre de son initiative ; il a dii mettre
en compte |’éventualité de sa mort. D’ailleurs, lorsqu’il affirme : «étre reconnu
comme chrétien est I’objet de ma priére et de tous mes efforts, je le confesse» %,
n’est-ce pas une autodénonciation, étant donné que, comme il le reconnait lui-
méme, le nomen christianum suffit a le faire condamner ?

6. La mort volontaire

L’Apologiste raconte qu’a Rome, aprés I’arrestation d’un maitre chrétien,
nommeé Ptolémée, un certain Lucius, ayant appris le fait, se présente aupres du
magistrat Urbicus et lui reproche avec «franchise» 1’iniquité de sa sentence,
en provoquant ainsi sa propre condamnation. Mais le chrétien est heureux de
laisser les mauvais maitres de ce monde pour pouvoir rejoindre le Pére et le Roi
des cieux ®'. L'initiative de Lucius, suivi bientdt par un autre chrétien, la protes-
tation contre 1’autorité politique, I’autodénonciation n’équivalent-elles pas a
une volonté de mort ? C’est une objection que Justin a a ’esprit. Il remarque
en effet que quelqu’un pourrait dire : «donnez-vous donc tous la mort a vous-
mémes et allez-vous-en aupres de votre dieu, sans nous causer d’embarras» .
Quelle signification faut-il donner a cette phrase ? Peut-on vraiment I’inter-
préter dans le sens : «tuez-vous et laissez-nous tranquilles» ? Pas tout a fait.

% L. Homo, Le siécle d’or de I'Empire romain, Paris, Fayard, 1947, p. 108-127 ;
J.BERANGER, Recherches sur ['aspect idéologique du Principat, Basel, Friedrich
Reinhardt, 1953, p. 137-284.

37 MARC AURELE, Pensées [,14.

38 J.-P. MARTIN, Le siécle des Antonins, Paris, PU.F., 1977, p. 9-10.

*® Cf. JustiN, [ Apologie 3,2.

80 JusTiN, 2 Apologie 13,2 : XproTiavog evpeBival kal eDXOUEVOC KT TAUUAXWE
aywvi{OUEVOG OHOAOYR.

¢ JusTiN, 2 Apologie 2,15-20.

2 Jbid., 3 (4),1.



138 GABRIELLA ARAGIONE

Dans le monde antique, le suicide est un acte condamné, sur le plan
tant moral que religieux. Il n’existe méme pas de terme spécifique : le mot
suicidium n’apparait qu’au xvir° siecle ; les anciens employaient des expres-
sions indiquant la volonté de se donner la mort®. Au II° siécle apr. J.-C., les
jurisconsultes énumerent les cas ou le suicide peut étre toléré, faute de quoi on
procédait a la confiscation des biens du défunt et donc a la ruine économique de
la famille entiere. Sous I’influence de la philosophie stoicienne, qui accepte, voire
encourage, le suicide en certaines circonstances, le droit romain admet un grand
nombre de motifs. J’en cite deux : le taedium vitae, le dégoiit de la vie a cause de
situations pénibles, telles que la maladie, le chagrin, la pauvreté, et la iactatio, la
recherche d’une fin édifiante, comme celle pratiquée par les philosophes®.

Un type de mors voluntaria qui devient emblématique est celle de caractere
idéologique, répandue parmi les personnages de haut rang durant les deux
premiers siecles de I’Empire. Dans ce cas, la mort «librement consentie,
imposée ou non, s’élevait contre la tyrannie d’'un homme qui compromettait
par ses agissements le nouveau régime établi par Auguste, qui devait apporter
le bonheur non seulement & Rome, mais au monde entier, et la fonction méme
du rex justus qui devait veiller sur ce bonheur. Par leur renoncement volontaire
a la vie, ils réclamaient en silence la liberté du citoyen désormais étouffée par
le despotisme d’un Maitre du monde qui, a leurs yeux, mettait en péril la Res
publica elle-méme» %,

Reprenons I’ épisode de Thrasea Paetus. Un deuxiéme accusateur, Marcellus,
décrit ainsi la conduite du sénateur :

Etait-ce la paix répandue dans le monde entier ou des victoires remportées sans
pertes pour les armées qui lui déplaisaient ? Un homme que le bonheur public
attristait, qui considérait comme un désert les places, les théétres et les temples, qui
faisait planer la menace de son exil, ne devait pas obtenir du sénat le succes de ses
basses intrigues. Il ne reconnaissait ni les décrets rendus ici, ni les magistratures,
ni la ville de Rome. Qu’il rompit, en cessant de vivre, avec une cité rejetée depuis
longtemps de son cceur et maintenant méme de sa vue !%

Ce reproche, commente Galtier, «est répété plusieurs fois par I’accusation :
ainsi le fait de refuser d’assister aux cérémonies publiques et religieuses fonde
les imputations de secessio et d’impietas mais transforme également Thrasea
en une sorte d’ennemi de I’humanité en général, incapable de se conformer aux
régles de la communauté et condamné pour cela a en étre séparé»®’. Thrasea
est effectivement condamné a mort, mais avant I’exécution de la peine, il se

& Y. Grist, Le suicide dans la Rome antigue, Montréal-Paris, Bellarmin-Les Belles
Lettres, 1982, p. 21-28. Dans notre texte, 1’expression £€autoU¢ QovEVELV pourrait bien
correspondre au latin se ipsum inter-ficere.

8 Jbid., p. 260-263. Cf. aussi T. HiLL, Ambitiosa mors. Suicide and Self in Roman
Thought and Literature, New York-London, Routledge, 2004.

% Y. GRISE, Le suicide, op. cit., p. 82.

% TacITE, Annales XV1,28.3.

" F. GALTIER, «L’opposition symbolique», art. cit., p. 317.



JUSTIN DE NAPLOUSE DEVIENT JUSTIN MARTYR 139

fait ouvrir les veines, entouré de ses amis et de ses proches. Il choisit une mort
«socratique», cohérente avec ses pensées et ses paroles. Ceux qui sont déja
séparés et qui sont de toute facon destinés a étre condamnés a mort choisissent
la liberté morale par un acte volontaire de mort.

Aux yeux des habitants de I’Empire, les chrétiens semblent pratiquer des
formes semblables de secessio et d’impietas®. Et donc, «qu'ils se doninent la
mort pour rejoindre leur dieu», qu’ils adoptent une conclusion cohérente avec
leur conception de la vie. Cependant, pour un chrétien, explique Justin, cette
conclusion est inacceptable. Dieu a créé le monde pour le genre humain et
«Si nous nous donnons tous la mort, nous serons responsables, pour autant
qu’il dépend de nous, de ce que plus personne ne naitra et ne sera instruit dans
les enseignements divins et méme que le genre humain cessera d’exister ; en
agissant de la sorte nous irions nous aussi contre la volonté de Dieu»®. Le
chrétien ne peut pas choisir la mort volontaire, car il se soustrairait a 1’ordre
divin, mais il peut exprimer avec «franchise» son refus des «tyrans» de ce
monde (a savoir son refus des dieux-démons) en sachant que ce comportement
I’amenera a la mort.

Par la parrhésia et le suicide (imposé ou non) le sage du monde gréco-
romain accomplit la manifestation extréme de sa supériorité, en méprisant les
biens matériels, son corps, la mort et celui qui I’a infligée ™ ; par le témoignage
de sa foi et I’endurance des persécutions, le chrétien proclame son mépris des
biens d’ici-bas et de la mort”'. Les deux savent que leur cohérence les amenera
a la fin de leurs jours; les deux prennent comme modele la fermeté et la
franchise de Socrate, mais avec une différence importante : alors que le premier
se considere comme 1’héritier spirituel de 1’Athénien, le second renverse en
quelque sorte le rapport et voit Socrate comme un chrétien ante litteram™.
En outre, souligne Justin, «personne ne s’est laissé persuader par Socrate de

% Je me suis occupée de ce sujet dans ma these de doctorat (Nomos basileus.
Les débats sur la loi dans le christianisme aux I et IIFF siécles), qui va paraitre
prochainement.

8 Justiy, 2 Apologie 3 (4),3.

™ M. GriffiN, «Philosophy, Cato, and Roman Suicide, I», Greece & Rome 33
(1986), p. 64-77.

™ Cela, bien entendu, ne veut pas dire recherche du martyre, qui était toutefois
professée dans certains courants chrétiens.

> De nombreuses études ont été consacrées a la place de Socrate dans la pensée
chrétienne des premiers siécles : A. HARNACK, Sokrates und die alte Kirche, Berlin,
Schade, 1900; J. GEFFCKEN, Sokrates und das alte Christentum, Heidelberg, Winter,
1908 ; E. BEnz, «Christus und Sokrates in der alten Kirche (Ein Beitrag zum altkirchlichen
Verstindnis des Martyrers und des Martyriums)», ZNW 43 (1950-1951), p. 195-224;
A.-M. MALINGREY, «Le personnage de Socrate chez quelques auteurs chrétiens du IV*
siécle», dans Forma Futuri. Studi in onore del Cardinale M. Pellegrino, Torino, Bottega
d’Erasmo, 1975, p. 159-178 ; O. SKARSAUNE, «Judaism and Hellenism in Justin Martyr,
Elucidated from His Portrait of Socrates», Geschichte, Tradition, Reflexion. Festschrift
fiir Martin Hengel zum 70. Geburtstag, 111, Friihes Christentum, éd. par. H. LiCHTEN-
BERGER, Tiibingen, Mohr, 1996, p. 585-611.



140 GABRIELLA ARAGIONE

mourir pour cette doctrine, mais le Christ — que méme Socrate a connu partiel-
lement (car il était et il est le Logos, celui qui est présent en tout homme, qui
a prédit I’avenir par les prophetes et par lui-méme, lorsqu’il a revétu notre
nature soumise a la souffrance et nous a donné cet enseignement) —, ce ne sont
pas seulement des philosophes et des lettrés, mais aussi des artisans et des
gens sans aucune instruction, qui se sont laissés persuader par lui de mépriser
I’opinion, la crainte et la mort, puisqu’il est puissance du Pere ineffable et non
point réceptacle d’une humaine raison» .

Sil’onaccepte la définition que Durkheim donne du suicide {«tout cas de mori
qui résulte directement ou indirectement d’un acte positif ou négatif accompli
par la victime elle-méme et qu’elle savait devoir produire ce résultat»)™, on
pourrait en conclure que, pour les chrétiens, le martyre «remplace» le suicide
stoicien, en tant que mort honorable et cohérente avec leur vision de la vie.

7. Conclusion

Entre 163 et 168, Justin doit répondre de ses convictions face a I’autorité
publique. A la question du préfet «es-tu chrétien ?», Justin affirme «oui, je suis
chrétien»”. Tout comme ses compagnons, ainsi que d’autres chrétiens avant
et apres lui, Justin confesse sa foi en Dieu jusqu’a ses extrémes conséquences.
L’obstination dont les chrétiens faisaient preuve et qui frappait négativement
les autorités et les intellectuels, comme Tacite, ﬁpictéte, Marc-Aurele, a
-effectivement rendu trés floue la frontiére entre martyre et suicide . Justin
semble en étre conscient et explique cette apparente contradiction entre le refus
du suicide et la nécessit€ de témoigner sa foi. Justin est un maitre, un «philosophe»
itinérant, qui est engagé non seulement dans sa profession de didascale de la
doctrine chrétienne, mais aussi dans la lutte contre les démons. Il les combat par
son enseignement et par ses écrits. Il les déniche dans les doctrines hérétiques,
parmi les faux philosophes, derriere les sentences des autorités politiques. Pour
ce faire, il reprend I’'image traditionnelle de Socrate, comme celui qui éduque et
rend meilleurs ceux qui I’écoutent, «en les purgeant de leurs fausses opinions et
en les conduisant a réformer leurs opinions et leurs meeurs» 7.

Mais il sait que t6t ou tard il sera amené au tribunal. Lui aussi, il sera
victime des intrigues des tyrans de ce monde qui se serviront peut-étre de son

 JustiN, 2 Apologie 10,8.

" E. DURKHEM, Le suicide, Paris, P.U.F., 1981, p. 5. Cf. A. J. DroGE et J. D. TABOR,
A Noble Death. Suicide and Martyrdom among Christians and Jews in Antiquity, San
Francisco, Harper, 1992, p. 8-11 et G. W. Bowersock, Martyrdom and Rome, Cambridge,
Cambridge University Press, 1995, trad. fr. Rome et le martyre, Paris, Flammarion,
2002, p. 96.

3 Actes du martyre de saint Justin, 3,4.

* G. W. Bowersock, Rome et le martyre, op. cit., p. 91-112.

77 J.-B. Gourmar, «Le Socrate d’Epictéte», art. cit., p. 161.



JUSTIN DE NAPLOUSE DEVIENT JUSTIN MARTYR 141

ennemi personnel, Crescens’®. Il se prépare a mourir: «étre reconnu comme
chrétien est I’objet de ma priere et de tous mes efforts, je le confesse», écrit-il
dans son Apologie™, et il choisit la mort honorable et digne par excellence,
la mort du philosophe®. Il s’exprime avec la franchise socratique, défiant le
pouvoir public, sans le flatter, mais, comme le font les sages condamnés a
mort, il dévoile la nature potentiellement tyrannique de ce méme pouvoir. Son
intention ne peut pas échapper aux interlocuteurs érudits, surtout a cause de
la reprise d’un topos philosophique fort répandu, notamment dans les milieux
stoiciens, et du défi lancé contre les motifs actuels de la propagande impériale®'.
En méme temps, il donne a la figure de Socrate un contenu nouveau, car il le
«rallie» a la doctrine chrétienne.

Il y a encore un autre élément qui me semble important. Jean-Baptiste
Gourinat montre que, dans les allusions au proces et a la mort de Socrate,
Epictéte «développe plusieurs fois le theme d’une mission divine comparable 2
un poste assigné a la guerre, mission a laquelle Socrate ne veut pas davantage
renoncer qu’il n’avait renoncé a son poste dans I’armée [...]. L’idée répétée
par Epictéte, selon laquelle le procés est apparu & Socrate comme un signal de
la divinité que le temps était venu de mourir, montre que c’est bien de 1'idée
qu’il était opportun de mourir qu’Epictéte a tiré I'idée qu’il était opportun pour
Socrate de provoquer ses juges» *.

Frappé autrefois par la force des martyrs chrétiens, au point que leur
vue 1’avait poussé a la conversion®, indigné par les épisodes survenus plus
récemment 2 Rome®, Justin a peut-&tre estimé que le moment était venu
d’accomplir une mission divine : rédiger un compte rendu de la vie et de la
doctrine chrétiennes, provoquer les juges en dévoilant la véritable source de
leur pouvorr et les inviter a se situer du bon c6té, du c6té du Bien. Quoi qu’il en
soit, qu’il atteigne ou non son but, il n’a rien a craindre, car ses juges peuvent
le tuer, mais non lui nuire ®.

8 JusTiN, 2 Apologie 8 (3).

™ JusTiN, 2 Apologie 13,2.

¥ Méme si, bien évidemment, le mot philosophe revét pour lui une autre signi-
fication. Cf. G. STERLING, «Mors philosophi : The Death of Jesus in Luke», HTR 94
(2001), p. 383-402.

81 Cf. J. GeFrcken, «Die christlichen Martyrien», Hermes 45 (1910), p. 481-505, a
propos de la conduite «philosophique» des martyrs.

2 J-B. Gourat, «Le Socrate d’Epictéte», art. cit., p. 160. Cf. EpicTiTE, Entretiens
[11,23,21.

85 JusTiN, 2 Apologie 12,1.

8 JusTiN, 2 Apologie 1.

85 Je remercie infiniment M™ Lucie Kaennel d’avoir corrigé mon frangais.






	Justin de Naplouse devient Justin Martyr (I Apologie 2,4)

