
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 57 (2007)

Heft: 2: Justin Martyr : nouvelles hypothèses

Artikel: Comment Justin a-t-il acquis sa connaissance exceptionnelle des
exégèses juives?

Autor: Bobichon, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381739

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381739
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 139 (2007), P. 101-126

COMMENT JUSTIN A-T-IL ACQUIS SA CONNAISSANCE

EXCEPTIONNELLE DES EXÉGÈSES JUIVES

Philippe Bobichon

Résumé

Dans son Dialogue avec Tryphon, Justin mentionne de nombreuses exégèses,

croyances et pratiques juives explicitement présentées comme contemporaines.
É 'hypothèse généralement admise selon laquelle il aurait tiré ces informations
d'un ou plusieurs écrit(s) antérieur(s) ne résistepas à l'examen: la comparaison
avec différentes sources anciennes — littérature judéo-hellénistique, écrits
intertestamentaires et écrits de Qumran, Nouveau Testament et littérature chrétienne
des premiers siècles -fait ressortir la spécificité de Justin en ce domaine. Ées

rapprochements avec la littérature rabbinique montrent en revanche que ce que
Justin rapporte est presque toujours attribué, dans le Talmud et le Midrash, à
des rabbins palestiniens des IIe et IIIe siècles. Il y a donc tout lieu de croire que
l'information de l'apologiste est de première main.

1. Introduction

Dans les premiers chapitres de son Dialogue avec Tiyphon, Justin ' évoque
son cheminement intellectuel auprès d'un maître stoïcien, d'un péripatéticien,

1 Éditions récentes de ses œuvres: A. Wartelle, Saint Justin. Apologies, Paris,
Etudes augustiniennes, 1987; C. Munier, Saint Justin. Apologie pour les chrétiens,
Editions universitaires de Fribourg [Suisse], 1995; Id., Justin. Apologie pour les
chrétiens, Paris, Cerf, 2006 (Introduction, texte critique, traduction et notes) et Justin
Martyr. Apologie pour les chrétiens (Introduction, traduction et commentaire), Paris,
Cerf, 2006 ; G. Archambault, Justin Martyr. Dialogue avec Tryphon, Paris, Picard et
fils, 1909; P. Bobichon, Justin Martyr. Dialogue avec Tryphon, Éditions universitaires
de Fribourg [Suisse], 2003. Pour des raisons de contenu et de forme, l'attribution à

Justin d'un ouvrage intitulé De resurrectione (flepi àvccardcsEcoç.) n'est plus admise
aujourd'hui. Voir A. Wartelle, «Saint Justin: De la résurrection», Bulletin de
l'Association Guillaume Budé, 1993/1, p. 66-82 (traduction française, commentaires; texte

grec et traduction latine : PG VI, 974-1024 ; A. D'Anna, Pseudo-Giustino Sulla
resurrezione. Discorso cristiano del IIsecolo, Brescia, Morcelliana, 2001 (édition critique des

fragments suivie d'une étude d'ensemble sur le texte et son auteur); M.Heimoartner,
PseudoJustin. Über die Auferstehung (Text und Studie), Berlin, New York, W. de

Gruyter, 2001 (texte, traduction, commentaire); P. Bobichon, «Justin Martyr: étude

stylistique du Dialogue avec Tryphon suivie d'une comparaison avec l'Apologie et le
De resurrectione», Recherches augustiniennes et patristiques 34, 2005, p. 1-61. Pour le

Dialogue avec Tryphon, les références données ci-dessous renvoient à notre édition.



102 PHILIPPE BOBICHON

d'un pythagoricien et d'un platonicien (Dial. 2,1-6). Ce prologue comporte
vraisemblablement une certaine part de fiction, mais il n'est pas dénué de valeur

autobiographique: il permet de comprendre d'où proviennent les connaissances

de l'apologiste en matière de culture païenne. Justin ne nous dit rien ou

presque rien, en revanche, sur les voies par lesquelles il a acquis une familiarité
plus impressionnante encore - car elle est exceptionnelle dans la littérature
chrétienne des premiers siècles - avec les exégèses juives et les méthodes qui
les fondent. Cette dimension de son savoir est demeurée aussi négligée que la

partie de son œuvre où elle se manifeste. L'image du «philosophe chrétien»

que véhiculent l'Apologie, l'introduction au Dialogue, et une certaine tradition
qui s'appuie presque exclusivement sur ces parties de l'œuvre justinienne,
ne suffisent plus pour appréhender la personne et la pensée de Justin. Il faut
aussi prendre en compte tout l'entretien avec Tryphon qui demeure - faut-il le

rappeler - la plus grande partie de son œuvre authentique.

2. Hypothèses proposées sur les sources de Justin

Cet entretien est une longue exégèse contradictoire de l'Ancien Testament, en

sorte que bien des affirmations de l'apologiste peuvent être interprétées comme la

contestation implicite d'une exégèse juive. Pour la clarté de l'exposé, toutefois,
nous ne retiendrons ici que les exégèses juives explicitement présentées comme
telles. Elles sont en nombre suffisant pour servir de base à notre enquête.

Quelles sont les sources de Justin en pareil cas En l'absence d'éléments
décisifs, dans l'œuvre conservée, pour répondre à cette question, l'utilisation
d'écrits antérieurs est l'hypothèse la plus communément admise. François
Sagnard et Pierre Nautin2 ont évoqué le Dialogue de Jason et Papiscus,
aujourd'hui perdu3, d'Ariston de Pella; Franz Overbeck une tradition
lucanienne4; Jean Daniélou des sources judéo-chrétiennes5; Oscar Skarsaune des

2 F. Sagnard, «Y a-t-il un plan du Dialogue avec Tryphon ?», in: Mélanges
J. de Ghellinck 1, Gembloux 1951, p. 171-182 (résumé et critique in: G. Otranto,
«Lo svilluppo della similitudine nella struttura del Dialogo con Trifone di Giustino»,
VetChr 11, 1974. p. 88); P. Nautin, Annuaire de l'École Pratique des Hautes études,
1967/68, Paris, p. 162-167.

3 II pourrait avoir été utilisé par Maxime De Turin, dans son Contra Judaeos (PL
57, 736 sq.). Cf. F. C. Conybeare, The Dialogues of Athanasius and Zacchaeus and
of Timothy and Aquila, Oxford, Clarendon Press, 1898. p. xlii-xlvii et O. Skarsaune,
The Prooffrom Prophecy. A Study in Justin Martyr's Proof-text Tradition. Text-type,
Provenance, Theological Profile, Leyde, Brill, 1987, p. 234.

4 F. Overbeck, «Über das Verhältnis Justins des Märtyrers zur Apostelgeschichte»,
Zeitschrift für wissenschaftliche Theologie 15 (1878), p. 305-349. Voir encore, plus
récemment, J. C. O'Neill, The Theology of Acts in its Historical Setting, Londres,
S.P.C.K., 1961 (en part, les p. 10-53) etN. Hyldahl, Philosophie und Christentum. Eine
Interpretation der Einleitung zum Dialog Justins, Copenhague, 1966, p. 261-272.

5 J. Daniélou, Théologie du Judéo-Christianisme, Paris, Cerf, 19912, p. 53.



CONNAISSANCE EXCEPTIONNELLE DES EXEGESES JUIVES 103

sources chrétiennes à caractère missionnaire d'inspiration judéo-chrétienne6.
Plus récemment, Timothy Horner a défendu la thèse selon laquelle le Dialogue
serait basé sur un écrit juif de controverse antérieur, et tenté de reconstituer ce

«Trypho text» que Justin aurait très maladroitement utilisé, faute de l'avoir
compris...7 Dans ces différentes études, la distinction entre sources juives,
judéo-chrétiennes et chrétiennes n'est pas toujours clairement établie. Il en va
de même pour la distinction entre les sources scripturaires de Justin et celles

qui, peut-être, lui ont inspiré ses commentaires. Les théories défendues par leurs

auteurs reposent plus ou moins clairement sur l'idée qu'en matière d'exégèse

juive, Justin nous transmet des informations de seconde main, que la démarche

adoptée dans le Dialogue n'est pas originale, et que l'entretien dont elle rend

compte est en grande partie ou presque totalement fictif.

3. Exégèses, croyances et pratiques «juives»
mentionnées dans le Dialogue avec Tryphon

Le Dialogue avec Tryphon comporte trente-quatre exégèses explicitement
présentées comme juives, auxquelles s'ajoutent quinze références à des

pratiques ou des croyances juives8. Celles-ci sont rapportées par Tryphon9,

par ses compagnons10 et/ou par Justin. Lorsque c'est Justin qui parle, il utilise
le pronom personnel de deuxième personne du singulier (tu)11, et beaucoup

plus souvent la deuxième personne du pluriel (vous)12 dans des formules qui

6 O. Skarsaune, The Prooffrom Prophecy: résumé des conclusions aux p. 425-434.
7 T. J. Horner, Listening to Trypho. Justin Martyr's Dialogue Reconsidered,

Louvain-Paris-Sterling, Virginia, Peeters, 2001.
8 Liste en fin de développement, p. 123-126.
9 Dial. 8,3-4; 10,3; 20,2; 32,1; 38,1; 46,4; 49,1; 55.1-2; 56 (passim); 57,1-3;

60 (passim); 67,1 ; 74,1 ; 77,1 ; 79,1 ; 90, 1. Tryphon utilise généralement le pronom
personnel «nous», qui semble renvoyer à l'ensemble des juifs autant qu'à lui même et à

ses compagnons. En Dial. 38,1, c'est lui (et non Justin, comme partout ailleurs) qui fait
référence aux «didascales» [juifs].

10 Dial. 56.3 («ils») ; 56,13 («le quatrième de ceux qui étaient restés avec Tryphon») ;

94, 4 («le second de ceux qui étaient venus le deuxième jour») ; 122,4 («quelques-uns
parmi ceux qui étaient venus le second joun>); cf. 85,6 («Mnaseas»).

" Dial. 113,2 («Tu te livres, en revanche, à de théologiques spéculations pour
expliquer pourquoi...»).

''- Dial. 20,2; 32,4; 33,1; 34,1.2; 43,8 («vous et vos didascales»); 44,1; 52,3;
56,15 ; 62,3 («ce que vous appelez 'secte', ou ses didascales») ; 64,5 ; 71,3 («vous
comme on vous l'a enseigné»); 85,3 («vous»; «vos conjureurs»); 96,2 («vous-mêmes,
dans vos synagogues»): 97,4; 110,6; 117,2; 117,4 («vous et vos didascales»); 120,4;
122, 1.2; 123,2; 135,5; 137,3; 138,3; 141,2 («vous comme quelques autres encore
qui partagent sur ce point les mêmes opinions»); 141,4 («ceux de votre race»). Dans la

plupart des cas, le pronom renvoie indifféremment à l'ensemble des juifs et aux
interlocuteurs de Justin (Tryphon et ses compagnons, le plus souvent anonymes). En Dial. 90,5
(combat contre Amalek), l'exégèse juive est rapportée sans attribution: «Ce n'est pas

parce que Moïse priait ainsi que le peuple gagnait l'avantage».



104 PHILIPPE BOBICHON

associent étroitement, parfois, ses interlocuteurs, ceux qu'ils représentent, et
leurs maîtres communs. Si l'on en croit Justin, ce qui est ainsi rapporté recueille
l'adhésion de tous les juifs, mais il arrive aussi que l'apologiste évoque, sur
certains points, des divergences13.

Les «didascales» juifs auxquels ces exégèses sont attribuées'4 sont
présentés d'une manière quelquefois neutre, mais le plus souvent négative et

sans nuances : bien qu'ils les lisent régulièrement, ceux-ci «ne comprennent
pas les Ecritures» ; ils sont aussi aveugles que vaniteux, exagérément attachés à

la lettre, querelleurs ; ils dispensent «leurs propres enseignements» et non «ceux
de Dieu» et ils ne craignent pas, si nécessaire, de procéder à des altérations ou à

des mutilations du texte scripturaire15. La faiblesse de leur enseignement culmine
dans leur incapacité à fournir des explications satisfaisantes, pour certaines
difficultés exégétiques, devant un public exigeant ou un interlocuteur tenace '6.

Il n'est pas impossible que certaines des accusations portées à l'encontre
de ces «didascales» (persécutions des prophètes, du Christ et de ses disciples)
aient un arrière-plan néotestamentaire17 ; mais les remarques de Justin sur ces
maîtres juifs semblent trop nombreuses, trop précises et parfois trop véhémentes

pour ressortir exclusivement à la fiction littéraire ou aux conventions de la

polémique.
Pour tenter de savoir si Justin nous transmet, en ce domaine, des informations

de première ou de seconde main, on peut interroger les sources anciennes,

juives et chrétiennes : littérature judéo-hellénistique, écrits intertestamentaires
et écrits de Qumran, Nouveau Testament, littérature chrétienne des premiers
siècles, littérature rabbinique. Que nous disent ces écrits sur les exégèses

présentées comme juives par Justin

13 Dial. 28, 1 (circoncision et offrandes le jour du sabbat) ; 62. 3 (sur l'interprétation
de Gn 3, 22); 85, 1 (interprétation du psaume 23); 128, 2 (théophanies bibliques).

14 Vos commentateurs (oi nap' ùpîv ÈÇHYprai: Dial. 36,2); «vos didascales» (oi
ôiSdaKctAoi ùpùv: Dial. 62,2; 68,7.[9]; 83, 1; 110,1.[2]; 114, 3; 134,1); «vos didascales

tous autant qu'ils sont» (Dial. 112,4; cf. Dial. 112,5). Voir aussi Dial. 38,1, où
c'est Tryphon qui parle («les didascales ont recommandé...»); I Apol. 63. 1 («Tous
les juifs, aujourd'hui encore, enseignent que...»), 11 («Ceux-ci, qui possèdent pourtant
ces paroles expresses consignées dans les écrits de Moïse»), 14 («Les Juifs, donc, parce
qu'ils pensent toujours que....») [pour l'Apologie: trad. Ch. Munier. 2006].

15 Sur les différentes désignations données par Justin aux maîtres juifs et sur les

jugements portés à leur égard, voir P. Bobichon, «Autorités religieuses juives et 'sectes'
juives dans l'œuvre de Justin Martyr», Revue des Études Augustiniennes 48/1 (2002),
p. 3-22 et «L'enseignement juif, païen, hérétique et chrétien dans l'œuvre de Justin
Martyre, Revue des Études Augustiniennes 45/2 (1999), p. 233-259 (en particulier les

p. 237-242).
16 Dial. 93, 5.
17 Cf. P. Bobichon, «Persécutions, calomnies, 'birkat ha-Minim', et émissaires juifs

de propagande antichrétienne dans le Dialogue avec Tryphon de Justin Martyr», Revue
des Études Juives 162/3-4 (juillet-décembre 2003), p. 403-419 (en particulier la note 58,

p. 414 sq.).



CONNAISSANCE EXCEPTIONNELLE DES EXEGESES JUIVES 105

3.1. Philon ; littérature judéo-hellénistique ;

écrits intertestamentaires et écrits de Qumran

Parmi les passages bibliques pour lesquels Justin mentionne une exégèse

juive, beaucoup (21) ne sont pas commentés dans l'œuvre conservée de

Philon1S. Les autres y reçoivent une interprétation allégorique ou philosophique
très différente le plus souvent de ce qui est, selon Justin, la lecture juive de ces

passages.
Ainsi, le commentaire de Gn 19,24 («Le Seigneur fit pleuvoir sur Sodome

et Gomorrhe du souffre et du feu d'auprès du Seigneur») porte, chez Philon19,

sur la justice divine s'exerçant par la destruction, et non sur le redoublement
du mot «Seigneur» comme dans le débat entre Justin et Tryphon. L'attitude de

Moïse pendant le combat contre Amalek (mains levées ou mains alourdies)
est rapportée, chez Philon20, à la possession des parties les plus basses ou les

plus saintes de l'univers. Selon l'exégèse juive suggérée dans le Dialogue avec
Tryphon, cette attitude détermine la victoire ou la défaite du peuple hébreu. Le

serpent d'airain est, pour Philon21, «celui de la maîtrise de soi qui est réservée

à l'être aimé de Dieu»; c'est la contradiction entre l'ordre donné à Moïse et

l'interdiction de fabriquer des images que, selon les compagnons de Tryphon,

18 Gn7,19-20= Es 54,8-9 ?; Gn 32,15; Ps 21 ; Ps 23; Ps 31,2; Ps 71 ; Ps 81,7; Ps

95 ; Ps 109; Mi 4,1 sq. ; Es 3, 10; Es 7,14; Es 8,4; Es 49,6-7 ; Es 58,13 ; Dn 7. De même

pour certaines croyances ou pratiques: création des anges; Messie «homme d'entre les
hommes» ; résurrection des morts ; salut et observance de la loi ; salut et appartenance
à la descendance d'Abraham, de Jacob; salut des justes antérieurs à Abraham
(circoncision); exorcismes; polygamie. Index utilisés: I. Leisegang, Philonis Alexandrini
Opera quae supersunt, VII, Berlin 1926, p. 29-43 («Index locorum veteris Testamenti») ;

Loeb Classical Library, Londres, Cambridge 1962, vol. 10, p. 189-268 («Scripture
Index») ; P. Borgen, K. Fuglseth et R. Skarsten, The Philo Index. A Complete Greek
Word Index to the Writings ofPhilo ofAlexandria, Leyde, Brill, 2000. Les références
données dans ces index ont été complétées par toutes celles qui, dans l'œuvre de Philon,
portent sur une croyance ou une pratique présentées comme juives par Justin. Les titres
abrégés sont ceux de la collection des Œuvres de Philon d'Alexandrie (Cerf). À propos
de l'influence - très discutée - de Philon sur Justin, voir en particulier D. Bourgeois, La
Sagesse des anciens dans le mystère du Verbe. Évangile et Philosophie chez saint Justin
philosophe et martyr, Paris, Téqui, 1981, 19832, p. 53-60 et 124; E. R. Goodenough, The

Theology ofJustin Martyr, Iena, Walter Biedermann, 1923 (Amsterdam, 1968:), p. 116

sq. ; Id., Jewish Symbols in the Greco-Roman Period, New York, Bollingen Foundation,
1953, vol. I, p. 47-53 ; L. W. Barnard, Justin Martyr. His Life and Thought, Cambridge,
Cambridge University Press., 1967, chap. VII («The Logos»). En dernier lieu, D. T.

Runia, Philo in Early Christian Literature: a Survey, Assen-Minneapolis, Van Gorcum,
1993, p. 97-105, bibliographie. Résumé des principales thèses dans la note 29, p. 81-82
de notre édition du Dialogue avec Tryphon.

'" Somn., 1,75 ; cf. Abr., 1 ; Mos., II, 53.55.263 ; Quaest. Gen., IV,51.
20 Leg., 111,45 et 186-187; Mos., 1,216-219.
21 Leg. all.,U,19sq.;Agr.,91.



106 PHILIPPE BOBICHON

les exégètes juifs sont incapables d'expliquer. Chez Philon22, Dt 4,19 («Et quand
tu lèveras les yeux vers le ciel, et que tu verras le soleil, la lune et les étoiles,
toute l'armée des cieux, ne te laisse pas entraîner à te prosterner devant eux et
à les servir, eux que Yahvé, ton Dieu, a donnés en partage à tous les peuples
sous tous les cieux») est invoqué comme preuve que la reconnaissance desdits
êtres comme dieux est présentée, dans la Bible, comme un «fourvoiement». Le
commentaire de Tryphon porte sur la supériorité du Dieu unique par rapport à

ceux que «certains regardent comme 'dieux' et 'seigneurs'»23.

Lorsque l'interprétation de Philon s'apparente à celle qui est présentée
comme juive chez Justin, elle en diffère toujours par le détail et les conclusions :

selon Justin, c'est à lui-même ou aux éléments que, d'après les commentateurs

juifs, Dieu s'adresse en Gn 1,26 («Faisons l'homme à notre image, selon notre

ressemblance...») et Gn 3,22 («Voilà que l'homme est devenu comme l'un de

nous...»). Pour Philon24, il s'adresse «aux êtres qui lui sont inférieurs» ou à

«ses puissances» qu'il a chargés de façonner la partie mortelle de notre âme.

Lors de la théophanie de Mambré (Gn 18), c'est Dieu lui-même, accompagné
de deux anges qui, pour Tryphon, est apparu à Abraham; pour Philon25, il
s'agissait de trois anges ou, plus précisément, de trois personnages en un:
«Celui qui est» accompagné de la puissance créatrice et de la puissance royale.
Seuls les changements de noms d'Abram et de Saraï présentent une similitude
incontestable chez Justin et chez Philon : Justin accuse les juifs de se livrer à

des spéculations «théologiques» (0£OÀoy£Ïv) sur l'ajout d'un alpha au premier
nom et d'un rho au second. C'est bien sur ces éléments que portent aussi les

considérations de Philon, mais les conclusions qu'il en tire sont plus morales

que «théologiques»26.

22 Spec.,l, 13-17; Conf, 173.
23 Autres passages bibliques connaissant, chez Philon, une interprétation différente

de celle qui est présentée comme juive chez Justin: Gn 9,3: Quaest. Gen., 11,58; Gn
17,14: Quaest. Gen., 111,51-52; Spec. Leg., 1,1-11 ; Ex 3, 2: Mos.. 1,65-70; Fug.. 161-
165; Lv 2: Somn., 11,71-74; Spec, 1,289-295 et 11,182-185; Sacrifl, 76; Congr., 169;
Dt 21,23: Poster., 26; Spec. 111,152; Dt 32,7: Congr., 58; Plant., 59-60; Poster, 89

sq.; Ml 1,11 : cf. Spec. 1,270 sq. et Prob., 75. De même pour certaines croyances ou
pratiques : «pain des anges» : Quaest. Gen.. 4,5-6.9 ; Abr., 118 ; chute des anges : cf. Gig.,
6 sq., 16-17 et 58 sq.; Quaest Gen., 1,192; anthropomorphismes: Mut.. 54; Fug., 75;
Migr., 47.182; Confus., 98.133-141 ; Ebr., 108; Sobr., 63: Deus, 51-64; Poster., 2-8;
Leg., I, 44: Leg., Ill, 4 sq.; Spec. Leg., 11,176; offrande des deux boucs à Jérusalem:
Her., 179; Spec, 1,188; «franges de pourpre»; cf. Spec, IV,137 (phylactères).

24 Gn 1,26: Confus., 168-170. 171 sq. et 179; Opif, 69.72-76; Fug., 68-71 ; Mut.,
30-31. Gn 3,22: Confus., 169.

25 Abr., 107 sq. et 115 sq.; Quaest. Gen., IV, 1-2.12.29 sq.
26 En Mut. 66-76, par exemple, Abram, «le père qui s'élève» «le père qui observe

les régions célestes») devient Abraham «le père élu du son» le philosophe, le sage).
Sur ce changement de nom, voir encore Abr., 81-82; Cher., 1; Quaest. Gen., 111,43;

Gig., 62-64. Sur le changement de Sara (Sarai) en Sarra (Sarah), voir Mut., 77-80 ; Cher.,
5.7; Quaest. Gen., III, 52-53.



CONNAISSANCE EXCEPTIONNELLE DES EXEGESES JUIVES 107

Ces différences de contenu et d'esprit permettent d'affirmer que Philon
n'est pas la source principale de Justin pour ses références à l'exégèse juive
des Ecritures. S'il existe des analogies entre les deux auteurs, c'est plutôt dans

la pensée de l'un et la théologie de l'autre, ou dans certains aspects communs
de leur méthode exégétique, qu'il convient de les chercher. Mais même sur
ce point, les conclusions des commentateurs sont réservées : dans l'ouvrage
qu'il a consacré à cette question pour la première littérature chrétienne, David
T. Runia se montre plus prudent encore que certains de ses prédécesseurs :

Justin ne cite nommément ni Philon ni aucun autre auteur juif non biblique;
un contact de l'apologiste avec l'œuvre de Philon n'est pas impossible mais il
ne peut être prouvé à partir des données dont nous disposons ; les similitudes

qu'on peut observer entre les deux auteurs sont toujours imprécises et jamais
exprimées dans les mêmes termes27.

L'enquête menée dans les fragments conservés de littérature judéo-
hellénistique ainsi que dans les écrits intertestamentaires et qumrâniens28 ne
donne guère plus de résultats : certaines de ces sources attestent l'existence
de conceptions juives ou chrétiennes antérieures à leur mention chez Justin

- anges des nations ; chute des anges ; tendances anti-sacrificielles ; symbolique
des bras étendus de Moïse pendant le combat contre Amalek -, mais aucune

ne présente des exégèses conformes à ce que dit Justin29. L'unique exemple
trouvé témoigne d'une interprétation juive qui ne figure pas panni celles que

rapporte l'apologiste: d'après le Second livre d'Hénoch, c'est à sa Sagesse

que Dieu s'adresse lors de la création de l'homme (Gn 1,26); selon Justin, les

27 Voir notre introduction, p. 81-82 (et la note 29, p. 81).
28 Éditions, traductions et index utilisés : Carl. R. Holladay, Fragmentsfrom Hellenistic

Jewish Authors, t. I: Historians. Chico, Californie, 1983; t. II: Poets, Atlanta,
Geòrgie, Society of Biblical Literature, 1989; III: Aristobulus, Atlanta, Geòrgie, 1995.

Voir encore A.-M., Denis, Introduction à la littérature religieuse judéo-hellénistique,
t. I-II, Turnhout, Brepols. 2000 ; M. G. Abegg et al., The Dead Sea Scroll Concordance.
Volume One: The Non-Biblical Texts from Qumran, Leyde-Boston, Brill, 2003; J.

Zimmermann, Messianische Texte ans Qumran, Tübingen, Mohr-Siebeck. 1998 (Indices);
F. Garcia Martinez et E. J. C. Tigchelaar, The Dead Sea Scrolls. Study Edition, Vol.
I 1Q1-4Q273. vol. II 4Q274-11Q31, Leyde, Brill. 1997 et 1998; Discoveries in the
Judean Desert, Oxford 1955 ; A. Dupont-sommer, M. Philonenko (éds.), La Bible. Écrits
intertestamentaires, Paris, Bibliothèque de la Pléiade, 1987.

29 Gn 17,14(circoncisionle8"jour)-.Jubilés, 15,25;Gn 18(théophaniedeMambré):
4Q180 («les trois sont des anges») ; Gn 49,10 : Josephe, Ant. Jud.. XVIII. 26 sq. ; 4Q252
(«le sceptre de Juda est pris en main par les sages d'Israël»); Ex 17,8 (combat contre
Amalek): Oracles Sibyllins, 5,256-258; Odes de Salomon (écrit judéo-chrétien 27;
42,1-3; Nb 21,9 (serpent d'airain): Sagesse de Salomon, 16-6-7; Dt 32,7 (frontières
des nations): Jubilés, 15,31 ; Ml 1, 11 : Josephe, Ant. Jud., XVIII, 19; Siracide, 34,18-
35; IQS 8,5; 9,4; IQM 2,5-6 (cf. 1QS 111,4-9: sur les pratiques baptismales); chute
des anges: Livre d'Hénoch, 1,6-7.76.106 (évoqué par Origene, Cels.. V. 54); Jubilés,
4,15.22; 5,1-10; Testament de Ruben, 5,6-7 ; Testament de Nephtali, 3,5; création des

anges : (Jubilés, 2,2) ; résurrection des morts : Josephe, Ant. Jud., XVIII, 1 (Sadducéens) ;

exorcismes: Flavius Josephe, Ant. Jud., VIII, 45 (Salomon).



108 PHILIPPE BOBICHON

juifs rapportent le pluriel à Dieu lui-même ou à ses anges. On peut toujours
envisager l'utilisation d'un écrit judéo-hellénistique aujourd'hui perdu, mais

en l'absence de preuve, cette explication demeure très hypothétique30.

3.2. Nouveau Testament

Parmi les versets et les passages bibliques sur lesquels portent les exégèses

juives mentionnées par Justin, beaucoup sont cités dans le Nouveau Testament,
où ils connaissent, explicitement ou par allusion, leur première interprétation
chrétienne31. Seuls quelques-uns apparaissent dans un contexte pouvant être

considéré comme «polémique»: ainsi Ps 31,2 («Bienheureux celui à qui le

Seigneur n'imputera pas de faute...»)32 est cité dans YÉpître aux Romains

(4,7-8) comme fondement scripturaire de l'affirmation selon laquelle Abraham
fut justifié non par ses œuvres mais par sa foi33 ; Ps 81,7 («J'ai dit : «Vous êtes

30 La thèse de Timothy J. Homer sur ce point (op. cit., ci-dessus, note 7) ne nous
a pas paru très convaincante car elle ne tient pas compte du mode de composition qui
caractérise le Dialogue et, en tout état de cause, c'est Justin, et non Tryphon, qui, dans

cette œuvre, rapporte les exégèses juives : elles ne peuvent donc être tirées du «Trypho
Text». Voir notre recension dans la Revue des études juives, n° 164/3-4 (juillet-décembre
2005), p. 571-573.

51 Gn 1,26: cf. Col 3,10; Gn 3,22: cf. Ape 2,7; 22,2.14.19; Gn 17,5 : Rm 4,17; Gn

18:c/Rm9,9;I/'e.3,6;Mt 19,26; Me 10,27; Lc 1, 37.55; Ga 3,8; Gn 19,23-25: cf.
Lc 17,29; Ape 14.10, 20; Gn 49,10 : cf. Ape 5,5; Ex 3,2^.: cf. Ac 7,30; Ex ll,Ssq.:cf
He3,16;Nb21,9: Jn 3,14; ç/Jn 8,28; Dt21,23: Ga3,13; I Co, 1.23 (non polémique);
Ps21: Me 15,24.29.34 pli. ; Mt 27,43 ; Jn 19,24; He 2,12; cf. II Tim. 4,17; Ape 19,5;
11,15; Ps 23: 1 Co 10.26; cf. Mt 5,8: Ps 71 : Mt 2,11 ; Lc 1.68: Ps 95 : cf. Ape 5,9; 14,

3; Mi 4,1 sq.: cf. Lc 1,32 sq.; Ape 12,3; Ml 1,11 : c/ 2 Th 1,12; Ape 15,4; Es 7, (14):
Mt 1,23 ; Es 8 : cf. I Petr. 3,14.15 ; He 2,13 ; Rm 9,32.33 ; I Petr. 2,8 ; Es 49,6-7 : Lc 2,32
(appliqué au Christ : Cantique de Siméon) ; Ac 13,47 ; pour Es 49. voir encore Mt 8,11 ;

2 Co 6,2; Ga 1,15; Ep 6,17; Dn 7: passim. Voir en particulier Me 13,26: Dn 7,25:
Ape 13,5; 12, 14.6 (temps une année); 2 P, 3,4. Lorsqu'elles sont mentionnées dans
le Nouveau Testament, les croyances ou pratiques juives ne le sont jamais en termes
analogues à ceux qu'on trouve chez Justin: chute des anges (cf. Mt 25,41 ; 1 Petr. 3,22;
II Petr., 2,4; Jud. 1,6; Ape 12,7.9); messie oint par Elie (cf. Mt 11,17; 16,14; 17,10-12;
27,47.49; Me 6,15; 8, 28; 9,11-13; Lc 1,17; 9,8; 9,19; Jn 1,21.25); résurrection des

morts (passim ; voir en particulier Mt 22,23 sq. pli. et Ac 23,7 sq. : sur les Sadducéens).
Certains thèmes sont d'inspiration paulinienne (salut et respect de la loi ; salut et
appartenance à la descendance d'Abraham, de Jacob; salut des justes antérieurs à Abraham
[circoncision] : voir en particulier Rm 4,12 sq. et 9,6 sq. ; Ga 3,6 sq.), mais le rapport de

Justin avec les écrits de l'apôtre des gentils demeure problématique. Les autres versets
et les autres motifs pour lesquels Justin mentionne une exégèse juive (Gn 7,19-20; Es

54,8-9 ?;Gn 9,3 ; Gn 17,15; Gn 17,14; Gn 32,15; Lv 2; Dt 4,19; Dt 32,7; Es 3,10; Es

54,8-9 ; Es 58,13 ; création des anges ; anthropomorphismes ; offrande des deux boucs à

Jérusalem ; «franges de pourpre», polygamie) ne sont jamais ni cités ni évoqués dans le

Nouveau Testament.
32 Dial. 141,2.
33 Voir encore, pour ce verset, Ape 14,5.



CONNAISSANCE EXCEPTIONNELLE DES EXEGESES JUIVES 109

tous des dieux et des fils du Très-Haut; mais c'est ainsi qu'un homme / que des

hommes que vous périssez...»)34 est invoqué en Jn 10,34, par Jésus, devant
les Juifs qui l'accusent de se faire Dieu; en Mt 22,44, Jésus commente encore,
devant les Pharisiens, le premier verset du psaume 109 («Le Seigneur a dit à

mon seigneur: assieds-toi à ma droite jusqu'à ce que je fasse de tes ennemis
l'escabeau de tes pieds.») pour laisser entendre que le Messie, tout en étant

fils de David, possède également une dignité supérieure35. Dans tous les cas,
le commentaire, s'il existe, ne porte pas sur ce qui fait débat entre Justin et

Tryphon, et les interprétations juives ne sont jamais évoquées d'une manière

pouvant être interprétée comme une source directe pour Justin.

3.3. Littérature chrétienne des premiers siècles

La littérature chrétienne des trois premiers siècles comporte bien des

éléments de controverse, anti-judaïques ou an ti-gnostiques, qu'il n'est pas
toujours facile de dissocier. Si Justin, ses contemporains, et ses successeurs ont
utilisé les mêmes sources pour les exégèses juives qu'ils rapportent, certaines

analogies devraient apparaître dans la manière d'en rendre compte36.

L'enquête donne de maigres résultats : dans la plupart des cas, pour un même

verset ou un même passage, c'est sur l'exégèse chrétienne ou «orthodoxe» que
les auteurs s'attardent, sans référence à une interprétation juive. Sur l'ensemble
du dossier, les mentions de telles exégèses sont extrêmement rares et le plus
souvent implicites ; même chez Tertullien et Irénée, qui semblent quelquefois
dépendre de Justin (ou de traditions utilisées par lui37), elles ne correspondent

pas toujours à ce qu'en dit l'apologiste: ainsi, en Gn 1,26 et 3,22, c'est «à

lui-même ou aux éléments» que Dieu s'adresse, selon les «didascales» évoqués
dans le Dialogue; Tertullien et Irénée s'en tiennent à l'interprétation juive qui
deviendra traditionnelle dans les ouvrages de controverse : Dieu s'adresse alors

«aux anges»38. Selon Justin, qui laisse entendre, peut-être, que cette question

34 Dial. 124.3-4.
35 Pour ce verset, voir aussi Me 12,36 ; Lc 20,42-43 ; Ac 2,34 ; He 1,3.5.6.10.13 ; Mt

26,64; Me 14,62; 16,19; Lc 22,69; Ep 1,20; Col 3,1 ; He 8,1.10.12-13; 12,2.
36 Les références qui sont données dans la Biblia Patristica (vol. I, II et III du Ier

siècle à Origene) pour les versets à propos desquels Justin présente une exégèse juive ont
presque toutes été vérifiées (certains textes fragmentaires ne figurent que dans des éditions
difficilement accessibles). Il s'agit, le plus souvent, de versets abondamment commentés
dans la tradition chrétienne. Seuls sont retenus ici les passages qui mentionnent une
exégèse juive.

37 Voir à ce sujet l'ouvrage de P. Prigent, Justin et l'Ancien Testament, Paris, J.Ga¬
balda & Cie, 1964.

38 Tertullien, Adv. Prax., 12,1-2 (PL II 167 D - 168 A: «aut numquid angelis
loquebatur ut Judaei interpretantur»); Irénée, Adv. haer, 4,20, 1 (SC 100, 626-627):
sans référence au judaïsme. Voir également Eusèbe, Dem. èv., 5,7 (PG IV, 379): «Ne
quispiam suspicetur haec ad angelos dicta fuisse» et les références données ci-dessous,
dans le développement consacré aux ouvrages de controverse.



110 PHILIPPE BOBICHON

faisait débat parmi ses contemporains juifs, le psaume 71 était appliqué par
«certains» à Salomon, et par «d'autres» à Ezéchias39; pour le même texte,
Tertullien écarte l'application à Salomon40, ou à David41 (dont Justin ne parle

pas dans ce contexte), sans désigner clairement les juifs, et sans évoquer
Ezéchias. Il le fait, en revanche, comme Justin, à propos du psaume 10942.

Pour Es 7,14, Justin rappelle que les juifs lisaient «jeune fille» (neanis) et

non «vierge» (parthenos)», en appliquant également ce Psaume à Ezéchias43;
Tertullien44 mentionne la lecture juive, mais pas l'application à Ezéchias;
Irénée45 nomme Aquila et Théodotion (ce que ne font ni Justin ni Tertullien),
en rappelant que la leçon neanis est aussi celle qu'ont retenue les Ébionites,
mais il ne parle pas d'Ezéchias. Les mêmes disparités peuvent être observées

dans les rares exemples rencontrés d'exégèses présentées comme juives par
Justin et par ses successeurs, jusqu'au début du IIP siècle46.

Chez les auteurs chrétiens des premiers siècles, l'interprétation juive est

presque toujours donnée à travers des tournures impersonnelles (forme passive)
et imprécises («Judaei interpretantur», etc.), ou par le biais de personnages sans

nom et sans véritable identité, qui paraissent bien fictifs : Tertullien évoque
un «prosélyte juif» ; Origene attribue les exégèses juives qu'il rapporte à un
Hebraeus magister, à «l'un de nos prédécesseurs», à des «savants dans les

lettres hébraïques», ou à «d'antiques maîtres»47; Augustin tient ses renseignements

en la matière d'«un certain hébreu»; Jérôme (très dépendant d'Origène
selon Gustave Bardy) d'un «Hebraeus» qui pourrait avoir été créé de toutes

39 Dial. 85,1.
40 Adv. Marc, IV,9 (PL II, 493-494): «non ad Salomonen! sed ad Christum

pe itinere...».
41 Adv. Jud., 14,4 (PL H, 388-389) : «ne quis in David putet dictum...».
42 Adv. Marc, V, 9,9 (PL III, 492): «Judaei... dicunt denique hunc psalmum in

Ezechiam cecinisse...».
43 Dial. 43,8; 67,1 ; 68,6-8; 71,3; 77,1 ; 84,3.
44 Adv. Marc, 111,13; cf. Adv. Jud, 9. 7. Origene, Cels., 1,34 (SC 132, p. 168-171)

commente uniquement la traduction du mot hébreu 'aima.
43 Adv. haer., III, 21,1.
46 Gn 9, 3: Novatien, De cibis judaicis, II, 7 et II, 8 (PL III, 955); Ex 17,8 sq.:

Origene, Horn, in Exod., 11,4 (SC 321, p. 337): interprétation attribuée aux «Anciens»;
Dt 4. 19: Origene, Cels., V, 6-13; Dt 21. 23 : Tertullien, Adv. Jud., 10, 1 sq.; Adv.

Marc, III, 18. 1 ; Ps 21 : Tertullien, Adv. Jud., 10, 13 (PL II, 629 B) Adv. Marc, III,
19, 5 (PL II 347-348); Ps 95 : Tertullien, Adv. Marc, III, 19.1-3 (PL II. 347); Es 8,4:
Tertullien, Adv. Marc, 111,13 (PL II 337-338).

47 G. Bardy, «Les traditions juives dans l'œuvre d'Origène», RB 34 (1925), p. 217-
252, écrit (p. 218): «... dans un grand nombre de cas, il est à peu près impossible de

décider si [les traditions recueillies par Origene] sont empruntées à des exégètes juifs
ou à des commentateurs chrétiens.» [...] Ces savants peuvent aussi bien être des juifs
convertis que des chrétiens venus du paganisme ; et ce ne sont peut-être que des juifs
restés fidèles à la synagogue.». L'un de ces juifs est nommé Julius (ibid., p. 223). Une
liste sélective des traditions juives relevées chez Origene figure aux pages 228-251 de

cet article. Elle ne correspond pas à celle qui peut être tirée de l'œuvre de Justin. Voir
encore N. De Lange, Origen and the Jews, Cambridge, 1976.



CONNAISSANCE EXCEPTIONNELLE DES EXEGESES JUIVES 111

pièces ou encore d'«Hebraei» dont l'identité demeure incertaine48. Rien de

comparable avec les tournures employées par Justin qui font référence, de façon

répétitive, à de véritables interlocuteurs («vous», «vos didascales», etc.49) et à des

interprétations largement répandues en son temps : s'il ne s'agit pas là de simples
formules, il faut admettre que l'apologiste a personnellement pris la mesure, en

diverses occasions, du consensus ou des divergences dont il rend compte.
On sait qu'Origène, Jérôme et Augustin ont eu des contacts avec des juifs

et qu'au moins les deux premiers d'entre eux avaient une certaine connaissance
de l'hébreu. Cela explique en partie leurs références à des exégèses juives.
Mais ces auteurs sont postérieurs à Justin et la plupart des exégèses juives
mentionnées par l'apologiste ne figurent pas dans leurs œuvres ou n'y sont pas

évoquées dans les mêmes termes. Le témoignage de l'apologiste doit donc être

considéré dans sa spécificité et son antériorité.

3.4. Littérature chrétienne de controverse

La littérature chrétienne des premiers siècles comporte plusieurs textes

polémiques - généralement anonymes - qui semblent s'inscrire dans des traditions

apparentées et procéder, parfois, des mêmes sources : le Dialogue d'Atha-
nasius et Zacchée (I Ve—V* s.) ; le Dialogue de Timothée et Aquila (IVe-Ve s. ;

le Dialogue de Simon et Théophile, d'EvAGRius de gaule (ves.); les Trophées
de Damas (VIIe s.) ; le Dialogue de Philon et Papiscus (date indéterminée) ; la

Dissertatio contra Judaeos d'un anonyme du IXc-Xcs. : texte plus tardif, mais

présentant des éléments anciens50.

Ces textes posent des problèmes de datation et de localisation qui sont

toujours discutés et leur généalogie est une question extrêmement complexe
qui ne peut être abordée ici51 : leurs auteurs s'inspirent vraisemblablement de

48 G. Bardy, «Saint Jérôme et ses maîtres hébreux», Renie Bénédictine 46 (1934),
p. 145-164.

49 Voir ci-dessus, notes 9 à 12.
50 La pagination indiquée entre parenthèses, après chacune des références mentionnées

ci-dessous dans les notes 51 à 64, renvoie aux éditions suivantes: Ariston de

Pella, Dialogue de Jason et Papiscus Disputatio Jasonis et Papisci : PG V, 1277-
1286 (fragment): Dialogue d'Athanasius et Zacchée: éd. Fred. C. Conybeare, Oxford
1898, p. 1-64; Dialogue de Timothée et Aquila, ibid., p. 65-104; Trophées de Damas:
éd. G.Bardy. PO XV, 3-123; Anastase Le Sinaïte, Adversus Judaeos disputatio: PG

LXXXIX, 1203-1282;Anonyme(lX'-X's.),DissertatiocontraJudaeos:éd. M. Hostens,
CCSG 14, 1986 ; Evagrius de Gaule Dialogue de Philon et Papiscus : éd. A. C. Mc-
Giffèrt Marbourg-New-York, 1889. Bien qu'ils se distinguent de cet ensemble par leur
forme et leur contenu, YÉpître de Barnabe (éd. P. Prigent, 1971 : SC 172) et le Sermon

sur la Pâque de Méliton de Sardes (éd. O. Perler, 1966 : SC 123) ont également été pris
en compte ici car ils comportent de nombreux éléments de polémique ancienne entre
christianisme et judaïsme.

51 Ces questions sont généralement abordées dans l'introduction aux différentes
éditions. Pour certains de ces textes, on trouvera une bibhographie récente dans l'article



112 PHILIPPE BOBICHON

sources antérieures. On a par ailleurs observé, entre certains de ces écrits et le

Dialogue de Justin ou YAdversus Judaeos de Tertullien, des similitudes qui
pourraient s'expliquer, elles aussi, par une source commune : le Dialogue perdu
de Jason et Papiscus est peut-être l'une d'elles, sinon la principale. Si cette

hypothèse est fondée, la comparaison de ces textes entre eux et leur
rapprochement avec le Dialogue de Justin devraient faire apparaître d'évidentes
similitudes.

Seules les exégèses qui sont présentées comme juives et le sont également
chez Justin seront prises en compte ici :

- Certaines d'entre elles n'apparaissent que chez l'apologiste : Gn 7, 19-20

(déluge) ; Gn 32,15 (présent de Jacob à Esaù) ; Dt 4,19 (le soleil, la lune et les

étoiles); Dt 32, 7 (frontières des nations selon le nombre des fils d'Israël);
Ps 31,2 («Bienheureux celui à qui le Seigneur n'imputera pas de faute»); Ps

81,7 («c'est ainsi que des hommes que vous périssez»); Es 54,8-9 (déluge);
Es 58,13 (sabbat). La même observation pourrait être faite pour la plupart
des conceptions juives mentionnées dans le Dialogue avec Tryphon : «pain
des anges»; question des anthropomorphismes; annonce du Messie par Elie;
résurrection des morts ; recommandation de ne pas fréquenter les chrétiens et

birkat ha-Minim ; «franges de pourpre» ; exorcismes ; polygamie.

- D'autres versets bibliques donnent lieu, dans ces textes, à une interprétation

chrétienne, sans qu'aucune exégèse juive soit alors mentionnée : Gn 17,5

et 15 (changements de noms d'Abram et de Saraï52) ; Lv 2 (oblations) " ; Mi 4,1

(rassemblement des nations sur la Montagne du seigneur)54; Ml 1,11 (sacrifice
universel)55; Es 3,10 («Lions le Juste, car il nous embarrasse»)56; Es 42,6-7
(«Et je t'établirai lumière de nations»)57; Dn 7,25 (calculs eschatologiques58).
C'est également le cas, dans la plupart des textes pris en compte ici, pour les

versets qui sont discutés chez Justin59.

de P. Andrist: «Un témoin oublié du Dialogue de Timothée et Aquila et des Anastasiana
anliiudaica (Sinaiticus Gr. 399)», Byzantion 75 (2005), p. 9-24.

52 Epître de Barnabe, 13, 7b (p. 177); Anonyme (IX'-X' s.), Dissertatio contra
Judaeos, IX, 185-187 (p. 194).

53 Anonyme (IX'-X' s.), Dissertatio contra Judaeos, IX, 105-106 (p. 192).
54 Méliton De Sardes, Sur la Pâque, 47 (p. 64) ; Anonyme (IXe-Xc s.), Dissertatio

contra Judaeos, V, 69-71 (p. 86-87); XI, 758-760 (p. 253).
55 Méliton De Sardes, Sur la Pâque: 45 (p. 84-85); Anonyme (IXe-Xc s.), Dissertatio

contra Judaeos, VII, 159-165; 178-182; 189-191 ; 202-204; 213-214; 221, 223-
224; 257 (p. 145-147); VIII, 133-134 (p. 170); IX, 66-68 (p. 190-191); Dialogue de
Philon et Papiscus, 8 (p. 58).

36 Épître de Barnabe, 6, 7 (p. 120-121); Méliton De Sardes, Sur la Pâque, 532-533
(p. 100-101); Dialogue de Timothée et Aquila, f. 85v (p. 71); Dialogue de Philon et
Papiscus, 12 (p. 69).

57 Épître de Barnabe, 14, 8 (p. 180-181); Méliton De Sardes, Sur la Pâque, 795-
796 (p. 122-123 : allusions); Anonyme (IXe-Xe s.), Dissertatio contra Judaeos, V, 424-
426 (p. 96) et 890-891 (p. 109).

58 Anonyme (1XC-XC s.), Dissertatio contra Judaeos, XII, 1007-1016 (p. 284-285).
39 Dans tous ies passages dont les références suivent, seule l'exégèse chrétienne

est en effet mentionnée: Gn 1,26: Épître de Barnabe, 5,5; 6,12a(p. 124/125, 127);



CONNAISSANCE EXCEPTIONNELLE DES EXEGESES JUIVES 113

- Parfois encore, les exégèses présentées comme juives diffèrent de celles que
mentionne Justin: ainsi, dans les références à Gn 1,26 (verset très commenté),
c'est le plus souvent aux anges, à sa Sagesse ou à sa Puissance que Dieu parle
selon les interprétations rapportées par les interlocuteurs juifs: chez Justin,

rappelons-le, c'est «à lui-même ou aux éléments, c'est-à-dire à la terre ainsi qu'aux
autres choses dont nous savons que l'homme a été fait» que Dieu s'adresse60. Le

Méliton de Sardes, Sur la Pâque, 410 (p. 90/91); Anonyme (IXe-Xe s.), Dissertatio
contra Judaeos, III, 274-275 (p. 47) ; Gn 3,22 : Épitre de Barnabe, 11,10a (p. 164/165) ;

Dialogue d'Athanase et Zacchée, 12 (p. 9); Gn 9,3 : Evagrius de gaule, Dialogue de
Simon et Théophile, VII,28 (p. 40 et 41-42) ; Gn 17,14 : Evagrius de gaule, Dialogue de

Simon et Théophile, V, 18 à VI, 21 (p. 25-28) ; Anonyme (IXe-Xe s.), Dissertatio contra
Judaeos, IX, 109-110 (p. 192); Gn 18: Dialogue de Timothée et Aquila, ff. 102v-107v

sq. (p. 82-85); Aq. : 106 (p. 83) et 107 (p. 84); Evagrius de gaule, Dialogue de Simon
el Théophile, I, 6 (p. 17); Anonyme (IXe-Xes.), Dissertatio contra Judaeos, 11,89-91

(p. 25); IX, 198-199 (p. 194); X,39-45 (p. 211); Gn 19,23-25: Anonyme (IXe-Xe
s.), Dissertatio contra Judaeos, III, 277-278 (p. 47); Gn 49,10: Anastase le Sinaïte,
Adversus Judaeos disputatio, PG 89, 1219 C; Dialogue de Philon et Papiscus, 9,10 sq.
(p. 58-59) ; Ex 3,2 sq. : Dialogue de Timothée et Aquila f. 95r (p. 77) ; Anonyme (IXe-Xe
s.), Dissertatio contra Judaeos, II, 135 (p. 26) ; Ex 17,8 sq. : Épître de Barnabe : 12,2a-
3a (p. l66-l69);Nb2l,9: Épître de Barnabe: 12,5a-7c(p. 168-171); Dt 21,23: Ariston
de Pella, Dialogue de Jason et Papiscus (PG V, 1277-1278 ; CACIX, 357) ; Méliton de

Sardes, Sur la Pâque, passim (allusions) ; Ps 21 : Épître de Barnabe, passim ; Méliton
de Sardes, Sur la Pâque, passim ; Anonyme (IX'-X" s.), Dissertatio contra Judaeos,
VI, 113-117 (p. 116) ; IX,567-569 (p. 204) ; Dialogue de Philon et Papiscus, 12 (p. 65 et
71 ; Ps 23 : Dialogue de Timothée et Aquila, f. 88r (p. 72) ; Anonyme (IXe-Xe s.), Dissertatio

contra Judaeos, III, 79, 84, 117-118 (p. 42-43); VI,809-822 (p. 135); VII, 753,767
(p. 161 ; Ps 71 : Dialogue de Timothée et Aquila, ff. 82v (p. 69) ; Anonyme (IXe-Xe s.),
Dissertatio contra Judaeos, III, 28-42 (p. 40-41); Ps 95 : Anastase le Sinaïte, Adversus
Judaeos disputatio (PG 89, 1219 C); Dialogue de Philon et Papiscus, 9 (p. 58-59);
Ps 109: Méliton de Sardes, Sur la Pâque, passim (allusions); Anastase le Sinaïte,
Adversus Judaeos disputatio (PG 89, 1245 C) ; Anonyme (IXe-Xe s.), Dissertatio contra
Judaeos, XII, 320-321 (p. 265); IX, 590-592 (p. 205); III, 43-44 (p. 41); VII, 343-344
(p. 150); Es 7, (14): Méliton de Sardes, Sur la Pâque, 506, 513 et 804 (p. 98-99 et 124-

125) ; Anastase le Sinaïte, Adversus Judaeos disputatio (PG 89, 1227 A-B) ; Anonyme
(IXe-Xes.), Dissertatio contra Judaeos, III, 126-131; 133-135; 175-176; 212-215 ; 221-
222 (p. 43-46); 763 (p. 61); IV, 147-148 (p. 66-67); IX, 601-603 (p. 205); XII, 462-
463 (p. 269); Dialogue de Philon et Papiscus, 11 (p. 65); Es 8,4: Evagrius de gaule,
Dialogue de Simon et Théophile, 111,13-14 (p. 23-24); Anonyme (IXe-Xes.), Dissertatio
contra Judaeos, III, 554-669 (p. 55-58); IV.150-151 ; Dn 7: Épître de Barnabe, 4,4-5
(p. 94-95); Dialogue de Timothée et Aquila, ff. 137r-138r(p. 103-104) et 127v-128r
(p. 97) ; Evagrius de gaule, Dialogue de Simon et Théophile, VI, 25 (p. 37) ; Anastase
le Sinaïte, Adversus Judaeos disputatio (PG 89, 1213 A); Anonyme (IXe-Xe s.),
Dissertatio contra Judaeos, XII, 863-945 (p. 280-285) et passim; Dialogue de Philon
et Papiscus, Il (p. 81-83). Croyances et pratiques religieuses: chute des anges: Épitre
de Barnabe, 9,4b (p. 144-145) et 18,2 (p. 196-197); création des anges: Méliton de
Sardes, Sur la Pâque, 83 (p. 108-109); salut et observance de la Loi : Épître de Barnabe,
passim (thème général) ; offrande des deux boucs à Jérusalem : Épitre de Barnabe, 1

(p. 130-131).
60 Dialogue d'Athanase et Zacchée, 3-5 (p. 3-4), 7 (p. 5), 9 (p. 6), 11 (p. 8), 12

(p. 9); Dialogue de Timothée et Aquila, ff. 78v-79r (p. 67); 81 v (p. 69); Dialogue de
Simon et Théophile, II, 8-9 (p. 19); Anastase le Sinaïte, Adversus Judaeos disputatio



114 PHILIPPE BOBICHON

redoublement du mot «Seigneur» en Gn 19,24 n'est commenté que dans le

Dialogue d'Athanase et Zacchée0' (Zacchée conteste alors la leçon xùpioç ó

Beôç, ce que ne font pas les interlocuteurs de Justin puisque le texte cité par lui
ne comporte que le mot Kupioç), et dans le Dialogue de Timothée et Aquila62
où, selon Aquila, il est question de la Sagesse divine (et non d'un ange, selon

l'interprétation juive à laquelle Justin fait allusion).
L'analyse de ces textes ne révèle que des similitudes ponctuelles et limitées

avec l'œuvre de Justin: ainsi l'application du Ps 71 à Salomon, présentée

comme juive par l'apologiste, est bien attestée dans le Dialogue d'Athanase et
Zacchée63, et dans celui de Timothée etAquila6'', mais Zacchée applique aussi ce

psaume «au messie qui n'est pas encore venu», ce qui ne figure pas chez Justin.

Dans le Dialogue de Simon et Théophile65 c'est uniquement à Salomon que ce

psaume est appliqué par l'interlocuteur juif, mais les autres textes bibliques (Ps
23 ; Ps 109) rapportés à ce roi selon Justin, ne sont pas mentionnés. Il en va de

même pour l'application à Ezéchias d'Es 7,14 et d'Es 8,466. L'interprétation
juive de la théophanie de Mambré (Gn 18) que rapporte l'auteur anonyme de la

Dissertatio contra Judaeos61 (il y avait alors «un ange» et «Dieu») correspond
davantage à celle de Tryphon (Dieu et trois anges: cf. Dial. 56,568), mais elle

en diffère dans le détail. Dans le Dialogue d'Athanase et Zacchée6'', plus
ancien, Zacchée affirme simplement que c'est Dieu qui est apparu et a parlé
à Abraham.

Partout ailleurs70, la mention d'une exégèse juive est très allusive et assez

générale: elle est conforme à une lecture «biblique» des textes invoqués (par

(PG 89, 1206 A). L'unique interprétation juive de ce verset correspondant à celle qui est

rapportée par Justin se trouve dans les Trophées de Damas (I, 3. 1) et elle est présentée
alors non point comme un enseignement traditionnel (ce qui est ie cas chez Justin), mais
comme une interprétation personnelle: « Le Juif: 'Quelques-uns disent qu'il parle aux
anges. Pour moi. je dis qu'il ne parle que de lui et à lui seul. Souvent, on parle d'un seul
homme au pluriel.' » (PO XV, 197).

61 Dialogue d'Athanase et Zacchée, 15-17 (p. 12-14).
62 Dialogue de Timothée et Aquila, f. 81 v (p. 69).
63 Dialogue d'Athanase et Zacchée. 99-106 et 109 (p. 49-52 et 53).
M Dialogue de Timothée et Aquila, ff. 83r-v (p. 70).
65 Evagrius De Gaule, Dialogue de Simon et Théophile, VI, 25-26 (p. 38-39).
66 Cf. Ph. Bobichon, «Salomon et Ezéchias dans l'exégèse juive des prophéties

royales et messianiques, selon Justin Martyr et les sources rabbiniques», Tsafon : Revue
des Études Juives du Nord44 (automne 2002-hiver 2003). p. 149-165.

67 Anonyme (IXe-Xe s., Dissertatio contra Judaeos, III, 286-287 (p. 47).
68 Voir également, dans notre édition du Dialogue, la note 46. p. 639-740 (sur Dial.

56, 23).
69 Dialogue d'Athanase et Zacchée, 13-14 (p. 10-12).
70 Gn 17,14: Dialogue d'Athanase et Zacchée. 92 (p. 48); Dialogue de Timothée el

Aquila, f. 113r(p. 88); Gn 49,10: Dialogue d'Athanase et Zacchée: 47-48 (p. 31-32);
Anonyme (IXe-Xes.), Dissertatio contra Judaeos : IX,643-690 (p. 206-208) ; Ex 3,2 sq. :

Anonyme (IXe-Xes.). Dissertatio contra Judaeos, 1, 248 (p. 9); I, 268-410 (p. 10-14);
Ex 17, Ssq.: Dialogue de Timothée et Aquila, f. 99v (p. 80); Nb 21, 9: Trophées de



CONNAISSANCE EXCEPTIONNELLE DES EXEGESES JUIVES 115

exemple pour toutes les applications de psaumes à Salomon ou David), à des

éléments traditionnels de la controverse judéo-chrétienne (par exemple le débat

sur la traduction d'Es 7,14) ou à la position juive à l'égard des enseignements
chrétiens (par exemple les affirmations assez stéréotypées, en référence à

Dt 21,23, selon lesquelles les chrétiens «mettent leur espoir en un homme
maudit» ou «font un dieu d'un maudit»). Seules sont évoquées les croyances
juives correspondant à ce qu'aucun chrétien ne pouvait ignorer (attente du

Messie, attachement à la Loi et à la descendance d'Abraham). Le judaïsme
que présentent ces textes est très conventionnel, sans référence à la réalité

contemporaine et à ceux qui en transmettent les enseignements (ce que Justin,
rappelons-le, fait constamment).

On observe enfin que, dans ces écrits, les exégèses juives sont presque
toujours mentionnées par le juif, jamais par le chrétien. Les deux interlocuteurs
paraissent aussi fictifs l'un que l'autre, ce qui favorise, pour l'auteur, l'utilisation

de sources indirectes. Dans le Dialogue avec Tryphon, au contraire, c'est
Justin lui-même qui nous transmet une grande partie des interprétations juives.
De manière un peu paradoxale, cela contribue à leur authenticité puisque
l'apologiste s'implique personnellement dans leur évocation.

Les similitudes que ces textes présentent dans leurs références à l'exégèse
juive ne sont donc ni assez nombreuses ni assez précises pour que l'hypothèse
d'une source commune soit satisfaisante, même si, dans certains cas, elle ne

doit pas être exclue. Ce que le Dialogue avec Tryphon offre en ce domaine
se distingue si nettement par la forme et le contenu que l'utilisation de la/des

Damas, II, 7, 1-3 (POXN, 231-233); Anastase le Sinaïte, Disputatio, PG 89, 1233-

36; 1241 et 1245-46; Dt 21, 23 : Dialogue d'Athanase et Zacchée, 41-42 (p. 29-30);
Dialogue de Timothée et Aquila, f. lOOv (p. 80-81); Evagrius de gaule, Dialogue de
Simon el Théophile, VI, 22 (p. 29) ; Trophées de Damas II, 7, 1 (PO XV, 231); Anastase
le Sinaïte, Adversus Judaeos Disputatio (PG 89, 1241 A); Ps 21 : Dialogue d'Athanase
et Zacchée, 38-40 (p. 27-29) ; Dialogue de Timothée et Aquila, f. 87r (p. 72-73) ; f. 136r-
v (p. 102-103) ; Evagrius de gaule, Dialogue de Simon et Théophile, VI,22 (p. 30-31 ; Ps

23 : Dialogue de Timothée et Aquila, f. 88v (p. 73) ; Ps 71 : Anastase le Sinaïte, Adversus
Judaeos disputatio (PG 89,1218) ; Dialogue de Philon et Papiscus, 5 (p. 55), 12 (pp. 66
et 67) ; Ps 95 : Evagrius de gaule, Dialogue de Simon et Théophile, VI, 26 (p. 38-39) ;

Ps 109: Épitre de Barnabe, 12, 10 (p. 172-173); Dialogue d'Athanase et Zacchée, 81-
87 (p. 45-46) ; Dialogue de Timothée et Aquila, f. 81 v sq. (p. 69-75) ; Evagrius de gaule,
Dialogue de Simon et Théophile. VI, 25-26 (p. 37-39) ; Dialogue de Philon et Papiscus,
5 (p. 54-55); Es 7, (14): Dialogue d'Athanase et Zacchée, 30-33 (p. 21-23); Dialogue
de Timothée et Aquila, ff. 94r-v (p. 76-77) ; 102r-v (p. 81 -82) ; 111 r (p. 87) ; Evagrius de

galle, Dialogue de Simon et Théophile III, 13 (p. 23); Anonyme (IXe-Xes.), Dissertatio

contra Judaeos, III, 479-482 (p. 53) ; Es 8,4 : Dialogue d'Athanase et Zacchée,
33-34 (p. 23-24) ; Dialogue de Timothée et Aquila, f. 84r (p. 70) ; Anonyme (IXe-Xe s.),
Dissertatio contra Judaeos, 111, 639-642 (p. 57 et 58); Dn 7 : Dialogue d'Athanase et
Zacchée, 116-120 (p. 56-58). Croyances et pratiques: messie oint par Elie: Anastase le
Sinaïte, Adversus Judaeos disputatio (PG 89, 1214); Dialogue de Philon et Papiscus,
1 (p. 56); salut et appartenance à la descendance d'Abraham, de Jacob: Anastase
le Sinaïte, Adversus Judaeos disputatio (PG 89, 1251); salut des justes antérieurs à

Abraham (circoncision) : Dialogue d'Athanase et Zacchée, 126-127 (p. 62-63).



116 PHILIPPE BOBICHON

même(s) source(s) paraît extrêmement improbable. C'est uniquement dans le

domaine des traditions chrétiennes que ces textes présentent entre eux, et avec
le Dialogue, des analogies incontestables et parfois surprenantes71.

3.5. Éittérature rabbinique

La recherche dans les sources rabbiniques (Mishna, Midrash, Talmud)
est incontestablement plus fructueuse, même si les informations qu'on en

tire doivent être accueillies avec prudence. On sait que la datation des dits

rabbiniques d'après le nom de ceux auxquels ils sont attribués pose plusieurs
problèmes: absence d'indications chronologiques; identification difficile de

certains rabbins, qui portent parfois le même nom ; attributions erronées ; prise
en compte nécessaire des différentes couches rédactionnelles qui composent
la/les version(s) transmise(s) sous sa/ses forme(s) écrite(s); interventions
diverses du rédacteur (sélection, classement, élaboration littéraire) ; erreurs ou

interventions des copistes ; débats fictifs mettant en présence les uns des autres
des rabbins d'époques différentes, etc. On considère généralement que
l'attribution à un rabbin est une donnée insuffisante et qu'elle doit être corroborée

par d'autres indications (historiques, archéologiques, etc.) pour être

chronologiquement située72.

Le témoignage des auteurs chrétiens constitue, de ce fait, un élément
de datation parmi d'autres. Il arrive même - et c'est parfois le cas pour
Justin- qu'il offre l'unique attestation d'une exégèse par ailleurs absente de

la tradition rabbinique telle qu'elle nous a été transmise. La recherche en ce

domaine est déjà ancienne : elle a mis en évidence certains parallèles entre les

œuvres de Justin, d'Origène, de Jérôme ou encore d'Aphraate d'une part, les

écrits rabbiniques d'autre part73. Pour Justin, elle est incomplète et les auteurs

se transmettent le plus souvent une même liste de références. Par ailleurs, ces

recherches visent toujours à trouver des réponses juives à l'argumentation
chrétienne ou à déterminer Yauthenticité des témoignages chrétiens en ce

domaine. On s'est beaucoup moins intéressé, en particulier pour Justin, à ce

que ces recherches pouvaient révéler sur l'histoire personnelle des auteurs et

sur les sources de leur information74.

71 Voir l'index des auteurs et textes anciens, dans notre édition du Dialogue.
72 Cf. J. Neusner, Aphraat and Judaism. The Christian-Jewish Argument in Fourth-

Century Iran, Leyde, Brill, 1971, passim.
73 Voir J. Baskin, «Bibliography of Rabbinic-Patristic Exegetical Contacts», in:

W.S. Green (éd.), Approach to Ancient Judaism 5 (1985), p. 53-80.
74 Pour Justin, voir en particulier: H. Graetz, «Haggadische Elemente bei den

Kirchenvätern», MGWJ3 (1854), p. 311-319; 352-355; 381-387; 428-431 et 4 (1855),
p. 186-192 (sur Justin, p. 312-314); A. Goldeahn, «Justinus Martyr und die Aggada»,
MGWJ22, Breslau 1873, nouvelle série 5, p. 49-60; 104-115; 145-153; 193-202;257-
269 (série d'articles); A. von Harnack, «Judentum und Christentum in Justins Dialog
mit Tiypho, nebst einer Collation der Pariser Handschrift nr 450» [TU 39/1], Leipzig



CONNAISSANCE EXCEPTIONNELLE DES EXEGESES JUIVES 117

Or, dans le cas de Justin, cette approche est particulièrement riche
d'enseignements. Les exégèses juives qu'il rapporte présentent en effet plusieurs
caractéristiques communes :

1 Elles sont presque toutes attestées dans la littérature rabbinique75 : très

rarement dans la Mishna, le plus souvent dans le Midrash et dans les parties
aggadiques (c'est-à-dire non légales) du Talmud.

1913, p. 47-98 (large synthèse); A. B. Hulen, «The Dialogues with the Jews as sources
for the Early Jewish Arguments against Christianity», JBL 51 1932), p. 58-70 (sur Justin,
p. 62-65) ; W. A. Shotwell, The Biblical Exegesis ofJustin Martyr, Londres 1965, chap,
iv, p. 71-115; K. Hruby, «Exégèse rabbinique et exégèse patristique», RSR 47 (1973),
p. 341-369; F. Manns, «L'exégèse de Justin dans le Dialogue avec Tryphon, témoin de

l'exégèse juive ancienne»: in: Id., Essais sur le judéo-christianisme, Jérusalem 1977,

p. 130-152 ; et plus récemment L. Misiarczyk, // midrash nel «Dialogo con Trifone» di
Giustino Martire, Plock: Plocki Instytut Wydawniczy, 1999 (non vidi).

73 Les écrits rabbiniques sont désignés ici sous une forme abrégée (liste complète,
ci-dessous, p. 122-124). Quelques-unes des références sont entre parenthèses: elles
indiquent des passages où le lien avec la controverse entre Justin et Tryphon est
seulement possible. Gn 1,26: Gn R. 8,3-8 (R. Yehoshua [ben Hananiah]; R.Levi [bar
Sisi] ; R. Shmuel bar Nahman ; R. Ami (ben Nathan) ; R. Yosé [ben Zabda] ; R. Hanina
[Hananya ben Hakhinaï] ; R. Shimeon [bar Yohaï]) ; R. Simlaï ; R. Yonathan ben Eleazar) ;

Gn 3,22 : Cant. R. 1,9,1 (R. Pappus) ; TJBer. 9, 1 (R. Simlaï) ; TB Sanh. 38b (R. Yohanan
ben Nappaha) ; Gn 9, 3 : (TB Sanh. 57a-b : R. Levi bar Sisi ; Rav. Yuda; Rav Abba ben

Aivu) ; (Gn R. 24,13 : R. Yosé ben R. Avin ; R. Yohanan [ben Nappaha]) ; (Lév. R. 13,2 :

R. Tanhum ben Hanilaï); Gn 17,5 et 15 : Gen. R. 47,1 (R. Yehoshua ben Korha) ; Gen. R.

48,15 (R. Shimeon ben Eleazar) ; Lév. R. 19,2 (R. Shimeon bar Yohaï; R. Hinna; R.Aha;
R. Yehoshua ben Korha); Cant. R. 5,11 (R.Yehoshua ben Korha); TJ Ber., 5,9 (Bar
Kappara); TJ Sanh. 2,8 (R. Huna [ben Avin] ; R.Aha; R. Oshayah); Gn 17,14: Gen. R.

11,6 (Adam non circoncis: R. Oshayah); Gen. R. 46,3 (sans attribution); Gen. R. 46,12
(circoncision le jour du shabbat: Bet Sfiammai et Bet Hillel; R. Yitzhaq bar Nahman;
R. Oshayah); Gen. R. 46,17 (femmes non circoncises: Rav. Haggaï; R.Yitzhaq; R.Be-
rekhia); Lév. R. 25,6 (R. Judan; R. Itzhaq; R. Berekhia; R. Yosé ben Halafta); Gn 18:
Gen. R. 48,9 (R. Hanina Hananya [ben Hakhinaï] ; R. Hiyya Rabba) ; Gen. R. 50,2
(R. Levi; R. Huna [ben Avin Ha-Kohen] ; R. Tanhum); PRE, 29 (Rabban Gamaliel III);
PRE, 25 (R. Hanina ben Dosa); Gn 18, «Pain des anges»: Gn R. 48,11.14 (R.Tanhum
ben Hanilaï; R.Eleazar [ben Shamu'a]; Rabbi Hiyya Rabba; Rabbi Tanhum; Rabbi
Méïr) ; TB BM, 86b (Tanhum ben Hanilaï ; R. Hama ben Hanina) ; Gn 19,23-25 : TB Sanh.
38b (Rabbi Avin; Rabbi Meir); Gen. R. 51,2 (Rabbi Itzhaq; R.Ishmaël ben Yose [ben
Halafta]); Gn 32,15 : TB Men. 89a (R. Aqiba; R. Eleazar ben Azaria); Gen. R. 76,7 (R.
Shimeon ben Gamaliel); Gn 49, 10: Baba bathra 3B; Sanh. 5a; Gen. R. 97; Gen. R.,
98,8 (le plus souvent sans attribution et sans lien direct avec la controverse sur ce verset
chez Justin) ; Ex 3,2 sq. : Exod. R., 2,5 et 2,8 (R. Yohanan et R. Hanina) ; TB Shab. 67a

(R.Aha); TB Sot., 5a (R. Yosef [bar Hiyya]); Ex 17,8 sq. : Mishna Rosh Ha-shana, 3,8
(sans attribution); Mekhilta Amalek l,54a-54b (R. Eleazar [ben Hyrkanos]; R. Eleazar
de Modi'in); Lv 2 (voir ci-dessus, Gn 32,15); Nb 21,9: Mishna Rosh Ha-shana, 3,8
(sans attribution); TB AZ.,44a (R. Yosé [ben Halafta]) ; Mekhilta Amalek, 1,119 sq. (sans
attribution); Dt4,19: MekhiltaBahodesh, 6,75 (R.Yosé [ben Halafta]; R.Eleazar [Ben
Hyrkanos]); Dt 21,23 : les rares passages du Talmud où ce verset est commenté (Tei.79a;
Sanh. 46a-46b) n'ont aucune dimension polémique; Deut. 32,7 (trad, des LXX); Ps 21 :

interprétation messianique courante ; voir par ex. Yalqut Shime oni sur Isaïe, 60,1 (499)
d'après Pessiqta Rabbati, 36-37 ; Ps 23 (appliquée Salomon): TB Shab. 30a (Rav Yuda);
TB Mo 'ed Qatan 9a (Rav) ; voir encore TB Sanh. 107b, etc. ; Ps 31,2 (gnostiques) ; Ps 71



118 PHILIPPE BOBICHON

2) Ceux auxquels ces exégèses sont attribuées sont presque tous des

Tannaïm, ou des Amoraïm des premières générations, c'est-à-dire des rabbins

ayant vécu entre la fin du Ier siècle et la première moitié du IIIe siècle76. Ils ont

presque tous exercé leur activité en Palestine.

3) Beaucoup d'entre eux sont des contemporains, des compagnons ou des

disciples de Rabbi Yohanan ben Zakkaï, fondateur de l'académie de Yavné

après la destruction du Temple, en 70 (R. Yehoshua ben Hananiah ; R. Levi ;

R. Eleazar ben Hyrkanos, etc.); de Rabbi Aqiba, l'un des grands maîtres de

la période qui correspond à la révolte de Bar Kokhba (R. Shimeon bar Yohaï ;

R. Pappus ; R. Yehoshua ben Korha ; Rabbi Eleazar ben Shamu'a ; Rabbi Méïr ;

Rabbi Shimeon ben Gamaliel, II, de Yavné, père de Juda ha-Nasi ; R. Eleazar
de Mod'in; R. Yosé ben Halafta); de Rabbi Yehuda Ha-Nasi, compilateur de

la Mishna au tournant du IIIe siècle (R. Yohanan ben Nappaha; R. Shimeon b.

Eleazar; R. Oshayah; R. Hiyya; Rabban Gamaliel, fils de R. Juda ha-Nasi;
Rabbi Yitzhaq ; Rav ; R. Yehoshua b. Levi ; Resh Lakish ; Bar Kappara ; R. Hama
ben Hanina, etc.). Plusieurs exégèses rapportées par Justin sont attribuées aux
deux premiers (Yohanan ben Zakkaï et Aqiba).

4) Contemporains de Rabbi Aqiba, certains de ces rabbins ont dû s'enfuir

- comme Tryphon - à cause des persécutions qui suivirent la révolte de Bar
Kokhba (R. Aqiba); R. Pappus; R. Eleazar ben Shamu'a; Rabbi Shimeon ben

(appliqué à Salomon): interprétation non conservée; Ps 81,7: Aquila non conservé

pour ce verset ; Ps 95: interprétation classique dans le judaïsme; Ps 109(110), appliquée
Ezéchias : interprétation inconnue des sources rabbiniques : Justin en est le seul témoin ;

Mi 4,1 sq. : les références du Midrash portent généralement sur le « monde à venir »;
Ml 1,11 : TB Sanh., 43b (R. Yehoshua b. Levi); TB Sot., 5b (R. Yehoshua b. Levi);
TB Suk., 49b (R. Eleazar [ben Hyrkanos]); TB Men. 110a. (R. Shmuel bar Nahman;
R.Yonathan ben Eleazar; Resh Lakish; Raba; R. Yitzhaq; R. Huna); Es 3. 10: allusion
à une autre traduction grecque de la Bible; Es 7, (14), appliqué à Ezéchias: Exod. R.,
18, 5 (sans attribution) ; TB Sanh. 94a-b : Ezéchias messie (Bar Kappara) ; TB Ber. 28b :

id. (R. Yohanan ben Zakkaï); Es 8,4 : voir Es 7,14; Es 42,6-7: non commenté dans le

Midrash et le Talmud; Es 54,8-9 cf. Gn 7,19: (Gen. R., 32,10: R. Yonathan [ben
Eleazar]; R. Hama ben Hanina); (TB Sot.lia: R.Hama ben Hanina); (TB Sanh. 99a:
R.Nahman b. Isaac); (TB AZ4a: Hinena ben Papa; R. Aha ben Hanina: R. Alexandri);
(TB Sheb. 36a: R. Eleazar [ben Hyrkanos]; Raba); (Exod. R., 1,9: R. Hama, ben

Hanina); Es 58,13: voir ci-dessus Gn 17,14; Dn 7: TB Sanh. 38b (R.Aqiba; R. Yosé

Ha-Galili; R. Eleazar b. Azarya); TB Sanh. 98a (R. Yehoshua ben Levi); TB Hag. 13b

(sans attribution); TB Hag. 14a (R. Aqiba; R.Yose Ha-Galili; R. Eleazar b. Azaria);
Dn 7, 25 : TB Sanh. 97b (R. Aqiba). Chute des anges : Gen. R. 26.5 (R. Shimeon bar
Yohaï combat l'interprétation du livre des Jubilés); création des anges: secte juive ?;
Élie associé à la venue du Messie : nombreuses références attribuées à des rabbins des

I" et IIe siècles (cf. Encyclopaedia Judaica 6, 635-638) ; anthropomorphismes : doctrine
mystique développée à l'époque tannaïtique (Ier-IIe s.) et consignée dans le Shi ur Qoma
(cf. EJ 14,1417-1419); fréquentation des chrétiens déconseillée: TB AZ lia (Eleazar
ben Hyrkanos; voir notre article in: REJ 162,3-4, p. 403-419); offrande des deux boucs

« semblables » : Mishna Yoma, 6 TB Yoma 62a-b (sans attribution) ; cf. TB Yoma 40b
(R. Aqiba) ; «franges de pourpre» : cf. TB Men. 42b (Hanina ben Gamaliel) ; polygamie :

TB Sanh. 21a (R. Yuda; R. Shimeon).
76 Liste complète, avec repères chronologiques, ci-dessous, p. 121-124.



CONNAISSANCE EXCEPTIONNELLE DES EXEGESES JUIVES 119

Gamaliel, II). Certains subirent le martyre. Ils comptent parmi les membres les

plus éminents de l'académie de Yavné et de celles qui lui succédèrent au IIe

siècle. Parmi eux, R. Yosé ben Halafta, l'un des leaders de la génération qui
suivit la révolte de Bar Kokhba, élève de R. Tarfon et d'Aqiba, dut - comme
Tryphon - fuir en Asie Mineure (cf. TB Sanh. 14a).

5) Plusieurs participèrent à des missions diplomatiques auprès des autorités
romaines ou séjournèrent à Rome et dans le reste de la diaspora après 70 et
135 (R. Eleazar ben Azaria; R. Eleazar ben Hyrkanos; R. Yehoshua; ben

Hananiah; R. Shimeon bar Yohaï; R. Yehoshua b. Levi). Il s'agissait alors
d'obtenir la levée d'interdictions portant sur certaines pratiques du judaïsme
qui sont évoquées dans le Dialogue avec Tryphon.

6) Plusieurs furent engagés dans des controverses avec des païens ou des

minim (sectes judéo-chrétiennes, chrétiennes, ou hérétiques). C'est le cas, par
exemple, de Rabbi Yehoshua ben Hahanyah qui, selon le Midrash, exerçait
cette activité dans un lieu - Bey Avidan "- connu parce que des savants de

différentes nations et de différentes fois s'y réunissaient, sous la protection des

autorités, pour des débats religieux (on ignore si ce nom désigne réellement un
lieu dit, et s'il était situé en Palestine ou en Babylonie). C'est également le cas

pour R. Yonathan ben Eleazar, R. Yehoshua ben Korha, Rabbi Méïr, R. Yosé
ben Halafta et R. Oshayah.

7) On observe, par ailleurs, que certains noms reviennent fréquemment, dans

la littérature rabbinique, à propos des exégèses mentionnées par Justin (parfois,
il est vrai, dans des passages parallèles): R. Levi; Shmuel bar Nahman (2);
Yonathan ben Eleazar (3) ; Yohanan ben Nappaha (2) ; Tanhum ben Hanilaï (3) ;

Yehoshua ben Korkha (3) ; Eleazar ben Hyrkanos (3) ; Eleazar ben Azarya (3) ;

Bar Kappara. La plupart ont vécu en Palestine au IIe s. et au début du IIIe s.

8) On remarque enfin que les questions successivement abordées par
Justin et Tryphon se trouvent parfois regroupées dans la littérature rabbinique:
l'ensemble formé par le serpent d'airain et le combat contre Amalek (Mekhilta)
est peut-être antérieur au christianisme et il pourrait avoir été constitué autour
des problèmes exégétiques que posent ces deux épisodes, dans le cadre de la

polémique avec le paganisme, mais les rabbins auxquels sont attribués alors
les commentaires de ces épisodes (Eleazar ben Hyrkanos, Eleazar de Modi'in ;

Yose ben Halafta) ont vécu entre la fin du Ier siècle et le milieu du IIe siècle.

D'autres regroupements mériteraient examen : par exemple celui qu'on trouve
en TB Sanh. 38 b., où est réunie une série de textes utilisés par Justin et d'autres

comme preuves scripturaires de l'existence d'un «autre Dieu» (Gn 1,26; Gn

19,24, etc. : pluriels, redoublements) dans un ensemble qui comporte aussi un
commentaire messianique de Daniel 7, autre texte débattu par Justin et Tryphon.
Les rabbins qui interviennent alors (R. Aqiba; Eleazar ben Azarya) ont vécu au
IIe siècle. Même phénomène en TB Sanh. 97b; 98a-98b où l'on retrouve un
commentaire de Dn 7,25 sur la durée des temps messianiques attribué, entre

77 Cf. Encyclopaedia Judaica 4, 397.



120 PHILIPPE BOBICHON

autres, à R. Aqiba, un commentaire de Dn 7,13 attribué à R. Yehoshua ben Levi
et à R. Alexandri, ainsi que des considérations sur la venue du Messie : trois
questions abordées par Justin et Tryphon de telle manière que l'argumentation
rabbinique pourrait bien être à l'arrière-plan de leurs propos.

4. Bilan de la recherche et conclusion

Quels enseignements peut-on tirer de cette enquête

1) L'examen du Nouveau Testament, de la littérature judéo-hellénistique et

qumrânienne, des écrits intertestamentaires et de la littérature chrétienne des

premiers siècles (y compris les textes de controverse) fait apparaître trop de

dissemblances avec ce que nous dit Justin pour que l'utilisation de ces sources

ou des mêmes sources que leurs auteurs puisse constituer une explication
satisfaisante de la connaissance qu'a Justin de l'herméneutique juive. Même
réunies, les exégèses juives figurant dans ces différents corpus ne suffiraient

pas à reconstituer, dans sa précision et dans sa diversité, l'ensemble de celles

que mentionne Justin.

2) Justin se distingue également par sa manière de désigner ses sources :

même si Tryphon est un personnage imaginaire, les didascales juifs auxquels
il est si souvent fait référence, avec une certaine animosité parfois, dans le

Dialogue, semblent bien réels. Rien de comparable avec les personnages le

plus souvent indéterminés et sans relief qui sont mis en avant par Tertullien,
Origene ou Jérôme, ou avec les deux interlocuteurs fictifs de la plupart des

écrits de controverse.
3) Les exégèses que Justin rapporte sont presque toutes rabbiniques - ce

qui rend peu plausible l'hypothèse d'une source judéo-chrétienne - et la plupart
d'entre elles sont attribuées à des sages ayant vécu dans les mêmes lieux que
l'apologiste (Palestine, Rome, Asie), à la même époque (IIe siècle) et dans les

mêmes circonstances : les années qui suivirent la révolte de Bar Kokhba et qui
servent de toile de fond, en la justifiant, à l'argumentation développée dans le

Dialogue avec Tryphon.
4) Selon les textes qui les nomment, plusieurs de ces rabbins ont été engagés

dans des controverses avec des minim ou des païens (ce qui correspond à la double
identité de Justin). Un contact direct ne peut être prouvé, mais n'est-il pas plus
vraisemblable que l'utilisation d'autres sources, d'une nature indéterminée, à une

époque où les traditions juives rapportées par Justin étaient toujours orales

5) Justin rend compte, par ailleurs, de controverses à l'intérieur du

judaïsme: à propos de Gn 1,2678, de Dt 4,1979; de Ps 31,2so, peut-être de Gn

78 Cf. les p. 948-952 de notre édition du Dialogue.
79 Ibid., note 2, p. 730-731.
80 /te?., note 10, p. 913.



CONNAISSANCE EXCEPTIONNELLE DES EXEGESES JUIVES 121

32,1081, de la création des anges82, de la circoncision et du shabbat83. Cela

peut être considéré comme une autre preuve que ses informations sont de

première main: l'argumentation polémique ne s'embarrasse généralement pas
de semblables nuances.

Comment expliquer que Justin nous transmette en grec des exégèses

juives conservées presque uniquement en hébreu ou en araméen Puisqu'il
a passé une partie de son existence en Palestine, il n'est pas impossible que
l'apologiste ait connu l'une ou l'autre de ces langues. Pour différentes raisons

cependant, il apparaît plus vraisemblable que le grec ait été l'idiome utilisé par
ses interlocuteurs : parce que la controverse avec Tryphon porte sur un texte

grec des Écritures; parce qu'il y est fait référence à d'autres versions grecques
dont les principales (Aquila, vers 128-129; Symmaque, vers 150; Théodotion,
vers 180-192) sont contemporaines et à des «altérations» ou des «mutilations»
qui ne peuvent avoir été opérées que sur une version grecque; parce qu'on
sait que la langue grecque (et latine) était couramment pratiquée par les juifs
de Palestine, au IIe siècle84. L'hébreu rabbinique lui a emprunté beaucoup de

vocables et d'expressions. On observe par ailleurs que Justin ne mentionne

que des exégèses aggadiques ou midrashiques et semble ignorer celles qui
déterminent la pratique religieuse (halakhah). Il est probable que les premières,
enseignées dans les synagogues, étaient plus répandues que les autres, élaborées
dans les académies et réservées à un usage interne. Il est plus difficile de rendre

compte des similitudes que la méthode exégétique de Justin présente avec celle
des rabbins et la conclusion, sur ce point, ne peut être que plus réservée. Nous
avons essayé de montrer, dans l'introduction au Dialogue^, que cette exégèse

ne pouvait être réduite à sa dimension typologique, qu'elle s'appuyait souvent
sur la lettre du texte et se fondait sur des modes de raisonnement qu'on retrouve
dans le midrash ou le Talmud : argument afortiori, rapprochement explicite ou
implicite de passages présentant un ou plusieurs vocables communs, etc. Justin

possède manifestement une grande maîtrise de ces techniques associée à une
connaissance intime du texte scripturaire, ce qui suppose un long apprentissage
et une lente imprégnation. L'instruction catéchétique et la pratique de

l'enseignement offrent peut-être des éléments d'explication, mais ceux-ci sont insuffisants

car sur le premier de ces deux points, Justin se distingue nettement de ses

contemporains et de ses successeurs chrétiens. Faut-il invoquer le contact avec

51 Ibid., note 13, p. 910.
82 Ibid., App. 10, p. 969-971.
83 Ibid., note 9, p. 608-609.
84 L'ouvrage classique est celui de S. Lieberman, Greek in Jewish Palestine. Studies

in the Life and Manners ofJewish Palestine in the II-IVCenturies C. E., New York, The
Jewish Theological Seminary ofAmerica, 1942.

83 Chapitre 4 (p. 109-128).



122 PHILIPPE BOBICHON

des judéo-chrétiens avec des rabbins appliquant au texte grec des Ecritures des

méthodes élaborées dans la tradition hébraïque La recherche en ce domaine

ne permet pas encore de répondre à ces questions et elle n'autorise que des

conjectures sur l'identité, l'histoire personnelle et la formation intellectuelle
de l'apologiste.



CONNAISSANCE EXCEPTIONNELLE DES EXEGESES JUIVES 123

Exégèses, croyances, pratiques et prescriptions juives
mentionnées chez Justin

A) Exégèses

Gn 1,26 («Faisons l'homme à notre image»): Dial. 62,2-3
Gn 3,22 («Adam est devenu comme l'un de nous») : Dial. 62,3; cf. Dial. 129,2

Gn 7,19-20 (Déluge Es 54,8-9 ?):Dial. 138,3
Gn 9,3 (prescriptions alimentaires) : Dial. 20,2
Gn 17,5 (Abram -> Abraham) : Dial. 113,2
Gn 17,14 (circoncision le huitième jour): Dial. 10,3
Gn 17,15 (Sara -^ Sarrah) : D/a/. 113,2

Gn 18 (Apparition à Mambré) : Dial. 56 et 60

Gn 19,23-25 («Alors le seigneur fit pleuvoir ...»): Dial. 56 et 60; cf. 127,5 et 129,1

Gn 32,15 (Présent de Jacob à Ésaii) : Dial. 112,4
Gn 49,10 («Le sceptre ne s'éloignera point de Juda...»): Dial. 52,3; 120,4; cf. 1

Apol. 32,2
Ex 3,2 sq. (Buisson ardent) : Dial. 60,1 ; 1 Apol. 63,1
Ex 17,8 sq. (combat contre Amalek) : Dial. 90,5
Lv 2 (Oblations) : Dial. 112,4

Nb 21,9 (Serpent d'airain) : Dial. 94,4 et 112,1.2

Dt4,19 («le soleil, la lune et les étoiles...»): Dial. 55,1-2
Dt 21,23 («Un pendu est une malédiction de Dieu»): Dial. 90,1

Dt 32,7 («Il établit les frontières des nations selon le nombre des fils d'Israël»):
Dial. 131,1

Ps 21 («Ils ont percé mes mains et mes pieds») : Dial. 97,4
Ps 23 («Levez vos portes et le Roi de gloire s'avancera...») : Dial. 36,2.5-6 ; 85,1
Ps 31,2 («Bienheureux celui à qui le Seigneur n'imputera pas de faute»):
Dial. 141,2
Ps 71 («Dieu, donne au roi ton jugement...») : Dial. 34,1.2.7; 64,5
Ps 81,7 («C'est ainsi que des hommes que vous périssez») : Dial. 124,3-4
Ps 95 («Chantez au Seigneur un chant nouveau» : Dial. 74,1
Ps 109 («Assieds-toi à ma droite... prêtre s. l'ordre de Melchisédech» ): Dial. 33,1 ;

83,1.3
Mi 4, 1 sq. «Venez, et montons à la montagne du Seigneur») : Dial. 110,1-2.6
Ml 1,11 («Mon nom est glorifié... parmi les nations») : Dial. 117,2.4
Es 3,10: («Lions le juste, car il nous embarrasse»): Dial. 137,3
Es 7, (14) («Voici, la vierge concevra...»): Dial. 43,8; 67,1 ; 68,6-8; 71, 3; 77,1 ;

84,3
Es 8,4 («La puissance de Damas et les dépouilles de Samarie»): Dial. 77,1

Es 42,6-7 («Et je t'établirai... lumière des nations»): Dial. 122,1-4; 123,2
Es 54,8-9 (Déluge) : Dial. 138,3
Es 58,13 etc. (sabbat) : Dial. 28,1
Dn 7 («Fils de l'homme»): Dial. 32,1

Dn 7,25 («Un temps, des temps, et la moitié d'un temps» : Dial. 32,4



124 PHILIPPE BOBICHON

B) Croyances

Anges
«pain des anges» : Dial. 57,1-3.
chute des anges : Dial. 79,1 ; cf. 141,2.
création des anges : Dial. 128,2-3

Anthropomorphismes : Dial. 114,3
Messie «homme d'entre les hommes, oint par Elie : Dial. 49,1
Résurrection des morts («sectes» juives, parmi lesquelles celle des Sadducéens:
Dial. 80, 4

Salut
et respect de la Loi : 8,3.4.
et appartenance à la descendance d'Abraham, de Jacob: Dial. 44,1 ; 45,3 ; 125,4;
cf. 135,5
des justes antérieurs à Abraham (circoncision) : Dial. 46,4.
Messianisme (cf. introduction, p. 84-87)

C) Pratiques et prescriptions

Eviter de fréquenter les chrétiens : Dial. 38,1
Offrande des deux boucs à Jérusalem : Dial. 40,5
«Franges de pourpre» : Dial. 46,5
Exorcismes : Dial. 85,3
«Birkat ha-Minim» : Dial. 96,2 ; cf. 137,2

Polygamie : Dial. 134,1 et 141,4

Littérature rabbinique
(abréviations)

Midrash Rabba

Gen. R. Genèse Rabba
Exod. R. Exode Rabba
Lèv. R. Lévitique Rabba
Nombr. R. Nombres Rabba
Deut. R. Deutéronome Rabba
Cant. R. Cantique Rabba
Ruth R. Ruth Rabba
Eccles. R. Ecclesiaste Rabba

TB Talmud de Babylone

TJ Talmud de Jérusalem

ARN
AZ

Avoth de Rabbi Nathan
Avoda zara



CONNAISSANCE EXCEPTIONNELLE DES EXEGESES JUIVES 125

BB Baba bathra
BM Baba metzi'a
Ber. Berakhot
Er. Erubin
¦Hag. ' Hagiga
Meg. Megilla
Men. Mena hot
Ned. Nedarim
Pes. Pessa 'him
RH Rosh ha-shana
Sanh. Sanhédrin
Shab. Shabbat
Soph. Sopherim
Sot. Sota
Suk. Sukka
Taan. Taanit
Yeb. Yebamot

Liste des rabbins auxquels sont attribuées, dans le Talmud et le Midrash,
les exécèses juives rapportées par justin

R. Aha (b. Hanina) : A. P.86, IV s.

R. Alexandri : A. P. IIP s.

R. Ami (ben Nathan) : A. P., fin IIIe s.

R. Aqiba : T. A., ca 50-135
Bar Kappara : P. début du IIIe s.

R. Berekhia:A. P. IV s.

Bet Shammai et Bet Hillel : I" + Ier s.

R. Eleazar ben Azaria : T. P. début du IIe s.

R. Eleazar (ben Hyrkanos) : T. P. fin Ier - début IIe s.

R. Eleazar (ben Shamu'a) : T. P. milieu du IIe s.

R. Eleazar de Modi'in: T. P. fin Ier - début IIe s.

Rabban Gamaliel III: P. Ie moitié du IIIe s.

Rav. HaggaUA. B. P. Ill's.
R. Hama ben Hanina: T. P. IIP s.

R. Hanina ben Dosa : T. P. Ie s.

Hanina ben Gamaliel : T. P. milieu du IIe s.

R. Hanina (Hananya ben Hakhinaï) : T. A. P. milieu du IIe s.

R. Hanina (bar Flama) : P. début du IIP s.

Hinena ben Papa : A. P. IIP - IVe s.

R. Hinna:A. P. IIP s.

R. Hiyya Rabbah) : T. P. fin du IIe s.

R. Huna (ben Avin) : A. P. milieu du IV s.

R. Huna (Resh Galuta : B. P. fin du IIe s

R. Huna (ben Avin Ha-Kohen ?): A. P. milieu du IV s.

R. Judan : IVe s.

R. Levi (bar Sisi): T. P. IPs
RabbiMéïGT. P. IPs.
R. Nahman b. Isaac : A. B. IIP- IV s.

T Tanna ; A. Amora ; P. Palestine; B. Babylonie.



126 PHILIPPE BOBICHON

R. Oshayah: A. B. P. Ie moitié du IIP s.
R. Pappus : T. P. fin Ie'- début IP s.
Raba: A. B. P. 2e moitié du IIP s.

Rav Abba ben Aivu) : A. B. IIP s.

Resh Lakish: A. P. IIP s.
R. Shimeon ben Eiéazar: T. P. IP s.

R. Shimeon ben Gamaliel, II : P. Ie moitié du IIe s.

R. Shimeon (bar Yohaï) : T. P. milieu du IP s.

R. Shmuel bar Nahman : A. P. HP-TV s.

R. Simlaï: A. B. première moitié du IIP s.

R. Tanhum (b. Hanilaï) : A. P. IIe moitié du IIP s

R. Tanhum (ben Hiyya : A. P. IIP - IV s.

R. Yehoshua (ben Hananiah) : T. P. P- IP s.

R. Yehoshua ben Korha : T. P. milieu du IP siècle
R. Yehoshua b. Levi : A. P. lere moitié du IIP s.

R. Yitzhaq bar Nahman : A. P. début IIe s.

R. Yonathan ben Eleazar: A. P. début IIP s.

R. Yohanan (ben Nappaha) : A. P. IP-IIP s.

R. Yohanan ben Zakkaï: T. P. Ier s.
R. Yonathan ben Eleazar: B. P., début du IIP s.

R. Yosé b. R. Avin : A. P. IV s.

R. Yosé ben Halafta.: T. P. milieu du IIe s.

R. Yosé (ben Zabda) : A. P. début ive s.

R. Yosé Ha-Galili : T. P. début du IP s.

R. Yosef (Bar Hiyya) : A. B. V s.

Rav. Yuda : A. P. IIP s.


	Comment Justin a-t-il acquis sa connaissance exceptionnelle des exégèses juives?

