
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 57 (2007)

Heft: 1

Artikel: Critique de la raison sourde et écoute de l'autre et du monde

Autor: Müller, Denis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381735

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381735
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 139 (2007), P. 37-48

CRITIQUE DE LA RAISON SOURDE ET
ÉCOUTE DE L'AUTRE ET DU MONDE*

Denis Müller

Résumé

Suite à une question initiale du théologien catholique Adrian Holderegger,
1 auteur s 'interroge sur la question du rôle de la raison en théologie et en

éthique théologique. Il présente et discute la critique de la raison sourde

proposée par Maurice Bellet. Les relations entre la rationalité athétique,
alhématique et amodale conduisent à se demander si une conception négative
et critique de la rationalité ne serait pas la condition d'un redéploiement positif
de la raison de l'être humain singulier comme capacité d'écoute attentive de

l'autre, du monde et de Dieu.

«La pensée sans thèse, c est renoncer à avoir raison, à vaincre
les autres, à gagner le procès.

La pensée sans thème c 'est renoncer à ce que la pensée ait un
contenu qu 'on puisse de quelque façon saisir.

La pensée sans mode, c 'est renoncer à ce que la pensée ait son
lieu et pouvoir sur elle-même»

(Maurice Bellet, Critique de la raison sourde, p. 160-161).

«L'ennemi numéro 1 de la philosophie n 'est pas. comme on le
croit, la subjectivité de l'homme mais au contraire l'autisme de la
raison»

(Pierre Thévenaz, La critique de la raison phiosophique, p. 94).

Lorsqu'Adrian Holderegger m'avait invité, en 1999, à présenter à Fribourg
l'ouvrage récent sur L'éthique protestante dans la crise de la modernité1, mon
collègue catholique avait manifesté son étonnement, dans la discussion qui
suivit mon exposé introductif. de ne pas avoir trouvé dans mon livre un chapitre
ou au moins un traitement spécifique au sujet de la question de la raison et de son

rapport aux rationalités contemporaines. Dans le monde germanophone, avait-il

Ce texte, initialement rédigé à l'occasion des soixante ans d'Adrian Holderegger,
professeur de théologie morale à l'Université de Fribourg, est paru sous une forme plus
personnelle et en version allemande dans le volume de Mélanges intitulé Theologische
Ethik zwischen Tradition und Modernitätsanspruch, éd. Jean-Pierre Wils & Michael
Zahner. Fribourg, Academic Press-Herder Verlag, 2005. p. 11-23. La présente version a

été remaniée et retravaillée.
1 Paris/Genève, Cerf/Labor et Fides, 1999.



38 DENIS MÜLLER

ajouté, il serait inimaginable de ne pas commencer par là2. Mais sans doute une
telle remarque émanait-elle aussi d'un arrière-fond spécifiquement catholique, eu

égard à une certaine difficulté du protestantisme à rendre compte du statut de la

raison et de ses relations avec la foi et à résister à la tentation du fidéisme.
Le monde universitaire en général et celui de la théologie en particulier -

l'éthique, je crois, n'échappe pas à la règle - me paraissent habités par un étrange

paradoxe: lieux des plus grandes ouvertures et des plus libres recherches, ils
sont souvent aussi l'occasion ou le prétexte des plus grandes surdités - intellectuelles,

personnelles, structurelles, administratives. C'est précisément parce que
je crois important de lutter contre ces surdités de la raison incarnée, existentielle,
personnelle, que je ne veux pas rester insensible aux objections que la théologie
catholique nous adresse au sujet du statut de la raison dans ses liens avec la foi.

La raison sourde est toujours celle de l'être humain concret, et je ne vais pas
donc pas faire semblant d'échapper moi-même au défi posé.

Dans la genèse et la généalogie de nos labeurs scientifiques, c'est souvent
une forme de hasard, de controverse ou de connivence qui nous pousse en avant
et nous fait cheminer. A posteriori, il peut nous être donné de reconnaître, dans

ces événements, des traces de nouveauté ou des chances de transformation.

Trop souvent, les universitaires ont tendance à se comporter «comme si» l'ordre
de présentation de leurs réflexions ou de leurs recherches correspondait à un

plan systématique complet et totalement concerté, dont il leur suffirait ensuite

simplement de tirer les conséquences logiques et pratiques. Or la recherche obéit
à une logique de la découverte beaucoup plus capricieuse, souvent décevante et

frustrante, mais qui peut s'avérer parfois - par bonheur - bien plus gratifiante :

nous marchons à tâtons, selon la méthode de l'essai et de l'erreur (trial and

error). Il peut nous advenir le bonheur de comprendre la vérité, la justesse ou
la beauté d'une manière neuve, ou de faire une expérience spontanée, inédite,
non réductible à nos schémas de pensée. Une telle expérience de la vérité, de la

justesse ou de la beauté est souvent liée à l'irruption d'un tiers. C'est pourquoi
je tente de répondre à la question posée par mon collègue catholique en faisant

recours à un tiers (Maurice Bellet), à un entre-deux susceptible, le cas échéant, de

baliser un chemin nouveau en direction d'un espace œcuménique et intellectuel

commun porteur de sens.

1. L'œuvre de Maurice Bellet : aperçu partiel d'une problématique
stimulante

Il est en effet un auteur que j'admire tout particulièrement et qui n'a pas

encore trouvé la place et la reconnaissance qu'il mérite dans notre «petit monde»

3 Voir par exemple A. Bondolfi, S. Grotefeld, R. Neuberth (éds), Ethik. Vernunft
und Rationalität, Münster, Lit, 1997. Plus récemment, j'ai publié «Rationalité des

traditions, instance critique de la théologie et pluralité des éthiques», in: F. Bousquet,
P. Capelle (éds), Dieu et la raison, Paris, Bayard, 2005, p. 209-225.



CRITIQUE DE LA RAISON SOURDE 39

académique : je veux parler de l'auteur et essayiste catholique français Maurice
Bellet3. Je n'ai lu, pour ma part, que quelques-uns des dizaines de livres qu'il
a publiés à ce jour. Mon préféré demeure Le Dieu pervers11. Bien avant Eugen
Drewermann, et bien mieux que lui à mon avis, Bellet avait signalé dans cet

ouvrage désormais classique les ambivalences de la foi chrétienne en général et
du catholicisme en particulier face au continent noir de la sexualité.

Bellet fait l'objet d'un regain d'intérêt aujourd'hui, chez des éthiciens
préoccupés de justice sociale5 et, plus largement, chez des hommes et des

femmes en quête d'une meilleure articulation de la foi, de la psychologie et
de l'éthique. Il faudra qu'un jour, quelqu'un prenne la peine de consacrer ses

recherches à cette œuvre étonnante, si peu académique dans la forme mais si

nécessaire sur le fond.
Maurice Bellet a notamment écrit un livre, plus difficile et sans doute moins

connu, mais qui concerne de très près notre question de départ. Ce livre s'intitule
Critique de la raison sourde, justement6. Je lui ai emprunté son titre. Mais

que signifie-t-il exactement? Peut-on imaginer une raison qui serait vraiment
sourde, comme si la raison était un sujet de chair et de sang, doté de tous les

sens, et pas seulement de sa rationalité sui generis La raison (Vernunft) n'est-
elle, par définition, le source vive de tout entendement (Verstand) et donc aussi
de toute écoute véridique, non seulement de l'être des choses, mais aussi de

Têtre-en-personne de cet autre, de cet être humain que j'essaie de comprendre
aussi par ma raison

L'idée proprement philosophique qui se profile dans le projet de Bellet tient
peut-être alors dans cette question, assez proche, en définitive, de la critique
de la raison instrumentale que nous devons à l'École de Francfort: comment
passer d'une raison sourde à une raison capable d'entendre ce qu'elle prétend
écouter, de comprendre vraiment ce qu'elle prétend penser, de voir ce qu'elle
conçoit ou conceptualise (begreift) 1 Comment dépasser les limites de la raison
enfermante, aliénante, aveugle et sourde, pour accéder à une pratique de la
raison ouverte, libératrice et accueillante?7 Comment, dès lors, aborder les

3 II est né le 19décembre 1923 et vit à Paris. Il est prêtre et a publié plus de quarante
ouvrages. C'est un essayiste et un écrivain, dont la liberté et l'indépendance lui valent
de nombreux lecteurs d'horizons très divers.

4 Paris, Cerf, 1987. Pour situer l'itinéraire de Bellet, voir son très beau journal
intitulé La longue veille. 1934-2002, Paris, Desclée de Brouwer. 2002, ainsi que Un

trajet vers l'essentiel. Paris, Seuil, 2004.
' Cf. en particulier C. Arnsperger, Critique de l'existence capitaliste. Pour une

éthique existentielle de l'économie. Paris, Cerf, 2005. L'auteur, économiste de formation,
souligne sa dette personnelle et intellectuelle envers Bellet, «théologien et philosophe
français, dont l'œuvre est une remise en chantier magistrale de la modernité» (p. 205).
Il renvoie surtout à deux ouvrages de Bellet non pris en compte par nous : La seconde
humanité 1993) et Le sauvage indigné 1998).

6 Paris, Desclée de Brouwer, 1992. Les chiffres dans le texte renvoie à cet

ouvrage.
7 Cela n'est pas sans rapport avec ce qu'esquissait le philosophe protestant P.Thé¬

venaz, disparu en 1955, avec l'idée de réduction de l'autisme de la raison (La condition



40 DENIS MÜLLER

questions pratiques et concrètes de l'éthique appliquée sans passer à côté du

sens du monde, des événements, de la contingence irréductible des histoires
individuelles, du destin, de la vie Comment accéder à une authentique éthique
de l'agir juste qui soit à la hauteur des défis et des souffrances de l'existence et
de l'histoire, des sujets et des sociétés?

Il convient donc de reprendre cette problématique de la raison. Il ne suffit
pas, à mes yeux, de définir la raison, d'en décrire les fondements, les conditions,

les procédures et les contextes ; encore faut-il que nous pensions cette
raison comme un instrument de l'homme concret, et non d'abord comme un
fait transcendantal8. Non que la raison ne soit pas un fait (le «fait de la raison»,
disait le philosophe protestant de Königsberg). Mais ce fait, traversant les

sujets singuliers et les unifiant, est inséparable de la manifestation historique
des acteurs, dans ce qu'elle a de surprenant et de conflictuel.

C'est pourquoi je me limite ici à l'approche de Maurice Bellet. Elle revient
d'abord à cette conviction de base : la raison, notre raison d'existants singuliers
et d'acteurs séparés, est une raison sourde, à la mesure de nos surdités existentielles

et spirituelles.
Sans compter nos surdités confessionnelles. En 1956, dans une note de

sa fameuse conférence sur L'humanité de Dieu, Karl Barth avait affectueusement

désigné comme «l'ami de l'autre bord» son collègue catholique Hans
Urs von Balthasar, qui venait de lui consacrer, cinq ans plus tôt, un des livres
les plus profonds et les plus radicalement critiques qui aient jamais été écrits

sur Barth9. Ces modestes réflexions, toute proportion gardée, se veulent un
signe de même amitié œcuménique, mais dans un monde où, sans doute, les

différences confessionnelles n'ont plus - ou ne devraient plus avoir - le poids
qu'elles avaient au milieu du siècle précédent.

Ne devrions-nous pas, pour abattre les murs de la séparation et les causes
de la surdité, nous déplacer ensemble vers un point de vue qui, pour nous
donner de la hauteur, ne nous éloignerait pas pour autant de la profondeur et de

l'épaisseur de la vie et de l'histoire humaines
Cette insistance existentielle et spirituelle sur l'amitié et sur l'humanité

n'est pas sans rapport avec la problématique de la raison. Dans cette optique

de la raison philosophique, Neuchâtel, La Baconnière, 1960, p. 94-101). En écho
indirect à l'Ecole de Francfort, mais surtout marqué par sa lecture et sa critique de la

phénoménologie husserlienne, Thévenaz s'efforça de réduire (ou de déconstruire, dirait-
on également aujourd'hui) la raison instrumentale (cf. p. 97 sq.). J'aurais pu tenter ici
une comparaison entre l'approche de Bellet et celle de Thévenaz qui, à bien des égards,
me paraissent se rejoindre et se recouper, à partir de points de départ et de méthodes
différentes. Mais l'œuvre de Thévenaz a tellement marqué mes débuts en théologie et en
philosophie et elle était par ailleurs si profondément influencée par la théologie de Barth
que je préfère me concentrer davantage sur l'apport catholique de Bellet.

s «La vocation de la raison n'est plus la tâche d'une faculté à part, c'est la vocation
de l'homme total», indiquait déjà Thévenaz (op. cit., p. 151).

9 Je traite de la réception catholique de Barth, en particulier de celle de Balthasar,
dans mon ouvrage Karl Barth, Paris, Cerf, 2005.



CRITIQUE DE LA RAISON SOURDE 41

de déplacement ou de dégagement, Bellet propose en effet aux théologiens et

aux philosophes de s'affranchir de leur tendance invétérée à toujours
privilégier d'abord et uniquement la thèse et le thème, qui font en quelque sorte

barrage à la simple humanité de l'amitié. Il envisage une rationalité qu'il
désigne par trois adjectifs assez énigmatiques à vrai dire : rationalité athétique,
rationalité athématique et enfin rationalité amodale. Tentons de la suivre dans

son argumentation, puis d'en tirer quelques enseignements pour notre propre
activité de «théologiens moralistes» et, plus largement, d'intellectuels engagés

et responsables.

2. Une triple critique de la raison

2.1 Une rationalité athétique

J'essaie de traduire assez librement le propos de Bellet de la manière

suivante : les théologiens et les philosophes sont habités la plupart du temps,
du fait de leur déformation professionnelle et de leurs manies corporatistes, par
le souci d'énoncer une thèse et d'en proposer ensuite une thématisation. Ils se

considèrent spontanément et se comportent machinalement comme des êtres de

parole, d'affirmation, d'action, de réaction, avant d'être à l'écoute de la parole,
de l'être, de la vie, du monde, de l'événement10. Or l'écoute véritable, plus
radicale, supposerait d'aller jusqu'au bout de nous-mêmes, non pour épuiser
les sources du soi, mais pour laisser place et parole aux ressources de l'autre.
«Le paradoxe du principe d'écoute est qu'il permet de traverser et d'aller au

bout, sans prétendre réduire d'avance la parole de l'autre» (p. 55). L'attitude
thétique est une première forme de la surdité intellectuelle et spirituelle. Le

risque de l'intellectuel, en particulier, est d'imposer son thème en faisant de

sa thèse sur son thème la thèse en soi, la thèse parmi toutes les thèses, ce qui
découpe le thème et en décide. Penser vraiment implique la renonciation à

ce geste. Rien de cela ne nous est facile. La structuration narcissique de la

personnalité humaine semble s'y refuser. Et les théologiens, tout particulièrement,

ont semblé préférer de loin l'assertio (chère à Luther et à Barth) à

l'écoute, au questionnement, à la quête. Entendre Dieu me dire (d'Augustin
à Pascal): «Tu ne me chercherais pas, si tu ne m'avais déjà trouvé» ", n'est-
ce pas courir le risque, privilégiant la consolation et la certitude trop sûre, de

renoncer d'avance à la surprise de la découverte N'est-ce pas en quelque sorte

10 Sur l'importance de l'événement comme catégorie philosophique, cf. en
particulier A. Badiou, Le siècle, Paris, Seuil, 2005. 11 y aurait peut-être à développer une
nouvelle manière de comprendre et de pratiquer, en théologie morale, le déchiffrement
des «signes des temps».

11 Pascal, Pensées, éd. L. Lafuna, Paris, Seuil, 1962, N° 919 (le mystère de Jésus):
«Console-toi. Tu ne me chercherais pas si tu ne m'avais trouvé».



42 DENIS MÜLLER

assigner et imposer à Dieu le mode même de sa révélation, et enclore la peu
commode liberté de Dieu dans le cercle logique et spéculatif de la thèse et du

thème donnés a priori
En fait. Bellet ne vise pas le thème lui-même, mais la domination du thème

par la thèse. On le voit bien, me semble-t-il, dans la manière dont il analyse
tout en finesse les relations du concept - précis, par définition - et du thème,
dont l'imprécision contient à la fois, c'est son paradoxe, la violence de

l'indéfinissable et l'ouverture de tous les possibles (cf. p. 72 sq.). La vraie question
semble être dès lors celle du juste rapportait thème, ce qu'indique en fait l'idée
de pensée athétique. La pensée athétique, à l'opposé de la raison sourde, est

une pensée fondée sur l'écoute de l'autre.
Sans le dire très explicitement (sauf à récuser la chouette de Minerve, p. 93),

la pensée de Bellet livre ici un combat décidé contre l'hégélianisme, mais aussi

contre les variantes rationalistes du discours : le discours porte en lui la violence
de la pensée thétique, seul le parcours, où la pensée se voit «nettoyée du meurtre»

(p. 92), ouvre sur les vraies possibilités de l'autre. La pensée athétique est

anticipation des possibles, Vorgriff, au fond, et non Begriff, mais cette prolepse ne se

replie jamais sur une totalité qui ferait système dogmatique13.

2.2 Une rationalité athématique

Avec le passage à la rationalité athématique, Bellet emprunte un passage
étroit qui donne le vertige (je le suppose alpiniste, ou amateur de plongée sous-
marine, car il semble attiré par les gouffres). La pensée athétique semblait ne

constituer qu'une attitude, par une sorte d'ascèse de la thèse, de suspension du

jugement thétique, au sens quasi phénoménologique du terme. Or la pensée

athématique (dont parlait déjà, à vrai dire, un Karl Rahner, en lien avec

l'expérience transcendantale, distinguée de l'expérience categoriale)'3, nous
fait franchir un nouveau palier: s'il est vrai que chaque discipline du savoir
humain existe par le thème qu'elle circonscrit (la médecine parle de la santé, la

biologie de la vie, la théologie du divin, l'éthique de l'éthos, etc.), dès l'instant
où on se laisse saisir par la «puissance thématique» (p. 98) du thème, alors le

thème explose, se diffracte, perd sa clôture disciplinaire. Et la thématisation, de

discours, devient parcours, s'ouvrant le chemin vers la pensée athématique.
Ainsi, la pensée athématique, découvrant la puissance thématique de l'idée

des droits de l'homme, interroge la thèse des droits de l'homme, en ce qu'elle
a potentiellement de terrorisant (p. 133). La pensée athématique ne refuse ni la

thèse, ni le thème, ni sa thématisation, mais elle se refuse à se laisser enfermer,
appesantir ou affadir par le fondement qu'elle découvre. La raison athématique

12 J'ai repris ici la distinction que fait Pannenberg entre concept et prolepse, mais je
souhgne ce qui, chez Bellet, résiste au geste systématique du dogmaticien.

13 Bellet n'indique pas toujours les sources de sa pensée; il faut se risquer à les

énoncer, quand du moins elles nous frappent.



CRITIQUE DE LA RAISON SOURDE 43

cherche la vérité dans une direction qu'on pourrait dire à la fois non fondation-
nelle et déconstructive. Mais de même que le non-fondationalisme subvertit
notre rapport au fondement (et ne propose donc pas la dénégation dogmatique
et absurde de tout fondement à venir), et que la déconstruction, loin de détruire
l'éthique, est une éthique, la pensée athématique nous invite à entrer autrement
dans ce qui se dit au cœur de la thématisation.

Lorsqu'il développe, par des exemples concrets, le sens de la pensée

athématique, Bellet peut sembler ouvrir sous nos pieds des tombeaux de

philosophie ou de théologie négatives, mais je crois qu'il vient aussi à notre secours
en reliant l'expérience concrète de l'enseignement à sa réflexion. On pourrait
sans doute se risquer à transposer les exemples qu'il donne dans le champ de

l'éthique appliquée qui nous est plus familier en théologie morale et en éthique
philosophique. Ainsi, parler de la vie, de la nature, des droits de l'homme, de

la dignité humaine, de l'autonomie de la personne, de la «condition fœtale»i4,
de lajustice. de la liberté, c'est courir le double risque d'imposer nos thèses

substantielles (dogmatisme) et de les plier à nos stratégies discursives et
méthodologiques (formalisme). Or la pensée athématique, si difficile à atteindre de

l'aveu même de Bellet, n'est pas le refus du thème ou de la thématisation,
mais l'exigence radicale d'un autre regard, d'une autre manière de réinvestir la

«puissance thématique» du thème. Il y a toujours retour de l'athématique sur
le thématique (p. 138 sq.), dit Bellet, et je pense, de même, qu'il y a toujours
retour du geste de généalogie critique ou de déconstruction dans un parcours
de reconstruction.

Excursus : le clonage

Demandons-nous ce que cela impliquerait en éthique appliquée. Les
thèmes que nous y élaborons - nature, nature humaine, personne, vie, liberté,
etc. - ne valent pas tant par leur contenu de vérité (toujours à distance du réel
et de l'idéal) que par leur puissance d'évocation imaginaire et de transformation

fantasmatique. L'essentiel n'est pas d'enclore l'embryon ou les cellules
souches embryonnaires (ou tout élément tendant à une nano-existence) dans

leur définition scientifique et dans leur statut éthique, mais de prendre la mesure
de la sidération que leur considération implique.

Prenons l'exemple du clonage humain reproductif. On veut tellement le

lier, dans la discussion actuelle, au débat plus politiquement correct sur les

cellules souches, qu'en on viendrait presque à occulter le côté sidérant du

clonage reproductif en tant que tel.

Or il importe de mieux réfléchir en amont au rôle des représentations
symboliques au cœur même de la rationalité éthique. Cela devrait nous
conduire à reconnaître et à débusquer la puissance intrusive de l'idole au cœur

14 Cf. le beau hvre de L. Boltanski, La conditionfœtale. Une sociologie de l'engendrement

et de l'avortement, Paris, Gallimard, 2004.



44 DENIS MÜLLER

de l'icône et du désir". Sinon, on tombe dans le piège auquel a succombé par
exemple Gregory Pence, un des partisans les plus décidés du clonage humain

reproductif aux États-Unis : serait éthique uniquement ce qui correspond et

obéit à la liberté telle que le comprend le libéralisme rationaliste. Or poser
ainsi la liberté en absolu n'est pas argumenter de manière authentiquement
libérale et démocratique, mais développer une option substantielle cachée et la

présenter de manière subreptrice comme plus rationnelle que d'autres options
envisageables; ce qui constituerait, en définitive, un dogmatisme à l'envers,
non moins redoutable que le dogmatisme des intégrismes et des fondamentalismes

religieux.
La question de lajustice ne saurait être limitée aux individus et à leur désir,

comme le pense l'hyper-libéralisme éthique avec son absolutisation de
l'autonomie. Ce qui travaille le projet imaginaire du clonage, par-delà une volonté
fantasmatique de reproduction mimétique, c'est la volonté économique et

scientifique de pouvoir et de domination. Ce n'est pas pour rien que certains

partisans des cellules souches embryonnaires ont tenté de tenir à distance la

question du clonage thérapeutique de la notion même de clonage. C'est que,
dans l'incertitude de la distinction se profile peut-être aussi le spectre du

clonage reproductif comme visée de puissance. La critique théologique du

clonage ne doit donc pas se limiter à une critique uniquement anthropologique

et symbolique; elle doit oser détecter, derrière le désir de cloner et de

manipuler biologiquement l'idée d'altérité, une volonté d'étendre la puissance
des biotechnologiques jusqu'au champ de l'intime et de l'imaginaire. Le projet
du clonage, davantage qu'une tentation de transformation du vivant (argument
peu convaincant dans la logique néo-darwinienne de l'évolution permanente
de la vie), témoigne d'une volonté d'arraisonnement de l'esprit. Cloner, ce
serait dominer l'esprit par le leurre d'un double corporel; ce serait décréter la

victoire irréversible de l'homme neuronal sur l'homme spirituel et culturel.
Le déterminisme, en effet, ne serait pas celui des gènes (où ne semble régner,
comme dans le cerveau, qu'une admirable plasticité), mais de la puissance
économique et culturelle des forts et des nantis. À la suite de Walter Benjamin
(contre l'idéologie fétichiste du marché) et de Paul Ricœur (dans sa critique
du naturalisme des sciences du vivant et des neurosciences), il faut parier au

contraire pour l'irréductible originalité de la vie spirituelle, intellectuelle et

culturelle de l'humain singulier et historique. Il faut entrer dans une éthique
de la résistance et de la dissidence, rétive à la logique marchande du clonage
généralisé. Il faut identifier, sous la question pseudo-procréative du clonage
reproductif, la question culturelle de la domestication de l'esprit.

En jouant ainsi à Dieu, on se jouerait de l'homme. Ce serait un jeu irresponsable

avec notre identité personnelle profonde. Nous sommes balancés entre

13 Cf. mon article «L'éthique, entre l'idole et la démaîtrise. Un point de vue
théologique», in: B. van Meenen (éd.), Autour de l'idolâtrie. Figures actuelles de pouvoir et
de domination, Bruxelles, Facultés Universitaires Saint-Louis, 2003, p. 57-67.



CRITIQUE DE LA RAISON SOURDE 45

le désir d'être un autre (Je est un autre, vieux mythe de l'adolescent éternel

que fut Arthur Rimbaud16) et la crainte d'être copié. Nous vivons dans une
société de l'infiniment singulier et de l'infiniment semblable. À quoi bon nous

singulariser si nous sommes tous des clones en puissance
La question du clonage, plus que l'interrogation encore embryonnaire sur les

enfants clones, pose la question des apprentis-cloneurs et oblige à s'interroger sur
la volonté de puissance qui s'abrite derrière leur désir de procréation atypique.
En voulant sortir de la ligne procréatique ancestrale de l'humanité, savent-ils à

quelle hauteur d'inhumanité ils entendent s'installer et exercer leur dominium
Le discours actuel autour du clonage humain reproductif, interprété sur

un mode critique comme absence du désir et comme alibi de la puissance, ne
serait-il que le discours poétique d'un narcissisme et d'un solipsime
technoscientifique frustré de sa juste parole et d'une écoute adéquate Dirait-il à

notre niveau à tous, hors de l'étroitesse des communautés scientifiques et
de leurs spécialisations de Fachidioten, notre commun manque d'amour et

notre souffrance de solitaires? Au lieu de nous enfermer dans les thèmes à

succès (cellules-souches comprises), ne faudrait-il pas nous ouvrir au mystère
athétique et athématique de la raison écoutante et accueillante - et assumer
ainsi, sur ce point également, le programme magnifique de Maurice Bellet

2.3 Une rationalité amodale

Bellet atteint ainsi le sommet le plus ardu de son «programme». Comme il
le résume admirablement : «La pensée sans thèse, c'est renoncer à avoir raison,
à vaincre les autres, à gagner le procès. La pensée sans thème c'est renoncer
à ce que la pensée ait un contenu qu'on puisse de quelque façon saisir. La
pensée sans mode, c'est renoncer à ce que la pensée ait son lieu et pouvoir sur
elle-même» (p. 160-161). La raison amodale touche aux confins de la raison.
Non seulement elle doit se départir de son pouvoir sur les autres (avoir raison)
ou de son pouvoir sur le thème (connaître le fondement rationnel de toutes
choses), mais voici qu'elle doit maintenant douter d'elle-même (choc qui n'est

pas sans rappeler le doute cartésien, et des reprises dans la théologie protestante
moderne (Pierre Thévenaz et sa critique de l'autisme de la raison) ou dans

la philosophie contemporaine (Wilhelm Weischedel avec son interprétation de

16 Ce n'est pas un simple fruit du hasard que Mark Hunyadi ait intitulé son excellent
ouvrage récent : Je est un clone. L'éthique à l'épreuve des biotechnologies (Paris, Seuil,
2004). L'allusion à la parole célèbre de Rimbaud «je est un autre», dans sa «Lettre du

voyant», est transparente et pertinente : si je est déjà un Autre, point n'est besoin de le

cloner biologiquement. La présence de l'Autre au cœur du sujet, dont Ricœur et Lévinas
traitent chacun à sa manière, relève d'une hauteur anthropologique qui rend le désir de

clonage aussi puéril que superficiel. Je l'ai souligné à mon tour : «Jouer à Dieu en se

jouant de l'homme Les illusions symboliques et religieuses du désir de clonen>, in:
D. Müller, H. Poltier (éds), Un Homme nouveau par le clonage Fantasmes, raisons,
défis, Genève, Labor et Fides, 2005, p. 302-322.



46 DENIS MÜLLER

Dieu comme «das Vonwoher der radikalen Fraglichkeit» et son plaidoyer en

faveur d'une éthique sceptique).
«Si le mode du penser comme tel est ébranlé, alors ce qui s'annonce, comme

menace, est la fin de la pensée. La pensée amodale est d'abord le refus de se

résigner à cette fin, c'est-à-dire qu'elle est la confrontation à la non-pensée au
sein même de la pensée» (p. 160).

On ne saurait mieux dire: loin de se raidir contre le mode en soi (pas

davantage que la théorie de Bellet ne luttait contre la thèse ou contre le thème

en soi), la raison amodale se tient dans un entre-deux paradoxal, dans un au-
delà du concept qui est en même temps un «à travers», un passage dangereux,
une traversée exposée de la non-pensée, de la perte de tout repère. J'ai essayé

d'exprimer cela dans certains de mes travaux à l'aide de la catégorie d'instabilité

normative : toute éthique est normative, à la condition qu'elle accepte
de vivre sur l'arête d'une position instable; et l'éthique théologique, loin de

réduire cette instabilité, l'augmente et l'aiguise : la splendeur de la vérité est à

jamais clouée à la croix et emportée dans son sillage. C'est de ce déséquilibre
constitutifque naît la possibilité du courage et la grâce indispensable, parce que
si rare, de l'espérance.

La vraie raison, la raison qui ose assumer sa triple crise - crise de la thèse,
du thème et du mode -, serait puissance sans pouvoir, recrudescence de la

pensée à partir du silence, de la croix, de l'abandon. La raison se doit d'accéder
ici au «silence essentiel» (p. 161), faire preuve d'une «hospitalité héroïque»
(ibid.) de l'impensable, de l'impossible, de l'indicible.

Avec force, et non sans mystère, le parcours de Bellet redécouvre ici la

question classique de la foi et de la raison, que j'avais évoquée au début (p. 167

sq.). Mais la foi n'est pas ici au-delà de la raison, elle s'exprime, comme
fonction critique, au cœur de la raison. La pensée amodale et la foi semblent

se rejoindre, comme pointe de la rationalité, comme plage de silence, comme
tremplin d'une vraie puissance : c'est-à-dire d'une existence assumée et réconciliée,

dans et à travers ses combats et ses questions.

3. Une rationalité éclectique liée à une théologie négative
ou le risque de l'existence et de l'exigence devant Dieu

Il existe un certain écart, dans le dialogue œcuménique, entre la conception
catholique romaine et la conception protestante des rapports entre la raison et

la foi. Avec sa vision critique et provocante de la raison, Maurice Bellet nous
entraîne peut-être, sans le dire et sans le vouloir, dans des eaux mouvantes,

que mes interlocuteurs pourraient penser plus protestantes que catholiques
(ce qui, en soi, ne me gêne pas On ne peut s'empêcher de ressentir ici une
certaine proximité entre la pensée de Maurice Bellet et celle de Karl Barth

(ce qui pourrait s'avérer plus problématique La raison semble débordée,

dépassée, transcendée par la foi. Au risque de rationalisme semble se substituer



CRITIQUE DE LA RAISON SOURDE 47

un risque de fidéisme, de même qu'à un modèle de cohérence ou de corrélation
semble se substituer un modèle de dissonance et d'a-symétrie. Ce n'est pas le

fait d'un simple hasard si Maurice Bellet, à la pointe de ses développements,
nous entraîne de la raison athétique, athématique et amodale à une «raison

poétique» orientée sur la thématique paradoxale du Royaume. Renouant à

sa manière avec la problématique classique des théologies négatives, Bellet
aurait-il succombé, lui aussi, à la tentation du fidéisme, voire du mysticisme
Serait-ce là la pente «protestante» de sa démarche

Plutôt que de fidéisme, notion qui prend toujours l'allure d'un soupçon ou
d'une critique plutôt que d'une description, ou d'un mysticisme bien difficile
à définir et à circonscrire, on pourrait peut-être parler, à propos de Bellet, d'un
«auditisme». En me risquant à ce néologisme, je reprends ce que disait Bellet de

la raison sourde. L'auditisme s'oppose en effet à l'autisme, s'il est vrai, comme
le soulignait Luther à la suite de l'apôtre Paul, que la foi vient de l'écoute de
la parole (fides ex audituj. Or cette proposition classique, si finement analysée

par Eugen Bizer17, n'a pas toujours trouvé une interprétation correspondant
à sa visée la plus radicale. On l'a souvent comprise, de manière étroitement
dogmatique, comme si elle voulait uniquement signaler la subordination de la

croyance chrétienne à une théologie de la Parole, au sens le plus étroitement

protestant qui soit.
Je me demande s'il ne faut pas dépasser cette vision trop convenue de

l'expression biblique relayée par Luther.
Karl Rahner l'avait très bien montré dans son magistral ouvrage L'homme

à l'écoute du Verbex%, puis repris dans son Traité fondamental de la foi'9.
L'écoute n'est-elle pas, en effet, cette attitude anthropologique fondamentale
consistant à se tenir simplement, en attente de parole vraie, devant une
transcendance nue, non encore mise en catégories L'écoute dépouillée relève bien
de semblable expérience transcendantale de la Parole. Devenons écouteurs
de la Parole. Adoptons une forme d'auditisme, comme renouvellement de la
raison par la foi.

Ainsi, entre écouter et entendre vraiment, s'impose la médiation du logos
comme expression du décentrement vécu dans l'expérience de foi.

Nous pourrions tenter de reformuler notre hypothèse de la manière suivante :

pour pouvoir non seulement écouter ce que lui dit Dieu dans sa Parole, mais

pour pouvoir entendre en vérité en quoi cette Parole le concerne de manière
ultime (selon la formule de Paul Tillich), l'être humain doit devenir capable de

colliger ou de rassembler, par son propre logos, le mystère de l'ébranlement
occasionné par son expérience de la foi.

17 Fides ex auditu, Neukirchen, Neukirchener Verlag, 1972.
18 Paris, Marne, 1968 (Hörer des Wortes, München, Köserverlag, 1963; version

retravaillée par Johannes Baptist Metz, Fribourg-en-Brisgau, Herder, 1971).
19 Paris, Centurion, 1983 (Grundkurs des Glaubens, Fribourg-en-Brisgau, Herder,

1976).



48 DENIS MÜLLER

Comment la recherche, propre à la théologie fondamentale, touchant les

relations complexes et dynamiques de la foi, de la raison, de l'écoute de la

Parole et de la découverte de Dieu comme «ultimate concern» peut-elle éclairer
la question éthique Et comment la découverte de la radicalité critique du logos
de la foi peut-elle contribuer à une compréhension non seulement cohérente et

convaincante, mais également innovante de l'agir moral chrétien Ce serait
là, sans doute, la suite éthique à donner à cette méditation liminaire. Nous en
resterons pourtant à ces questions, soucieux de ne pas céder à la tentation de

combler le vide et l'inquiétude où nous conduit toute vraie écoute.


	Critique de la raison sourde et écoute de l'autre et du monde

