
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 57 (2007)

Heft: 1

Artikel: L'esthétique de l'analogon rationis : une introduction à la philosophie
d'Alexander Gottlieb Baumgarten

Autor: Bouchat, Gilda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381733

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381733
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UB^>fo1^3^(^ooi)
REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 139 (2007), P. 1-20

L'ESTHETIQUE DE VANALOGON RATIONIS

Une introduction à la philosophie
d'Alexander Gottlieb Baumgarten

Gilda Bouchât

Résumé

Les multiples histoires des idées qui retracent la constitution, relativement
récente, de la discipline appelée «esthétique», mentionnent souvent le nom
d'Alexander Gottlieb Baumgarten (1714-1762) en lui attribuant V«invention»
du néologisme «œsthetica». Très rapidement, ce terme latin, traduit en
allemand, entre dans l'usage courant. De nos jours, il désigne un ensemble de

discours souvent très hétérogènes sur les beaux-arts. Mais le sens originaire
d'aesthetica, c'est-à-dire le contenu de l'ouvrage éponyme de 1750, demeure

largement méconnu. Le présent article souhaite contribuer à souligner l'importance

du geste inaugural de Baumgarten, dont l'intérêt n'est pas seulement

historiographique. Car ce philosophe instaure de manière durable un nouveau

rapport à l'œuvre d'art. Nous insisterons toutparticulièrement sur l'inscription
métaphysique de son projet.

Guardians of the sacred Baumgartian flame
are rare these days.

Francis Sparshott1

C'est à la maxime «Des goûts et des couleurs, il ne faut pas disputer»
que répond l'entreprise de Baumgarten. L'idée d'une relativité des goûts
et son corollaire, l'impossibilité de fonder en raison le jugement sensible
concernant le beau artistique, sont très répandus au XVIIIe siècle. L'AEsthetica
de 1750 peut être lue comme la réponse à une tradition qui, de Montesquieu
à Voltaire en passant par l'abbé Du Bos, soutient que le goût échappe à une
saisie rationnelle. Ainsi Montesquieu, dans l'Essai sur le goût, affirme que «la
définition la plus générale du goût [...] est ce qui nous attache à une chose

par le sentiment»2. Plus sceptique encore, l'abbé Dubos soutient que «[...]

' Cité in : S. W. Gross, Felix œstheticus. Die Ästhetik als Lehre vom Menschen,
Würzburg, Königshausen und Neumann, 2001.

3 Montesquieu, Essai sur le goût, Pans, Rivages Poche, 1994, p. 14. Nous
soulignons.



2 GILDA BOUCHAT

les hommes croient naturellement que leur goût est le bon goût [...]. Vouloir

persuader un homme qui préfère le coloris à l'expression en suivant son propre
sentiment qu'il a tort, c'est vouloir le persuader à prendre plus déplaisir à voir
les tableaux du Poussin que ceux du Titien. La chose ne dépend pas plus de lui

qu'il dépend d'un homme, dont le palais est conformé de manière que le vin
de Champagne lui fait plus de plaisir que le vin d'Espagne, de changer de goût
et d'aimer mieux le vin d'Espagne que l'autre.»3 Celui qui tire les conclusions

les plus extrêmes c'est, sans doute, Voltaire, dans l'article «Beau, beauté» du

Dictionnaire philosophique : «Demandez à un crapaud ce que c'est la beauté,

le grand beau, to kalon. Il vous répondra que c'est sa femelle avec deux gros

yeux ronds sortant de sa petite tête, une gueule large et plate, un ventre jaune,

un dos rond. Interrogez un nègre de Guinée ; le beau est pour lui une peau noire,

huileuse, des yeux enfoncés, un nez épaté. Interrogez le diable ; il vous dira que
le beau est une paire de cornes, quatre griffes, et une queue. Consultez enfin les

philosophes, ils vous répondront par du galimatias [...J.»4
Ces exemples rendent compte d'un large consensus sur le caractère relatif

du goût et sur l'impossibilité de fonder rationnellement le jugement «esthétique».

On pourrait facilement objecter que ces exemples ne proviennent pas
de «véritables» philosophes, ce à quoi il faut répondre en rappelant un passage
de la Critique de la raison pure d'Immanuel Kant : «Les Allemands sont les

seuls à se servir du mot esthétique pour désigner ce que d'autres appellent
la critique du goût. Cette dénomination se fonde sur une espérance déçue,

que conçut l'excellent analyste Baumgarten, celle de soumettre le jugement
critique du beau à des principes rationnels, et d'en élever les règles à la hauteur

d'une science. Mais cet effort est vain.»5 Avant de nous prononcer sur la vanité

d'une telle espérance, nous souhaiterions comprendre comment l'inventeur du

néologisme «aesthetica» entend élaborer une véritable «science de la connaissance

sensible» ou «science de l'analogon rationis», qui prend à rebours

tout le siècle dans sa tentative inédite de penser le beau artistique non pas

comme l'expression d'un goût relatif ou d'un sentiment subjectif, mais comme
un domaine à part entière de la métaphysique dite spéciale. L'inscription de

l'esthétique au sein de la métaphysique élargira du même coup la portée de

cette dernière, le beau artistique étant, comme nous allons le voir, un domaine

parmi d'autres, bien que privilégié, sur lequel porte la nouvelle discipline.

3 Abbe Du Bos, Réflexions critiques sur la poésie et sur la peinture (1719), Paris,
Ecole nationale supérieure des Beaux-Arts, 1993, p. 164.

4 Voltaire, Dictionnaire philosophique, Paris, Garnier-Flammarion, 1964, p. 63.

Nous soulignons.
3 I. Kant, Critique de la raison pure, «Théorie transcendantale des éléments.

Première partie: Esthétique transcendantale», trad. Alexandre J.-L. Delamarre et
François Marty, Paris, Gallimard, 1980, § 1, note de Kant, p. 89.

?.us/es

Ç?R\£t



L'ESTHÉTIQUE DE L'ANALOGON RATIONIS

1. Les différents noms de l'esthétique

Il convient de rappeler que 1'«Esthétique» est un texte inachevé. Il devait

comporter deux parties : a) une esthétique théorique composée de trois sections
intitulées «heuristique», «méthodologie» et «sémiologie»; b) une esthétique
pratique dont le plan nous est inconnu. Baumgarten n'est d'ailleurs pas parvenu
à achever la section «heuristique» de son esthétique théorique. L'incipit s'ouvre
sur la «définition» suivante :

§ 1 : L'ESTHÉTIQUE (théorie des arts libéraux, gnoseologie inférieure, art de

penser avec beauté, art de l'analogon de la raison) est la science de la connaissance
sensible.''

Ce qui surprend dans cette définition abrupte, c'est le caractère explicitement

proteiforme du domaine dont s'occupe l'esthétique. Prenons les choses

dans l'ordre afin de mieux comprendre de quoi il s'agit.

1.1 Une théorie des arts libéraux

Une hypothèse attribue l'expression «arts libéraux»7 à Isocrate, mais elle
est attestée avec certitude chez Cicéron («artes liberales» dans le De Invenzione,

I, 35). Sous l'influence de Boèce, au début du VIe siècle de notre ère, les

différents arts libéraux sont envisagés de façon systématique en fonction de leur
contenu. Sous le nom collectif de quadrivium sont regroupées l'arithmétique,

6 A. G. Baumgarten, Esthétique précédée des «Méditations philosophiques sur
quelques sujets se rapportant à l'essence du poème» et de la «Métaphysique (§ 501
à 623)», trad. J.-Y. Pranchère, Paris. L'Herne, 1988, § 1, p. 121. Nous modifions
légèrement la traduction en remplaçant «art de la beauté du pensen> par «art de penser
avec beauté» (ars pulcre cogitandï), nous ôtons également le «ou» qui fait suite à la

première parenthèse, car nous ne pensons pas que le contenu soit à entendre comme une
série de «synonymes», contrairement à ce que soutient Ursula Franke dans son article
«Kunst als Erkenntnis, die Rolle der Sinnlichkeit in der Ästhetik des Alexander Gottlieb
Baumgarten», Studia Leibnitiana, Wiebsbaden, Franz Steiner Verlag, 1972, Band IX.
Dans ce premier paragraphe, il s'agit moins d'une «définition» de l'esthétique que de
l'indication succincte de ce qu'elle entreprend de penser. Dans la suite du texte, nous
citerons la traduction française comme suit: A. G. Baumgarten, en précisant de quel
texte il s'agit. Pour les passages non traduits en français, nous avons travaillé à partir
des deux traductions disponibles en italien (Estetica, trad. Francesco Piselli, Milano,
Vita e Pensiero, 1992 ainsi que L'Estetica di Alexander Gottlieb Baumgarten, Milano,
Salvatore Tedesco, Aestetica Edizioni, 2000) en nous référant au texte latin original
(AZstetica, 3. Nachdruckauflage der Ausgabe Franckfurt a. d. Oder 1750, Hildesheim,
Georg Olms Verlag, 1986).

Nous avons consulté le Vocabulaire d'esthétique d'E. Souriau, Pans, P.U.F, 1990,
article «art».



4 GILDA BOUCHAT

la géométrie, la musique et l'astronomie. Il faudra attendre le IXe siècle pour
que la grammaire, la rhétorique et la dialectique soient désignées sous le nom
de trivium. Rappelons brièvement que les arts libéraux s'opposent aux arts

mécaniques en ceci qu'ils sont libres, comme leur nom l'indique, pour deux
raisons au moins. Ils sont dits libres, d'une part, car ils s'adressent aux hommes
libres, ceux qui disposent de la scholé, du temps pour l'étude. Mais ils sont
également libres intrinsèquement. Ils ne servent pas directement les besoins
«immédiats» des hommes, mais sont cultivés en vue d'eux-mêmes, leur finalité
étant l'éducation et le savoir. Les arts libéraux sont produits par l'intellect,
contrairement aux arts mécaniques, tributaires du travail manuel et à ce titre
dévalorisés. Pour les artistes et les théoriciens de la Renaissance, tout l'enjeu
consistera à faire accéder la peinture, la sculpture et même l'architecture8
au rang d'«arts libéraux». Des siècles de revendications, de disputes et de

paragoni'' se verront couronnés de succès à la fin du XVIIe siècle, comme
l'atteste le Dictionnaire de Furetière qui comprend les beaux-arts à l'article
«arts libéraux». Ainsi, les «artistes» ont formellement gagné leur combat en

se distinguant des «artisans», même s'il faudra attendre près d'un siècle, le

siècle de Baumgarten. pour que l'usage linguistique entérine cette distinction.
L'artiste accède ainsi au rang de créateur, comme le proclamait d'ailleurs
vigoureusement, trois siècles auparavant, Léonard de Vinci :

Si le peintre veut voir des beautés capables de lui inspirer l'amour, il a la faculté
de les créer, et s'il veut voir des choses monstrueuses qui font peur, ou bouffonnes

pour faire rire, ou encore propres à inspirer la pitié, il est leur maître et dieu [...]. Ce

qu'il y a dans l'univers par essence, présence ou fiction, il l'a, dans l'esprit d'abord,
puis dans les mains.I0

La philosophie ne vient donc que plus tard, comme la chouette de

Minerve ", «inventer» une nouvelle discipline qui interroge ce que les artistes

8 Nous disons «même l'architecture» car la question de savoir à quel titre cet art est
véritablement «libre» dans sa finalité reste entière. Que serait un édifice, qu'il soit église
ou habitation, sans sa capacité à accueillir des fidèles ou à loger des habitants Le tableau,
à partir du moment où il est délié de sa fonction «cultuelle», pour le dire avec Walter
Benjamin, accède à une «autonomie esthétique» différente de celle de l'édifice. Cela dit,
c'est peut-être la notion même d'«autonomie esthétique» qu'il faudrait réinterroger.

9 «Paragone» signifie en italien «comparaison». Par extension, ce terme au pluriel
désigne un genre littéraire qui se développe à la Renaissance et qui «compare» les
mérites respectifs des arts de la parole et des arts visuels. Au XVIe siècle, Giorgio Vasari
dans Le vite dei più eccellenti pittori, scultori e architetti, compare - dans l'introduction
à ce qui deviendra l'un des premiers textes fondamentaux de l'histoire de l'art - les

quahtés de la peinture, de la sculpture et de l'architecture. Ce terme désignera ensuite,
plus généralement, toute comparaison entre des arts quels qu'ils soient.

10 Léonard de Vinci, La peinture, présentation d'André Chastel, Paris, Hermann,
2004, p. 30. Nous soulignons.

" G. W. F. Hegel, préface aux Principes de la philosophie du droit, traduction de
Jean-Louis Vieillard-Baron, Pans, Flammarion, 1999, p. 76. «La chouette de Minerve ne
prend son vol qu'à la tombée du crépuscule.»



L'ESTHÉTIQUE DE L'ANALOGON RATIONIS 5

n'ont cessé de répéter: que la peinture (entre autres) est una cosa mentale. Dès

lors, l'esthétique ne surgit pas «inopinément» dans l'histoire de la pensée : elle
s'élabore au moment où les arts se sont déjà émancipés de leur dimension
strictement matérielle, artisanale, et qu'ils peuvent être pensés à titre de réalisation
intellectuelle. A cet égard, parler de 1 ' «esthétique» des Grecs est problématique,
puisque ce qui permet l'élaboration d'une telle discipline c'est d'abord et avant
tout le concept de création. C'est par analogie à la création divine que l'artiste

peut être un véritable créateur. Et c'est à la faveur de cette analogie que les arts

libéraux, et particulièrement les beaux-arts, deviennent un lieu privilégié de la

connaissance dite sensible. Cette connaissance, nous y reviendrons, se déploie
avec perfection, c'est-à-dire avec beauté12, dans un monde que Baumgarten
nomme hétérocosmique, c'est-à-dire un monde possible en vertu de son
caractère cohérent, tout en étant nécessairement autre que le monde créé par
Dieu. À l'inverse, il peut arriver que des productions artistiques n'obéissent

pas au principe de non contradiction. Elles sont alors qualifiées d' «utopiques»,
elles n'ont, à proprement parler, lieu nulle part. Elles ne présentent aucune

perfection car elles sont à la fois impossibles et irreprésentablesn.

1.2 Une gnoseologie «inférieure», un art de penser avec beauté :

l'esthétique comme «science» à mesure humaine

C'est par souci à la fois ontologique et théologique que le philosophe parle
de gnoseologie «inférieure». Ontologique, car la Création divine ne souffre

aucune concurrence, et théologique car le Créateur est supérieur à sa créature,
même si celle-ci est artiste, c'est-à-dire capable de créer. Mais gardons-nous de

penser que le type de connaissance dite inférieure soit à entendre en un sens

«péjoratif» chez Baumgarten. Certes, le domaine où s'exerce cette connaissance

ne jouit pas de la plénitude d'être de la création divine. Cependant, le «monde»
de l'art, entièrement conçu par l'intellect humain, mais s'adressant explicitement

à sa sensibilité, permet à celui qui le contemple, au sujet percevant,
d'y saisir une logique immanente, d'y faire une expérience dont la mesure
est proprement humaine, contrairement à l'expérience toujours incomplète et

partielle du monde conçu par le Créateur suprême. La plus «haute vérité» M

n'est jamais accessible à l'homme. L'esthétique vient proposer quelque chose

comme une réponse à l'effroi pascalien face au silence éternel des espaces
infinis, comme pour accorder à l'homme un horizon harmonieux où la finitude
de sa connaissance puisse se déployer dans un lieu à sa mesure.

13 «La fin de l'esthétique est la perfection de la connaissance sensible comme telle,
c'est-à-dire la beauté.». A. G. Baumgarten, Esthétique. § 14, p. 127.

13 «Il n'y a aucune représentation, pas même confuse ou poétique des objets
utopiques.» A. G. Baumgarten, Méditations philosophiques sur quelques sujets se

rapportant à t'essence du poème, § 52, p. 50.
14 A. G. Baumgarten. /Estetica. § 557.



6 GILDA BOUCHAT

Suivant cette conception très étonnante de l'esthétique, Baumgarten ne

s'interroge pas seulement sur les moyens permettant de produire une belle
œuvre ou un beau discours (comme dans l'ancienne poétique ou rhétorique)
mais surtout sur la portée véritablement «gnoséologique» ou cognitive de

l'esthétique. Pour mieux comprendre la spécificité de cette nouvelle «connaissance»,

il faut revenir à un ouvrage antérieur à l'Esthétique: la dissertation de

1735 intitulée Meditationes philosophicae de nonnullis ad poema pertinentibus
(Méditations philosophiques sur quelques sujets se rapportant à l'essence du

poèmel5):

Les vomrâ (choses intelligibles) doivent donc être connus au moyen de la faculté
de connaissance supérieure, et sont l'objet de la Logique, les aîoOrprâ (choses
sensibles) sont l'objet de l'émaTÉipp a(aOpTixf| (science du sensible), ou encore de

l'esthétique (sive œstheticd).I6

Cet extrait nous indique comment le philosophe a conçu le néologisme
«aesthetica». Il s'agit de la forme latinisée de l'expression grecque é;uaTi]u.t)
aioQrrxwd]. L'esthétique est donc une «science» des aCoOniâ, une «science de

la connaissance sensible». Si, depuis Aristote, la logique est l'organon
(l'instrument) permettant de mettre en forme le logos philosophique, il est devenu

indispensable, au dire de Baumgarten, de doter la sensibilité de quelque chose

d'analogue permettant de guider la connaissance sensible. Nous sommes en
droit de demander au philosophe en quoi cette «science» est «nouvelle», puisque,
depuis Aristote jusqu'aux empiristes, la sensibilité joue un rôle essentiel dans

l'élaboration de la connaissance. Le caractère inédit de la nouvelle discipline se

trouve énoncé au paragraphe 3 de YEsthétique en ces termes :

L'esthétique [...] aura notamment pour fonction (usus): 1) d'apprêter un matériau
adéquat à destination des sciences dont le mode de connaissance est principalement
intellectuel ; 2) de mettre les connaissances scientifiques à la portée de tout un
chacun ; 3) d'étendre le progrès de la connaissance, y compris au-deià des limites de

ce que nous pouvons connaître distinctement: 4) de fournir des principes adéquats
à l'ensemble des études les plus douces ainsi qu'aux arts libéraux (bona principia
studiis omnibus mansuetioribus artibusque liberalibus subministrare); 5) dans la
vie en commun, toutes choses étant égales par ailleurs, aider chacun à exceller dans
les choses pratiques (in vita communi, caetera si paria fuerìnt, in agendis rebus
omnibus praestare). "

15 Telle est la traduction proposée par J.-Y. Pranchère dans l'ouvrage cité plus haut.
En traduisant plus littéralement, il s'agit des Méditations philosophiques sur quelques
sujets se rapportant au poème.

16 A. G. Baumgarten, Méditations philosophiques sur quelques sujets se rapportant
à l'essence du poème, § 116, p. 75-76.

17 A. G. Baumgarten, Esthétique, § 3, p. 121. Nous avons légèrement modifié
la traduction des points 4 et 5 en nous référant notamment aux traductions italiennes
déjà citées ainsi qu'à la traduction allemande (partielle) de l'Esthétique: Theoretische
Ästhetik: die grundlegenden Abschnitte aus der «Aesthetica», übers, u. hrsg. von Hanz
Rudolf Schweizer, Hamburg, Felix Meiner Verlag, 1983.



L'ESTHÉTIQUE DE L'ANALOGON RATIONIS 1

Nous comprenons mieux pourquoi l'esthétique est également un art
de penser avec beauté. Elle a pour tâche - «notamment», nous dit le philosophe

!- de mettre en forme le discours, de le nourrir d'exemples concrets

nous permettant de mieux saisir des concepts compliqués. Tous les grands

esprits pensent avec beauté : «Les esprits les plus supérieurs et universels de

tous les temps - Orphée et les fondateurs de la philosophie poétique, Socrate

dit etfjcov (l'ironique), Platon, Aristote, Grotius, Descartes et Leibniz - enseignent

a posteriori que la disposition à penser avec beauté et la disposition à la
stricte rigueur logique peuvent tout à fait se rejoindre.» ,s Cela dit, l'esthétique
ne concerne pas seulement les grands esprits puisqu'elle permet également de

vulgariser, c'est-à-dire de rendre accessibles au plus grand nombre des idées

complexes. L'esthétique se charge d'exprimer, par des images ou des discours

agrémentés d'exemples parlants, des connaissances réputées difficiles en ayant
ainsi une véritable portée «pédagogique». Elle permet aussi de guider l'étude de

la philosophie et des arts libéraux en fournissant des principes d'apprentissage
et d'exposition (dispositio). Et enfin, l'esthétique a une dimension «éthique» et
sociale puisqu'elle permet de vivre en commun de la façon la plus harmonieuse

qui soit. Celui qui s'occupe d'esthétique est, selon Baumgarten, avantagé
dans la vie en société. Il est plus «heureux» puisque, grâce à l'esthétique,
il cultive toutes les possibilités de son être en devenant un authentique felix
aestheticus*9, un esprit gracieux, un véritable Aufklärer, capable d'engendrer
des œuvres au sens large du terme. Plutôt que de se lamenter sur l'immensité
abyssale des choses hors de notre portée, Baumgarten nous invite à cultiver
avec beauté ce qui est à notre mesure et qui se destine à nous à travers les

arts et la pensée élégante. Le felix aestheticus anticipe de façon radicale la

proposition de Stendhal : «La beauté n'est que la promesse du bonheur.»20 Le
felix aestheticus qui s'occupe de l'esthétique, entendue comme gnoseologie
inférieure, accomplit cette promesse. Il y a quelque chose comme une véritable
«éthique esthétique»3I qui prend le contre-pied de l'Ethique à Nicomaque22 en
faisant consister la vie bonne non seulement dans la contemplation des choses

18 A. G. Baumgarten, Esthétique. § 43, p. 136. Traduction légèrement modifiée.
19 A. G. Baumgarten, Esthétique. § 28, p. 131. Les diverses traductions («esthéticien

heureux», «estetico felice», «spirito bello», «erfolgreicher Ästhetiker») de ce

personnage conceptuel ne nous convainquent pas complètement. Et ceci en raison du
sens trop restrictif, de nos jours, du terme «esthéticien». Pour Baumgarten. le felix
aestheticus est à la fois philosophe et artiste. Il incarne, en quelque sorte, le modèle de

l'homme accompli dont la sensibilité raffinée et le goût prononcé pour les arts libéraux
porte la connaissance sensible à son achèvement le plus parfait. L'expression italienne
«spirito bello» (bel esprit) rend mieux cette idée. Cela dit, à défaut de pouvoir proposer
une meilleure traduction, nous laissons cette expression dans sa langue originale.

30 Stendhal, De l'amour, Lausanne, Editions Rencontre, 1960, chap. XVII, p. 86,
note 1.

31 Baumgarten parle d'«i)0oç esthétique» au paragraphe 193.
33 Aristote, Éthique à Nicomaque, Livre 10, chapitre 7.



8 GILDA BOUCHAT

suprasensibles, mais dans la contemplation esthétique. Puisque la beauté est

pensée comme la perfection de la connaissance sensible, la félicité se donne
à la faveur des méditations esthétiques23. Et à ceux qui pourraient objecter
à Baumgarten que son projet est trop ambitieux, qu'une telle promesse est

intenable, il répond: «Je suis d'accord, mais quelque chose vaut mieux que
rien.»24 Baumgarten a ainsi frayé la voie à cette nouvelle «science», tout en

laissant à la postérité la tâche d'achever un projet que la maladie l'a empêché
de mener à terme.

1.3 Un art de l'analogon rationis

Le concept désigné sous l'expression analogon rationis est central pour
comprendre comment les arts libéraux et, plus particulièrement, les beaux-arts
deviennent le lieu privilégié de la connaissance dite sensible. Nous pensons que
deux aspects essentiels de l'esthétique philosophique reposent sur ce concept.

Le premier aspect réside dans la possibilité d'établir l'esthétique en tant

que science de la connaissance sensible par analogie à la logique. Il convient
de souligner que le «sensible» dont s'occupe l'esthétique n'est jamais une

simple «collection» de «données» présentées «en vrac». Lorsque, par exemple,
je perçois un tableau, lorsque je me représente une image, les formes, les

couleurs, la profondeur, la facture, la matérialité visible des pigments forment

un tout cohérent qui fait sens. Percevoir, c'est toujours déjà mettre de l'ordre
et donner du sens. La recollection des données sensibles perçues s'agencent
selon un certain ordre, selon une certaine logique. Lorsque nous percevons
sensiblement, nous formons une sorte de raisonnement grâce, notamment, à la

mémoire et à l'imagination. Et ce «raisonnement sensible», fondé sur l'attente
de cas semblables, est ce que Baumgarten nomme analogon rationis. Et la

connaissance produite par analogie vaut pour elle-même, même si l'esthétique

- c'est là une de ses nombreuses vertus - est censée à la fois compléter l'horizon
logique au sens large et limiter l'horizon logique au sens étroit du terme3'.

Le second aspect est le suivant: l'œuvre d'art (ou toute autre production
intellectuelle libre) est considérée comme un véritable monde qui se déploie

par analogie au monde créé par Dieu. // y a donc une étroite parenté, une

parenté analogique, entre le monde créé et le monde de la création artistique.

33 Baumgarten emploie l'expression «méditer esthétiquement» au paragraphe 205
de V Esthétique.

34 A. G. Baumgarten, Esthétique. § 5, p. 122.
25 La section XXVII de l'Esthétique porte sur la question de la «vérité esthétique».

Le paragraphe 427 traite de la vérité «esthético-logique» (aestheticologicam) en

insistant sur ce que l'esthétique et la logique au sens étroit, courant, du terme, ont en

commun. Cette vérité esthético-logique est ce que recherche la logique entendue au

sens large, c'est-à-dire l'extension de la logique au sens étroit par l'esthétique. Nous y
reviendrons.



L'ESTHETIQUE DE L'ANALOGON RATIONIS 9

Et puisqu'il est nécessaire (au sens logique fort) qu'il n'y ait qu'une seule

Création absolument parfaite - c'est là que l'esthétique rejoint la théologie -, le

«monde» créé par les artistes est «hétérocosmique» mais non «utopique». Cela

signifie, nous l'avons compris, que ce «monde» «existe» mais sur un mode

qui est celui de la possibilité. Il obéit à des lois (que l'esthétique prend en

charge d'énoncer) et donne lieu à une vérité sensible, à une richesse manifeste

(ubertas) qui peut parfois prendre de la distance par rapport au sens de la vérité
dans son acception «logique». L'esthétique vient au secours de la philosophie
en préservant ce que la logique ne permet pas de sauvegarder, c'est-à-dire la

singularité et la richesse des manifestations sensibles possibles. Au nom du

souci de préserver la possibilité d'une telle richesse sensible, le concept de

«vérité» devient un peu moins «aride» et accepte de devenir sous sa forme

esthétique «vraisemblance». Qu'est-ce à dire
La vérité «métaphysique» est dite «objective» par Baumgarten ; elle se

trouve contenue dans l'objet même. La vérité «subjective» est conçue
classiquement en termes d'adéquation de la représentation à l'objet. Or, et c'est en

cela que Baumgarten est original, la vérité subjective peut être à son tour ou

logique ou esthétique :

§ 423: Il faut [...] se soucier, lorsqu'on pense les choses avec élégance, de la
VÉRITÉ, mais au sens ESTHÉTIQUE, c'est-à-dire la vérité en tant qu'elle doit
faire l'objet d'une connaissance sensible. Nous savons déjà que la vérité métaphysique

des objets est leur accord avec les principes les plus universels de tous [...].
Quant à la représentation de la vérité métaphysique présente en quelque objet,
elle constitue, pour autant qu'elle s'accomplit dans l'âme d'un certain sujet, cet
accord des représentations avec les objets que la plupart nomment vérité logique,
d'autres mentale (quam plerique verïtatem logicam nominanti alii mentalem). Cette
vérité est celle de la relation, de la correspondance et de la conformité, tandis qu'ils
nomment matérielle la vérité métaphysique (metaphysicam veritatem materiellem
appellant).36

Selon Baumgarten, il n'y a pas «deux vérités» dont l'une serait logique et

l'autre esthétique. Le mode de rapport à la chose qui passe par la représentation
est esthético-logique21. Mais la représentation subjective de la chose entendue

au sens strictement logique est simplement formelle puisqu'elle concerne la

relation, la correspondance et la conformité. À l'inverse, la représentation
esthétique tient compte de la dimension sensible, phénoménale, de la chose.

Avec l'exemple de l'éclipsé annulaire, Baumgarten devient phénoménologue :

Imaginons que nous soyons des astronomes, ou que nous pensions avec

eux, et que notre pensée, d'ordre non seulement physique mais mathématique,
s'applique à l'éclipsé annulaire de l'année passée [il y a effectivement eu une

36 A. G. Baumgarten, Esthétique. § 423, p. 151. Traduction largement modifiée.
11 «Nous appelons vérité esthético-logique celle qui est mentale et subjective,

c'est-à-dire la vérité des représentations dans son ensemble, appelée jusqu'à présent
uniquement vérité logique.» A. G. Baumgarten, Esthétique. § 427, p. 153. Nous avons
retraduit cet extrait.



10 GILDA BOUCHAT

éclipse en 1748] ; et représentons-nous maintenant cette même éclipse comme si

nous étions des bergers s'adressant à leurs amis ou à leur bien-aimée : combien
de vérités, qui dans le premier cas étaient l'objet de notre pensée, devrons-nous
dans le second cas laisser tout à fait de côté !28

À l'inverse, combien d'éléments sensibles sont laissés de côté dans une

représentation scientifique ou logique «Qu'est-ce en effet que l'abstraction,
sinon une perte ?»29, demande le philosophe. Il ne s'agit pas d'affirmer la

supériorité d'un type de représentation sur l'autre, mais plutôt de souligner la
diversité possible des rapports et leur complémentarité. Le philosophe parle
d'«horizon» pour désigner le nombre fini de connaissances que l'homme
parvient à saisir de la totalité infinie des étants. Or, le mode de déploiement de

la représentation est à la fois différent et complémentaire lorsqu'il est logique
ou esthétique. Dès lors, le type de représentation et de discours change en
fonction de l'horizon concerné :

Il y a deux genres de pensées: le genre rhétorique fluide et plus large et le genre
dialectique concis et plus serré. J'affirme que le premier est propre à l'horizon esthétique,

le second à l'horizon logique [...]. Le genre concis, comme le vit Aristote, cet
authentique esthéticien à la fois pratique et théorique, est de première nécessité dans
les œuvres scientifiques, et particulièrement si elles sont ésotériques, tandis qu'il
peut devenir un grave défaut lorsqu'il n'est pas à sa place, c'est-à-dire lorsqu'il est
hors des cercles de la raison (extra rationis circulos).M

Par contre, cela ne signifie pas pour autant que ces deux horizons ne

communiquent pas et que le philosophe doive s'en tenir à l'un en délaissant
l'autre. Aristote en témoigne. Et, bien que Baumgarten concède que celui qui
recherche la vérité, au sens le plus rigoureux du terme, emploie intellect et
raison31, il s'empresse d'ajouter:

Mais celui qui recherche la vérité au moyen de Yanalogon de la raison [...] n'est
pas un partisan moins strict de la vérité [...]. I! lui est plus nécessaire qu'aux autres,
alors qu'il poursuit la vérité esthétique, de faire exception aux règles de la suprême
perfection formelle [logique], afin que la perfection matérielle de la vérité esthétique
ne soit pas excessivement endommagée.33

Il convient à présent de s'interroger sur la provenance du concept d'analogon

rationis. Le sens de cette expression, bien que le concept ne soit pas

expressément nommé, est présent dans la Monadologie de Leibniz33 :

La mémoire fournit une espèce de consecution aux âmes, qui imite la raison.
mais qui en doit être distinguée. C'est que nous voyons que les animaux ayant la

38 A. G. Baumgarten, Esthétique. § 429, p. 154.
39 A. G. Baumgarten, Esthétique. § 560, p. 201.
30 A. G. Baumgarten, AZstetica, § 122.
31 A. G. Baumgarten, Esthétique, § 562, p. 202.
32 A. G. Baumgarten, ibidem.
33 Stricto sensu, la reformulation conceptuelle de cette idée provient de la psychologie

de Christian Wolff.



L'ESTHETIQUE DE L'ANALOGON RA TIONIS 11

perception de quelque chose qui les frappe et dont iis ont eu perception semblable

auparavant, s'attendent par la représentation de leur mémoire à ce qui y a été joint
dans cette perception précédente et sont portés à des sentiments semblables à ceux
qu'ils avaient pris alors. Par exemple: quand on montre le bâton aux chiens, ils se

souviennent de la douleur qui leur a été causée et crient ou fuient.M

Les détracteurs de l'esthétique philosophique trouveront sans doute dans

ce passage de quoi alimenter leurs sarcasmes. En effet, le pas qui consiste à

soutenir qu'une partie de l'esthétique s'enracine dans une sorte de «psychologie

animale» a été franchi par certains commentateurs35. Il est vrai que
Leibniz illustre par l'exemple du chien et du bâton le raisonnement qui «imite
la raison». Cela dit, nous pensons que cette interprétation est trompeuse et

qu'il est parfaitement anachronique de parler de «psychologie animale» au

XVIIIe siècle. Pour ce faire, il faudra attendre à peu près deux siècles, que
le médecin et physiologiste russe Ivan Petrovitch Pavlov découvre - à notre

grande stupéfaction - après avoir longuement observé le fonctionnement des

glandes salivaires du chien, qu'il est possible de fonder une psychologie basée

entièrement sur la physiologie. Une nouvelle «science du comportement», le

behaviorisme, est née et, avec elle, la possibilité de désencombrer la compréhension

de la psyché humaine de l'envahissante métaphysique en la remplaçant

par l'observation empirique d'animaux de laboratoire. Mais, au XVIIIe siècle,
les débats sont autres. Leibniz, en donnant l'exemple du chien, ne souhaite pas
fonder la psychologie humaine sur le comportement canin, mais s'adresse à

Locke. Nous pensons qu'un souci à la fois pédagogique et polémique motive
également le choix de cet exemple. Leibniz choisit à dessein (et contre la

conception cartésienne de l'animalité) un animal de compagnie pour tenter de

nous faire comprendre comment l'association de sensations tactiles, visuelles,
auditives et olfactives peut produire quelque chose comme un «raisonnement».
Étant entendu que le point de départ est la ratio humaine et non pas la psyché
canine.

Le concept d'analogon rationis désigne, au second chapitre de l'Esthétique,

intitulé «esthétique naturelle» (§ 28 à 37), un ensemble de facultés qui
interviennent dans les méditations esthétiques au sens large (que ce soit la

34 G. W. Leibniz, «Monadologie» in : Principes de la Nature et de la Grâce. Monadologie

(1714), Paris, Flammarion, 1996, § 26, p. 248. Nous soulignons. Cet exemple se

trouve énoncé plus brièvement dans Les Nouveaux essais sur l'entendement humain
(env. 1704, publié en 1765), livre 2, § 11. Leibniz renonce à publier cet ouvrage, en

réponse à 1 Essai sur l'entendement humain 1690) de Locke, en raison du décès de ce
dernier.

3" Par exemple, U. Franke, op. cit., p. 52: «Den Ausdruck «analogon rationis»
nimmt Baumgarten aus der Tierpsychologie auf.» Ou encore, Heinz Paetzold, dans son
introduction aux Philosophische Betrachtungen über einige Bedingungen des Gedichtes
(la traduction allemande des Meditationes), Hambourg, Felix Meiner Verlag, 1983,

p.XLVII-XVLIII: «Der Begriff, unter dem Baumgarten die verschiedenen Vermögen
der menschlichen Sinne vereint, ist das analogon rationis, ein Begriff, der ursprünglich
der Tierpsychologie entstammt.»



12 GILDA BOUCHAT

création d'une œuvre d'art, la lecture d'un poème ou la production d'un beau

discours). Ces facultés peuvent être affinées (le chapitre suivant concerne les

«exercices esthétiques») mais ne peuvent être acquises sans certaines dispositions

naturelles, innées, ce qui explique que ce chapitre s'intitule «esthétique
naturelle». Pour être capable de penser avec élégance, pour être un felix œsthe-

ticus, c'est-à-dire autant un créateur inspiré qu'un amateur éclairé, il faut être

en possession de diverses facultés qui concourent, chacune à sa manière, à

l'exercice du raisonnement par analogie. Il est nécessaire d'avoir l'esprit
gracieux et élégant (ingenium venustum) afin d'être facilement affecté par les

objets sensibles. Cet esprit élégant possède huit facultés nécessaires aux méditations

esthétiques. A) La faculté de sentir avec acuité (§ 30) permet d'établir des

distinctions au sein des diverses perceptions sensibles. B) L.'imagination (§31)
est une autre faculté très importante mais assez ambiguë36. Elle permet à la fois
de se remémorer les impressions sensibles passées et de prévoir les impressions

futures. De plus, elle est, comme le pensaient déjà les Anciens, rappelle le

philosophe, proprement inventive. L'ancienne «folle du logis» de Malebranche,
«maîtresse d'erreur et de fausseté» selon Pascal, ne détourne plus les hommes

de la vérité d'après Baumgarten, mais devient absolument nécessaire dans le

champ esthétique en tant qu'elle permet d'imaginer des mondes possibles et
de les créer par analogie. Toutefois, il faut impérativement que son champ
d'action soit «limité» par l'esprit gracieux afin que ses inventions ne deviennent

pas «chimériques»37. C) La perspicacité (dispositio naturalis ad perspicaciam,
§ 32) joue un rôle formel. Elle travaille de concert avec le génie et l'esprit de

finesse pour donner forme, pour «polir» le matériau constitué par la sensibilité

et l'imagination. D) La mémoire (§ 33) est une autre faculté cruciale: «Les

Anciens appelaient Mnémosyne la mère des muses, car ils rapportaient aussi

à la mémoire la reproduction opérée par l'imagination.»38 Selon Baumgarten,
avoir de ia mémoire est indispensable lorsqu'on produit une œuvre (il s'agit
ici vraisemblablement plutôt d'une narration, d'un poème ou d'un morceau de

musique, c'est-à-dire un art du temps, plutôt que d'une œuvre plastique) car
cela permet d'éviter les contradictions et les répétitions fastidieuses, nuisant
à la perfection sensible de l'œuvre. E) La disposition poétique au sens large

(dispositio poetica, § 34) ou faculté d'inventer des mondes hétérocosmiques

36 Maurizio Ferraris, bien qu'il ne commente pas les autres facultés intervenant
dans ce chapitre de l'Esthétique, soutient la thèse suivante : «Comme médiation entre le

sensible et l'intelligible, l'imagination est [...] le siège de l'analogon, selon le principe
suivant lequel la trace (sensible), dans le fait qu'elle se conserve dans la mémoire,
devient ipso facto intelligible», «Analogon rationis» in: Pratica filosofica 6, Milano,
1994, p. 12. Nous avons traduit littéralement.

37 La distinction entre les inventions «vraies» et «chimériques» ou «vaines» se

trouve au paragraphe 590 de la Métaphysique.
38 A. G. Baumgarten, Esthétique, § 33, p. 132-133. Traduction légèrement

modifiée.



L'ESTHÉTIQUE DE L'ANALOGON RA TIONIS 13

n'est pas expressément définie dans ce passage. Il faut se référer à la Métaphysique

pour en avoir une définition :

Quand je combine des représentations imaginaires et que je les sépare, autrement
dit: que je fixe mon attention sur une seule partie d'une perception quelconque,
j'invente. J'ai donc la faculté poétique d'inventer. Puisque l'acte de combiner consiste
à représenter plusieurs choses comme n'en formant qu'une seule, et n'est possible
que par la faculté de percevoir les identités entre les choses, la faculté d'inventer doit
sa mise en oeuvre à la force qu 'a mon âme de se représenter l'univers.39

Laissons de côté l'énigmatique question de l'âme comme force représentative,

que nous traiterons ultérieurement, et contentons-nous de remarquer que
la faculté d'inventer, faculté centrale pour l'esthétique, a d'abord été conçue
dans un ouvrage intitulé «Métaphysique». Il faut encore mentionner: F) le goût
(§35), entendu comme la faculté déjuger sensiblement les perceptions sensibles

et les représentations imaginaires, les fictions. Cette faculté rend possible
l'évaluation des images esthétiques au sens large puisque, selon Baumgarten, la

beauté ne doit pas être jugée au moyen de l'intellect. G) La faculté de prévoir
et de pressentir l'avenir (§ 36) est essentielle. En effet, les Anciens avaient

déjà remarqué que cette faculté se trouvait dans des proportions prodigieuses
chez les esprits les plus beaux, à tel point qu'ils la retenaient pour divine et

miraculeuse. C'est pour cela qu'ils nommaient «vates», c'est-à-dire à la fois
devins et prophètes, les poètes divinement inspirés. Enfin, pour parachever cet

ensemble de facultés permettant à l'esprit gracieux et élégant de raisonner par
analogie, il reste encore à mentionner: H) la faculté à désigner par signes ses

propres perceptions (§ 37) qui assure que tout ce qui est créé et pensé puisse

s'exprimer en vue d'être partagé par autrui.

Il est évident que cette interprétation de Yanalogon rationis l'éloigné de

toute psychologie animale, puisqu'elle concerne exclusivement la capacité
créatrice humaine. Ainsi la création cesse d'être seulement une prérogative
divine puisqu'elle devient, par analogie, le propre de l'artiste ou du poète
divinement inspiré. Ce qui fonde ontologiquement la possibilité que le monde

hétérocosmique de l'art soit porteur de vérité n 'est rien d'autre que ce rapport
analogique entre, d'une part, le monde issu de la création divine et le monde

hétérocosmique esthétique et, d'autre part, l'activité du Créateur (ou «Monade

Suprême») et celle de l'«artiste» (au sens large de «créateur»). Comme en

témoigne d'ailleurs ce passage essentiel des Meditationes :

Il y a longtemps qu'on a observé que le poète est une sorte de démiurge ou de

créateur; le poème doit donc être pour ainsi dire un monde. Il faut donc, d'après
l'analogie, tenir à son sujet pour vrai ce que les philosophes tiennent pour évident
au sujet du monde.m

39 A. G. Baumgarten, Métaphysique, § 589, p. 105. Nous modifions la citation et

soulignons.
40 A. G. Baumgarten, Méditations, § 68, p. 58. Nous soulignons.



14 GILDA BOUCHAT

Mais énoncer ce rapport analogique ne permet pas encore de comprendre
véritablement en quoi l'œuvre d'art, objet d'une représentation subjective d'un
être percevant, est porteuse de vérité. Pour ce faire, il est nécessaire de revenir
à ce qui permet à Baumgarten de fonder métaphysiquement son esthétique,
c'est-à-dire à la philosophie de Leibniz.

2. Leibniz et Baumgarten

Le philosophe Baumgarten - et c'est sans doute en cela que réside la

difficulté majeure de son esthétique - s'adresse à ses pairs, c'est-à-dire aux
philosophes de son temps et ne se soucie guère de la réception de son œuvre.
Contrairement à Leibniz qui choisit de rédiger ses écrits essentiellement en

français, soucieux d'atteindre un large public «éclairé», on ne peut pas dire que
«l'excellent analyste Baumgarten» se soit véritablement soucié de «populariser»

ses idées. Comme en témoigne notamment cet extrait des Meditationes :

Nous demandons [...] qu'on nous accorde la grâce d'utiliser sans les définir, et
d'exposer sans les démontrer, les notions que de très pénétrants philosophes tiennent
pour démontrées et définies.**

Que les «très pénétrants philosophes» soient Leibniz et Wolff, c'est ce

que la plupart des chercheurs s'accordent à dire42. D'ailleurs, Baumgarten
se réfère explicitement à la Théodicée au paragraphe 22 des Meditationes,
en disant: «Le but principal de la poésie, d'après Leibniz, est d'enseigner la

prudence et la vertu par des exemples.»43 À part cette remarquable occurrence,
Leibniz n'est presque jamais nommé, bien que Y Esthétique se fonde sur la

détermination métaphysique de la monade comme unité substantielle. L'œuvre
d'art est conçue par Baumgarten comme l'objet de la représentation d'un
sujet percevant. Pour le comprendre, il convient de se référer au Discours de

métaphysique de Leibniz :

Toute substance [i.e. toute monade] est comme un monde entier et comme un miroir
de Dieu ou bien de tout l'univers, qu'elle exprime chacune à sa façon, à peu près
comme une même ville est diversement représentée selon les différentes situations
de celui qui la regarde. Ainsi l'univers est en quelque façon multiplié autant de fois

41 A. G. Baumgarten, Méditations, § 2, p. 20. Nous soulignons. 11 est vrai que le

statut du texte, il s'agit d'une dissertation d'habilitation, pourrait expliquer son caractère
lapidaire. Cela dit, les écrits ultérieurs gardent cette extrême concision qui caractérise le

style de Baumgarten.
42 II règne un large consensus concernant l'horizon conceptuel que Baumgarten

hérite à la fois de Leibniz et de Wolff. Cf. notamment l'ouvrage récent et très érudit
de P. Pimpinella, Wolff e Baumgarten. Studi di terminologia filosofica. Firenze, Leo S.

Olschki Editore, 2005. Nous prenons le parti de limiter notre présentation à Leibniz et

Baumgarten.
43 A. G. Baumgarten, Méditations, § 22, p. 39.



L'ESTHETIQUE DE L'ANALOGON RATIONIS 15

qu'il y a de substances, et la gloire de Dieu est redoublée de même par autant de

représentations toutes différentes de son ouvrage.
**

Cela signifie que chaque monade, en tant qu'elle est essentiellement

spéculaire, représente toutes les autres - y compris Dieu lui-même - et ainsi
le monde en sa totalité. Ce «miroir vivant de l'univers»45 qu'est la monade
réfléchit toutes les autres monades selon un point de vue irréductible, c'est-à-
dire qu'elle représente tout l'étant mais de façon plus ou moins confuse. Ce qui
distingue, en effet, les points de vue est la portion ou le département du monde

réfléchi avec clarté. L'ampleur du département réfléchi avec clarté ou aperçu est

fonction de l'amplitude de l'âme du sujet qui se le représente et de sa position
dans l'espace et le temps. Ainsi, avant que le mot œsthetica n'ait été inventé,
il y a déjà chez Leibniz quelque chose comme une «esthétique de la création»

- divine, entendons-nous - puisque le devenir mondain est une image qui se

reflète une infinité de fois selon des points de vue à chaque instant irréductibles.

Les différents points de vue ou représentations monadiques varient non
seulement suivant leur ampleur mais aussi en fonction de leur qualité. Chaque
être vivant - de la tique à l'homme en passant par les grands mammifères
marins, les oiseaux et les huîtres - se représente quelque chose à sa manière, car
tout être animé est capable de percevoir le monde. Or tout être créé, en fonction
de sa finitude propre, de l'amplitude de son âme, se représente les choses plus
ou moins confusément. Et l'être humain ne fait évidemment pas exception à

cela, bien qu'il soit le seul vivant capable de se représenter les choses en les

réfléchissant, c'est-à-dire en les apercevant de façon claire et parfois même
distincte. Même si, nous dit Leibniz, la vision à la fois claire et distincte est assez

exceptionnelle, sauf pour Dieu, qui jouit d'une parfaite aperception du monde,
d'une vision omnisciente et adéquate. Cette vue véritablement «panoramique»
lui permet non seulement d'apercevoir à chaque instant le monde qu'il a choisi
en toute connaissance de cause, mais aussi d'envisager les mondes possibles.
Et c'est en vertu de cette aperception pleine et entière que, dans sa grande
Sagesse, il choisit à chaque instant le meilleur des mondes possibles. Nous ne

cessons, dit Leibniz, de percevoir le monde de façon bornée quant à l'ampleur
et à la clarté de nos représentations. En effet, la plupart de nos perceptions
sensibles sont confuses, ce sont des petites perceptions auxquelles nous ne

prêtons pas attention mais qui ne cessent d'envahir notre champ perceptif en
l'obscurcissant. En fait, nous ne cessons jamais de percevoir, même en dormant.
La plupart du temps, la sensibilité et ses petites perceptions viennent obscurcir
l'aperception. Les bornes de notre représentation proviennent de notre finitude
essentielle. Or, il n'y a pas de finitude sans sensibilité, c'est-à-dire sans une

partielle confusion de la connaissance. Nous n'allons pas tarder à comprendre

44 G. W. Leibniz, Discours de métaphysique et autres textes,, Paris, Flammarion,
2001, IX, p. 214-215.

43 Cf. la «Lettre à la reine Sophie-Charlotte» (1704). in : Principes de la Nature et de
la Grâce. Monadologie, Paris, Flammarion, 1996, p. 87.



16 GILDA BOUCHAT

en quoi cette confusion de la connaissance justifie le projet d'une nouvelle
science de la sensibilité dénommée «esthétique». Et nous disons à titre antici-
patif : l'esthétique, telle que la conçoit Baumgarten en s'appuyant sur Leibniz,
s'origine dans une pensée de la finitude humaine. Par «finitude humaine», nous
entendons, à partir de Baumgarten, une limitation de la connaissance possible
et non pas une pensée de la mort. La finitude de la connaissance humaine, sur
laquelle se fonde la nécessité d'une élaboration de l'esthétique, devient à la

faveur de cette élaboration même, quelque chose de fécond. En effet, cette
connaissance essentiellement finie rend possible l'élaboration d'une science
nouvelle. Cette finitude de la connaissance cesse d'être interprétée comme un

«manque» qu'il s'agirait de dépasser, comme en témoigne cet extrait, sorte de

«manifeste en faveur de l'esthétique» :

A l'objection : les sensations, les représentations imaginaires, les fables et les troubles
passionnels ne sont pas dignes de philosophes, et se situent en deçà de leur horizon, je
réponds : le philosophe est homme parmi les hommes et il n'est pas bon qu'il considère
une partie si importante de la connaissance humaine comme lui étant étrangère.*

3. Représentations claires, distinctes, confuses et obscures

Afin de conclure notre présentation de quelques aspects de l'esthétique de

Baumgarten, nous allons nous attarder, dans cette dernière partie, sur l'intime
connexion entre représentations confuses et finitude humaine. Cette connexion
est l'un des points les plus intéressants des Meditationes et de YAesthetica. Il
s'agit une fois de plus de revenir à Leibniz pour comprendre Baumgarten.

C'est en 1684, dans l'œuvre rédigée en latin sous le titre de Meditationes de

Cognitione, Veritate et Ideis (Méditations sur la connaissance, la vérité et les

idées), que Leibniz opère pour la première fois une classification des différents

types de connaissance et ouvre ainsi le débat sur la nature des représentations :

Une connaissance est ou obscure ou claire ; une connaissance claire est à son tour ou
confuse ou distincte; une connaissance distincte est ou inadéquate ou adéquate, et

encore ou symbolique ou intuitive: si elle est en même temps adéquate et intuitive,
elle est la plus parfaite possible.47

Leibniz forme quatre couples d'opposés: l'obscur s'oppose au clair, le

confus au distinct, l'adéquat à l'inadéquat, et enfin le symbolique à l'intuitif.
Ce sont les deux premiers couples d'opposés que Baumgarten retiendra.

Commençons par nous interroger sur l'opposition entre représentations (ou
connaissances48) obscures et claires. Le critère pour déterminer si telle ou

46 A. G. Baumgarten, Esthétique, § 6, p. 122. Nous soulignons.
47 G. W. Leibniz, Opuscules philosophiques choisis, traduits du latin par P. Schrecker

(1959), Paris, Vrin, rééd. 2001, p. 13.
48 En vertu du caractère essentiellement spéculaire de la monade, la représentation

est à chaque fois le reflet, l'expression, d'une partie du monde, c'est-à-dire une forme de

connaissance pour Leibniz.



L'ESTHÉTIQUE DE L'ANALOGON RATIONIS 11

telle représentation est claire ou ne l'est pas peut se formuler ainsi : puis-je ou

non identifier la chose qui m'apparaît dans la représentation Lorsque je dis

par exemple : «Je me représente ceci et non cela», «Je me représente Paul et

pas Pierre», alors la représentation est claire. Par contre, la représentation est

obscure lorsque, par exemple, je perçois un bruit sans parvenir à l'identifier.
Par contre, et c'est là tout l'intérêt de ce passage, une représentation peut-être
à la fois claire et confuse. Je peux me représenter clairement le bruit de la

pluie tombant sur les toits, mais je ne parviens pas à articuler distinctement
de quoi ce bruit est composé. Ou encore, c'est l'exemple pris par Leibniz en

référence au fameux problème de Molyneux49, nous distinguons les couleurs

et sommes en mesure de les différencier clairement, mais nous ne saurions les

expliquer à un aveugle50. C'est seulement lorsque je peux distinguer et énoncer

séparément les différentes déterminations qui composent la chose représentée

que ma représentation est distincte. Un autre passage de ce texte fera
particulièrement fortune en esthétique :

Nous voyons que les peintres et les autres artistes reconnaissent très bien ce qui est
bien fait et ce qui est mal fait, mais que souvent ils ne peuvent donner les raisons de

leurs jugements et répondent, lorsqu'on les questionne, que dans l'œuvre qui leur
déplaît il manque un je-ne-sais-quoi.51

Or c'est précisément ce «je-ne-sais-quoi»52 dont l'art est affecté que
Baumgarten se propose de questionner pour exposer les principes rationnels,
c'est-à-dire pour fonder cette science de la sensibilité dont l'art, en tant qu'il
est le lieu des représentations parfaites, est l'objet de prédilection. En effet,

lorsque Leibniz parle de représentations claires et confuses, il entend du même

coup des représentations qui sont «claires aux sens» mais «confuses par rapport
à l'entendement»53. C'est justement en raison de cette confusion par rapport
à l'entendement que Baumgarten pense la nécessité d'une forme de logique
complémentaire à celle qui dirige la rationalité de type «abstraite» (au sens où

le caractère singulier de chaque phénomène n'est pas pris en considération),

49 Tout le débat autour de la perception de Locke à Diderot tourne autour de la

question de savoir si un aveugle-né qui recouvre la vue est en mesure ou non de reconnaître

visuellement une sphère et un cube sans passer par des impressions tactiles.
30 «Nous ne saurions expliquer à un aveugle ce que c'est que le rouge.» G. W.

Leibniz, «Méditations sur la connaissance, la vérité et les idées», Opuscules philosophiques

choisis, p. 15.
51 Nous soulignons. L'expression d'un je-ne-sais-quoi se retrouve deux ans après

dans le «Discours de métaphysique», Discours de métaphysique et autres textes. 1663-
1689, § 24, p. 238.

33 Cette expression se trouve également dans VEssai sur le goût de Montesquieu,
Paris, Rivages Poches, 1993. Montesquieu y consacre tout un chapitre: «Il y a quelque
fois, dans les personnes ou dans les choses, un charme invisible, une grâce naturelle,
qu'on n'a pu définir, et qu'on a été forcé d'appeler le je-ne-sais-quoi», p. 36. Nous
soulignons.

33 U. Franke, op. cit., p. 45.



18 GILDA BOUCHAT

des sciences formelles et de la philosophie. L'esthétique s'occupe du «je-ne-
sais-quoi», de ces qualités intuitivement évidentes de l'œuvre d'art qui, bien

qu'elles résistent à toute tentative de saisie d'après le texte de Leibniz cité, ne

sont pas pour autant «irrationnelles». Le poète, le peintre mais aussi chaque

personne qui s'adonne aux joies de l'esthétique (tout felix aestheticus), en
d'autres termes tous ceux qui cultivent et perfectionnent les facultés de l'analogon

rationis sont capables de représenter, c'est-à-dire de créer par analogie
des «mondes» clairement sensibles. La confusion dans le domaine des

représentations sensibles et de la création artistique n'indique pas un défaut, au

contraire. La confusion indique bien plutôt la liaison des perceptions entre
elles, qui permet, avec le concours de la mémoire, de l'imagination, ou encore
de la capacité à exprimer les représentations, de créer un monde hétérocosmique,

c'est-à-dire humainement créé. Nous comprenons mieux pourquoi
l'œuvre d'art devient ainsi le lieu de la connaissance sensible la plus parfaite
qui soit. En effet, la sensibilité humaine y est comme «chez soi», puisque c'est
à partir de ses lois que ce «monde» d'un type un peu étrange a été produit.
Si Leibniz avait pu lire Baumgarten, il aurait sans doute salué le fait qu'avec
l'«invention» de l'esthétique, la «monade bornée» trouve enfin un point de vue
à partir duquel sa représentation spéculaire atteint le maximum d'adéquation.

4. Remarques conclusives

Cela dit, la question reste évidemment entière de savoir si ce concept
d'analogon rationis est suffisant pour «rendre raison» de la création artistique.
D'ailleurs, cette question dépasse largement le simple intérêt historiographique
puisque c'est au sein même de cet horizon conceptuel que l'œuvre d'art n'a
cessé d'être, et ce jusqu'aujourd'hui, interrogée. En effet, les différents discours

philosophiques sur les arts n'ont cessé de répondre, même de manière implicite,
au discours inaugural de Baumgarten. Depuis sa formulation philosophique en

1735, la question de l'œuvre d'art et de sa manifestation n'a cessé d'être évaluée
à l'aune de la rationalité moderne. L'art devient au XVIIIe siècle, et de façon
tout à fait inédite, l'Autre de la raison et est jugé d'après ses critères, comme en

témoigne le concept que nous venons d'expliciter. Et que ce soit pour en exclure
la portée cognitive ou pour en faire un moment du déploiement de l'Esprit
absolu, l'esthétique n'a cessé de se demander si l'œuvre d'art était ou non

capable d'être, à sa façon, porteuse de vérité. En marge de ces grands penseurs,
toute une tradition de critiques d'art, d'historiens et de philosophes interroge
l'art sans se soucier de lui trouver une place au sein de la métaphysique. Tant

et si bien qu'a posteriori on parlera de 1'«esthétique» de l'Abbé Dubos ou de

celle de Winckelmann. Cela n'est pas faux et rien n'empêche de le penser, mais

il convient de se mettre d'accord préalablement sur ce qu'on désigne par ce

terme très ambigu. Ambigu au point que Hegel se demande s'il n'est pas plus



L'ESTHETIQUE DE L'ANALOGON RATIONIS 19

judicieux de dire «philosophie de l'art» plutôt qu'«esthétique»54, et que Kant
réserve strictement ce terme aux conditions de possibilité de l'expérience55. Et
il est fort à parier qu'on risque de rencontrer plus d'œuvres d'art «concrètes»
dans les marges de la grande tradition de l'esthétique philosophique qu'en son
sein. Et cela semble bien résulter de la tension originelle de la philosophie elle-
même, c'est-à-dire de la volonté d'articuler à tout prix le singulier à l'universel.
En d'autres termes, l'œuvre d'art, dans la singularité de son apparaître, est-elle
seulement «subsumable» sous un quelconque universel, même sur le mode de

l'analogie Et l'art doit-il seulement être pensé en fonction de sa capacité
à rendre raison de lui-même Rien n'est moins sûr. Reste que pour trouver
une manière inédite de penser l'œuvre d'art, la question de la pertinence de

l'esthétique philosophique nous paraît nécessaire.
Être convaincu de la nécessité de reposer la question de l'esthétique suppose

que l'on se sente concerné, de la façon la plus intime qui soit, par les rencontres
à chaque fois singulières et engageantes avec les œuvres d'art mais aussi par la

philosophie elle-même. C'est au niveau des implications existentielles de l'art,
même si cela n'est pas formulé explicitement en ces termes, que Baumgarten
touche au cœur de la question. L'œuvre d'art est conçue par lui comme une
totalité singulière, comme un monde qui se déploie à la bordure du monde

«effectif», mais qui nous concerne, somme toute, encore plus directement

puisqu'il est à la mesure de notre sensibilité. Le monde «hétérocosmique» de

l'art fait irruption dans le cours de nos existences en redimensionnant, d'une
manière à chaque fois unique et nouvelle, nos manières de sentir, penser et dire
le monde qui nous entoure. À en croire Baumgarten, il n'y a pas de solution
de continuité entre sentir, penser et parler. Ce n'est sans doute pas nouveau
dans l'histoire de la philosophie; ce qui l'est, par contre, c'est que, pour la

première fois, l'œuvre d'art est au centre d'une telle entreprise. C'est à partir
d'une réflexion sur la «finitude humaine» que l'œuvre d'art se voit doublement

justifiée: elle est à la fois le lieu de la connaissance sensible parfaite mais
aussi le monde le plus commensurable à l'homme. Cette commensurabilité
entre le monde de l'art et le sujet percevant rend possible l'émergence, nous
l'avons vu. d'un certain type de connaissance. Et si l'œuvre d'art nous donne

34 Hegel, Cours d'esthétique, I, traduction J.-P. Lefebvre et V. von Schenck, Paris,
Aubier, 1995, p. 5-6. «[...] Le nom d'esthétique n'est pas tout à fait adéquat [pour désigner
le vaste domaine du 'bel art'], car L'esthétique' désigne plus exactement la science de
la sensibilité, la science du ressentir, et lorsque avec l'école de Wolff elle est apparue
sous cette acception comme une science nouvelle, ou plutôt comme quelque chose qui
devait alors devenir une discipline philosophique, on considérait alors en Allemagne les

œuvres d'art sous le rapport des sensations qu'elles étaient censées susciter [...]. Si nous
préférons quant à nous en rester au nom d'«esthétique», c'est parce que, comme simple
nom, il est pour nous indifférent, et que de plus il est dorénavant si bien passé dans la

langue courante que, comme nom, il peut être conservé. Cependant, la formule qui, en
toute rigueur, convient à notre science, est 'philosophie de l'art', et plus exactement
'philosophie du bel art.'»

55 Cf. la note de Kant citée à deux reprises dans notre texte.



20 GILDA BOUCHAT

à penser, c'est bien parce qu'elle manifeste une vérité qui ne peut se dévoiler
qu'ainsi. Et c'est seulement au prix de cette fondation métaphysique qu'elle
devient à proprement parler l'objet de cette nouvelle partie de la philosophie.
La «connaissance sensible» exprime ce qui est propre à l'être humain : sentir,

penser et parler. Et Baumgarten d'ajouter: cela ne va pas de soi. Pas plus au

XVIIIe siècle que de nos jours, d'ailleurs. D'où la nécessité d'une véritable
éducation esthétique de l'être humain, pour le dire avec Schiller, qui est à la fois
une éthique, une gnoseologie et une fondation des arts libéraux dont le socle

repose sur une foi inébranlable en la capacité de perfectionnement de l'être
humain. Et malgré toutes les objections valables qu'on pourrait lui adresser, il
faut au moins lui accorder ceci : il a su indiquer pourquoi l'art nous engage au

plus profond de notre être. Que la rencontre avec l'œuvre d'art soit engageante,
le philosophe ne cesse de le dire. Et, à ce titre, toute esthétique est en même

temps une éthique bien comprise. Par éthique bien comprise, nous entendons

une manière d'habiter le monde qui soit à chaque fois, et de façon singulière,
une réponse à la question de l'existence comme telle. Baumgarten interroge ce

que l'art peut signifier pour une existence proprement humaine. L'art n'est pas
un simple agrément, un divertissement utile ou un produit culturel. Même si

la question du rapport entre art et vérité reçoit avec l'esthétique de Yanalogon
rationis, force est de l'admettre, une réponse un peu abrupte.


	L'esthétique de l'analogon rationis : une introduction à la philosophie d'Alexander Gottlieb Baumgarten

