Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 57 (2007)

Heft: 1

Artikel: L'esthétique de I'analogon rationis : une introduction a la philosophie
d'Alexander Gottlieb Baumgarten

Autor: Bouchat, Gilda

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381733

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381733
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

(B 3107 43 7(2 CDQ’;«’)

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 139 (2007), P. 1-20

L’ESTHETIQUE DE L’ANALOGON RATIONIS

Une introduction a la philosophie
d’Alexander Gottlieb Baumgarten

GiLpa BoucHAT

Résumeé

Les multiples histoires des idées qui retracent la constitution, relativement
récente, de la discipline appelée «esthétique», mentionnent souvent le nom
d’Alexander Gottlieb Baumgarten (1714-1762) en lui attribuant I’ «invention»
du néologisme «esthetica». Trés rapidement, ce terme latin, traduit en
allemand, entre dans ['usage courant. De nos jours, il désigne un ensemble de
discours souvent trés hétérogénes sur les beaux-arts. Mais le sens originaire
d’®sthetica, c’est-a-dire le contenu de I’ouvrage éponyme de 1750, demeure
largement méconnu. Le présent article souhaite contribuer a souligner I'impor-
tance du geste inaugural de Baumgarten, dont l'intérét n’est pas seulement
historiographique. Car ce philosophe instaure de maniére durable un nouveau
rapport a l’ceuvre d’art. Nous insisterons tout particuliérement sur l’inscription
métaphysique de son projet.

Guardians of the sacred Baumgartian flame
are rare these days.
Francis Sparshott'

C’est a la maxime «Des gotts et des couleurs, il ne faut pas disputer»
que répond I’entreprise de Baumgarten. L’idée d’une relativité des goiits
et son corollaire, I'impossibilité de fonder en raison le jugement sensible
concernant le beau artistique, sont tres répandus au XVIII® siecle. L' Esthetica
de 1750 peut étre lue comme la réponse a une tradition qui, de Montesquieu
a Voltaire en passant par I’abbé Du Bos, soutient que le gofit échappe a une
saisie rationnelle. Ainsi Montesquieu, dans I’ Essai sur le goit, affirme que «la
définition la plus générale du gotit [...] est ce qui nous attache a une chose
par le sentiment»>. Plus sceptique encore, 1’abbé Dubos soutient que «[...]

' Cité in: S. W. Gross, Felix cstheticus. Die Asthetik als Lehre vom Menschen,
Wiirzburg, Konigshausen und Neumann, 2001.

2 MONTESQUIEU, Essai sur le goiit, Paris, Rivages Poche, 1994, p. 14. Nous souli-
gnons.



2 GILDA BOUCHAT

les hommes croient naturellement que leur gofit est le bon goit [...]. Vouloir
persuader un homme qui préfere le coloris a I’expression en suivant son propre
sentiment qu’il a tort, c’est vouloir le persuader a prendre plus de plaisir a voir
les tableaux du Poussin que ceux du Titien. La chose ne dépend pas plus de lui
qu’il dépend d’un homme, dont le palais est conformé de maniére que le vin
de Champagne lui fait plus de plaisir que le vin d’Espagne, de changer de goiit
et d’aimer mieux le vin d’Espagne que I’autre.»* Celui qui tire les conclusions
les plus extrémes c’est, sans doute, Voltaire, dans |’article «Beau, beauté» du
Dictionnaire philosophique: «Demandez a un crapaud ce que c’est la beauté,
le grand beau, fo kalon. 11 vous répondra que c’est sa femelle avec deux gros
yeux ronds sortant de sa petite téte, une gueule large et plate, un ventre jaune,
un dos rond. Interrogez un negre de Guinée ; le beau est pour lui une peau noire,
huileuse, des yeux enfoncés, un nez épaté. Interrogez le diable ; il vous dira que
le beau est une paire de cornes, quatre griffes, et une queue. Consultez enfin les
philosophes, ils vous répondront par du galimatias |[...].»*

Ces exemples rendent compte d’un large consensus sur le caractére relatif
du goit et sur I'impossibilité de fonder rationnellement le jugement «esthé-
tique». On pourrait facilement objecter que ces exemples ne proviennent pas
de «véritables» philosophes, ce a quoi il faut répondre en rappelant un passage
de la Critique de la raison pure d’Immanuel Kant: «Les Allemands sont les
seuls a se servir du mot esthétique pour désigner ce que d’autres appellent
la critique du gofit. Cette dénomination se fonde sur une espérance décue,
que congut I’excellent analyste Baumgarten, celle de soumettre le jugement
critique du beau a des principes rationnels, et d’en élever les regles a la hauteur
d’une science. Mais cet effort est vain.» > Avant de nous prononcer sur la vanité
d’une telle espérance, nous souhaiterions comprendre comment l'inventeur du
néologisme «@sthetica» entend élaborer une véritable «science de la connais-
sance sensible» ou «science de 1’analogon rationis», qui prend a rebours
tout le siécle dans sa tentative inédite de penser le beau artistique non pas
comme |’expression d’un goft relatif ou d’un sentiment subjectif, mais comme
un domaine a part entiere de la métaphysique dite spéciale. L’inscription de
I’esthétique au sein de la métaphysique élargira du méme coup la portée de
cette dernire, le beau artistique étant, comme nous allons le voir, un domaine
parmi d’autres, bien que privilégié, sur lequel porte la nouvelle discipline.

3 ABBE Du Bos, Réflexions critiques sur la poésie et sur la peinture (1719), Paris,
Ecole nationale supérieure des Beaux-Arts, 1993, p. 164.

* VOLTAIRE, Dictionnaire philosophique, Paris, Garnier-Flammarion, 1964, p. 63.
Nous soulignons.

3 1. Kant, Critique de la raison pure, «Théorie transcendantale des éléments.
Premiére partie: Esthétique transcendantale», trad. Alexandre J.-L. Delamarre et
Frangois Marty, Paris, Gallimard, 1980, § 1, note de Kant, p. 89.




L’ESTHETIQUE DE L'ANALOGON RATIONIS 3

1. Les différents noms de l’esthétique

11 convient de rappeler que I'«Esthétique» est un texte inachevé. Il devait
comporter deux parties: a) une esthétique théorique composée de trois sections
intitulées «heuristique», «méthodologie» et «sémiologie»; b) une esthétique
pratique dont le plan nous est inconnu. Baumgarten n’est d’ailleurs pas parvenu
a achever la section «heuristique» de son esthétique théorique. L’incipit s’ouvre
sur la «définition» suivante:

§ 1: LESTHETIQUE (théorie des arts libéraux, gnoséologie inférieure, art de
penser avec beauté, art de I'analogon de la raison) est la science de la connaissance
sensible.

Ce qui surprend dans cette définition abrupte, c’est le caracteére explici-
tement protéiforme du domaine dont s’occupe I’esthétique. Prenons les choses
dans I’ordre afin de mieux comprendre de quoi il s’agit.

1.1 Une théorie des arts libéraux

Une hypothese attribue 1’expression «arts libéraux» 7 & Isocrate, mais elle
est attestée avec certitude chez Cicéron («artes liberales» dans le De Inven-
tione, 1, 35). Sous I’'influence de Boéce, au début du VI° siécle de notre ere, les
différents arts libéraux sont envisagés de facon systématique en fonction de leur
contenu. Sous le nom collectif de quadrivium sont regroupées 1’arithmétique,

® A. G. BAUMGARTEN, Esthétique précédée des «Meéditations philosophiques sur
quelques sujets se rapportant a [’essence du poéme» et de la «Métaphysique (§ 501
a 623)», trad. J.-Y. Pranchere, Paris, L’Herne, 1988, § 1, p. 121. Nous modifions
légérement la traduction en remplagant «art de la beauté du penser» par «art de penser
avec beauté» (ars pulcre cogitandi), nous otons également le «ou» qui fait suite a la
premiére parenthése, car nous ne pensons pas que le contenu soit 2 entendre comme une
série de «synonymes», contrairement a ce que soutient Ursula Franke dans son article
«Kunst als Erkenntnis, die Rolle der Sinnlichkeit in der Asthetik des Alexander Gottlieb
Baumgarten», Studia Leibnitiana, Wiebsbaden, Franz Steiner Verlag, 1972, Band IX.
Dans ce premier paragraphe, il s’agit moins d’une «définition» de 1’esthétique que de
I’indication succincte de ce qu’elle entreprend de penser. Dans la suite du texte, nous
citerons la traduction francaise comme suit: A. G. Baumgarten, en précisant de quel
texte il s’agit. Pour les passages non traduits en frangais, nous avons travaillé a partir
des deux traductions disponibles en italien (Estetica, trad. Francesco Piselli, Milano,
Vita e Pensiero, 1992 ainsi que L Estetica di Alexander Gottlieb Baumgarten, Milano,
Salvatore Tedesco, Aestetica Edizioni, 2000) en nous référant au texte latin original
(Astetica, 3. Nachdruckauflage der Ausgabe Franckfurt a. d. Oder 1750, Hildesheim,
Georg Olms Verlag, 1986). )

7 Nous avons consulté le Vocabulaire d’esthétique d’E. Souriau, Paris, P.U.F., 1990,
article «art».



4 GILDA BOUCHAT

la géométrie, la musique et I’astronomie. Il faudra attendre le IX¢ siécle pour
que la grammaire, la rhétorique et la dialectique soient désignées sous le nom
de trivium. Rappelons brievement que les arts libéraux s’opposent aux arts
mécaniques en ceci qu’ils sont /ibres, comme leur nom l’'indique, pour deux
raisons au moins. Ils sont dits libres, d une part, car ils s’adressent aux hommes
libres, ceux qui disposent de la scholé, du temps pour I’étude. Mais ils sont
également libres intrinséquement. 1ls ne servent pas directement les besoins
«immédiats» des hommes, mais sont cultivés en vue d’eux-mémes, leur finalité
étant I’éducation et le savoir. Les arts libéraux sont produits par ’inrellect,
contrairement aux arts mécaniques, tributaires du travail manuel et a ce titre
dévalorisés. Pour les artistes et les théoriciens de la Renaissance, tout I’enjeu
consistera a faire accéder la peinture, la sculpture et méme |’architecture®
au rang d’«arts libéraux». Des siécles de revendications, de disputes et de
paragoni® se verront couronnés de succes a la fin du XVII¢ siecle, comme
I’atteste le Dictionnaire de Furetieére qui comprend les beaux-arts a 1’article
«arts libéraux». Ainsi, les «artistes» ont formellement gagné leur combat en
se distinguant des «artisans», méme s’il faudra attendre pres d’un siecle, le
siecle de Baumgarten, pour que 1'usage linguistique entérine cette distinction.
Lartiste accede ainsi au rang de créateur, comme le proclamait d’ailleurs
vigoureusement, trois siécles auparavant, Léonard de Vinci:

Si le peintre veut voir des beautés capables de lui inspirer 'amour, il a la faculté
de les créer, et s’il veut voir des choses monstrueuses qui font peur, ou bouffonnes
pour faire rire, ou encore propres a inspirer la piti€, il est leur maitre et dieu [...]. Ce
qu’il y a dans ’univers par essence, présence ou fiction, il I’a, dans I’esprit d’abord,
puis dans les mains. '°

La philosophie ne vient donc que plus tard, comme la chouette de
Minerve ', «inventer» une nouvelle discipline qui interroge ce que les artistes

¥ Nous disons «méme [’architecture» car la question de savoir & quel titre cet art est
véritablement «libre» dans sa finalité reste entiére. Que serait un édifice, qu’il soit église
ou habitation, sans sa capacité a accueillir des fidéles ou a loger des habitants ? Le tableau,
a partir du moment ou il est délié de sa fonction «cultuelle», pour le dire avec Walter
Benjamin, accede a une «autonomie esthétique» différente de celle de 1’édifice. Cela dit,
c’est peut-étre la notion méme d’«autonomie esthétique» qu’il faudrait réinterroger.

? «Paragone» signifie en italien «comparaison». Par extension, ce terme au pluriel
désigne un genre littéraire qui se développe a la Renaissance et qui «compare» les
mérites respectifs des arts de la parole et des arts visuels. Au XVI¢ siécle, Giorgio Vasari
dans Le vite dei pitt eccellenti pittori, scultori e architetti, compare — dans |’introduction
a ce qui deviendra I'un des premiers textes fondamentaux de I'histoire de ’art — les
qualités de la peinture, de la sculpture et de I’architecture. Ce terme désignera ensuite,
plus généralement, toute comparaison entre des arts quels qu’ils soient.

1 LEoNarD DE VINcI, La peinture, présentation d’André Chastel, Paris, Hermann,
2004, p. 30. Nous soulignons.

"' G. W. F. HeGEL, préface aux Principes de la philosophie du droit, traduction de
Jean-Louis Vieillard-Baron, Paris, Flammarion, 1999, p. 76. «La chouette de Minerve ne
prend son vol qu’a la tombée du crépuscule.»



L’ESTHETIQUE DE L’ANALOGON RATIONIS 5

n’ont cessé de répéter: que la peinture (entre autres) est una cosa mentale. Dés
lors, I’esthétique ne surgit pas «inopinément» dans I’histoire de la pensée : elle
s’élabore au moment ol les arts se sont déja émancipés de leur dimension stric-
tement matérielle, artisanale, et qu’ils peuvent étre pensés a titre de réalisation
intellectuelle. A cet égard, parler de I’ «esthétique» des Grecs est problématique,
puisque ce qui permet 1’élaboration d’une telle discipline c’est d’abord et avant
tout le concept de création. C’est par analogie a la création divine que 1’artiste
peut étre un véritable créateur. Et c’est a la faveur de cette analogie que les arts
libéraux, et particulierement les beaux-arts, deviennent un lieu privilégié de la
connaissance dite sensible. Cette connaissance, nous y reviendrons, se déploie
avec perfection, c’est-a-dire avec beauté ', dans un monde que Baumgarten
nomme hétérocosmique, c’est-a-dire un monde possible en vertu de son
caractere cohérent, tout en étant nécessairement autre que le monde créé par
Dieu. A I'inverse, il peut arriver que des productions artistiques n’obéissent
pas au principe de non contradiction. Elles sont alors qualifiées d’ «utopiques»,
elles n’ont, a proprement parler, liex nulle part. Elles ne présentent aucune
perfection car elles sont a la fois impossibles et irreprésentables ™.

1.2 Une gnoséologie «inférieurey, un art de penser avec beauté :
[’esthétique comme «science» a mesure humaine

C’est par souci a la fois ontologique et théologique que le philosophe parle
de gnoséologie «inférieure». Ontologique, car la Création divine ne souffre
aucune concurrence, et théologique car le Créateur est supérieur a sa créature,
méme si celle-ci est artiste, ¢’est-a-dire capable de créer. Mais gardons-nous de
penser que le type de connaissance dite inférieure soit a entendre en un sens
«pe¢joratif» chez Baumgarten. Certes, le domaine ol s’exerce cette connaissance
ne jouit pas de la plénitude d’€tre de la création divine. Cependant, le «<monde»
de I’art, entierement concu par I’intellect humain, mais s’adressant explici-
tement a sa sensibilité, permet a celui qui le contemple, au sujet percevant,
d’y saisir une logique immanente, d’y faire une expérience dont la mesure
est proprement humaine, contrairement a I’expérience toujours incomplete et
partielle du monde congu par le Créateur supréme. La plus «haute vérité» '
n’est jamais accessible & I’homme. L’esthétique vient proposer quelque chose
comme une réponse a l'effroi pascalien face au silence éternel des espaces
infinis, comme pour accorder a I’homme un horizon harmonieux ou la finitude
de sa connaissance puisse se déployer dans un lieu a sa mesure.

2 «La fin de I’esthétique est la perfection de la connaissance sensible comme telle,
c’est-a-dire la beauté.». A. G. BAUMGARTEN, Esthétique, § 14, p. 127.

3 «Il n’y a aucune représentation, pas méme confuse ou poétique des objets
utopiques.» A. G. BAUMGARTEN, Méditations philosophiques sur quelques sujets se
rapportant a l'essence du poéme, § 52, p. 50.

4 A. G. BAUMGARTEN, £stetica, § 557.



6 GILDA BOUCHAT

Suivant cette conception trés étonnante de l'esthétique, Baumgarten ne
s’interroge pas seulement sur les moyens permettant de produire une belle
ceuvre ou un beau discours (comme dans 1’ancienne poétique ou rhétorique)
mais surtout sur la portée véritablement «gnoséologique» ou cognitive de
I’esthétique. Pour mieux comprendre la spécificité de cette nouvelle «connais-
sance», il faut revenir a un ouvrage antérieur a I’ Esthétique : 1a dissertation de
1735 intitulée Meditationes philosophicae de nonnullis ad poema pertinentibus
(Méditations philosophiques sur quelques sujets se rapportant a l’essence du
poéme ).

Les vontd (choses intelligibles) doivent donc étre connus au moyen de la faculté
de connaissance supérieure, et sont I’objet de la Logique, les aloOntd (choses
sensibles) sont I'objet de I’émotipn alodntinr (science du sensible), ou encore de
I'esthétique (sive @sthetica).'®

Cet extrait nous indique comment le philosophe a concu le néologisme
«&sthetica». Il s’agit de la forme latinisée de 1’expression grecque €moTiun
atobnury). Lesthétique est donc une «science» des aloOntd, une «science de
la connaissance sensible». Si, depuis Aristote, la logique est 1’organon (I’ins-
trument) permettant de mettre en forme le /ogos philosophique, il est devenu
indispensable, au dire de Baumgarten, de doter la sensibilité¢ de quelque chose
d’analogue permettant de guider la connaissance sensible. Nous sommes en
droitde demander au philosophe en quoi cette «science» est «nouvelle», puisque,
depuis Aristote jusqu’aux empiristes, la sensibilité joue un role essentiel dans
I’élaboration de la connaissance. Le caractere inédit de la nouvelle discipline se
trouve énoncé au paragraphe 3 de I’ Esthétigue en ces termes :

L’esthétique [...] aura notamment pour fonction (usus): 1) d’appréter un matériau
adéquat a destination des sciences dont le mode de connaissance est principalement
intellectuel ; 2) de mettre les connaissances scientifiques a la portée de tout un
chacun; 3) d’étendre le progrés de ia connaissance, y compris au-deia des limites de
ce que nous pouvons connaitre distinctement; 4) de fournir des principes adéquats
a I’ensemble des €tudes les plus douces ainsi qu’aux arts libéraux (bona principia
studiis omnibus mansuetioribus artibusque liberalibus subministrare); 5) dans la
vie en commun, toutes choses étant €gales par ailleurs, aider chacun a exceller dans
les choses pratiques (in vita communi, caetera si paria fuerint, in agendis rebus
omnibus praestare)."’

1> Telle est la traduction proposée par J.-Y. Pranchere dans I’ouvrage cité plus haut.
En traduisant plus littéralement, il s’agit des Méditations philosophiques sur quelques
sujets se rapportant au poeme.

'* A. G. BAUMGARTEN, Méditations philosophiques sur quelques sujets se rapportant
a l'essence du poeme, § 116, p. 75-76.

7" A. G. BAUMGARTEN, Esthétique, § 3, p. 121. Nous avons légérement modifié
la traduction des points 4 et 5 en nous référant notamment aux traductions italiennes
déja citées ainsi qu’a la traduction allemande (partielle) de |’ Esthétique : Theoretische
Asthetik : die grundlegenden Abschnitte aus der «Aesthetican, {ibers. u. hrsg. von Hanz
Rudolf Schweizer, Hamburg, Felix Meiner Verlag, 1983.



L’ESTHETIQUE DE L'ANALOGON RATIONIS 7

Nous comprenons mieux pourquol l'esthétique est également un art
de penser avec beauté. Elle a pour tiche — «notamment», nous dit le philo-
sophe ! de mettre en forme le discours, de le nourrir d’exemples concrets
nous permettant de mieux saisir des concepts compliqués. Tous les grands
esprits pensent avec beauté: «Les esprits les plus supérieurs et universels de
tous les temps — Orphée et les fondateurs de la philosophie poétique, Socrate
dit eipwv (I’ironique), Platon, Aristote, Grotius, Descartes et Leibniz — ensei-
gnent a posteriori que la disposition & penser avec beauté et la disposition a la
stricte rigueur logique peuvent tout a fait se rejoindre.» '® Cela dit, I’esthétique
ne concerne pas seulement les grands esprits puisqu’elle permet également de
vulgariser, c’est-a-dire de rendre accessibles au plus grand nombre des idées
complexes. L’esthétique se charge d’exprimer, par des images ou des discours
agrémentés d’exemples parlants, des connaissances réputées difficiles en ayant
ainsi une véritable portée «pédagogique». Elle permet aussi de guider I’étude de
la philosophie et des arts libéraux en fournissant des principes d’apprentissage
et d’exposition (dispositio). Et enfin, ’esthétique a une dimension «éthique» et
sociale puisqu’elle permet de vivre en commun de la fagon la plus harmonieuse
qui soit. Celui qui s’occupe d’esthétique est, selon Baumgarten, avantagé
dans la vie en société. Il est plus «heureux» puisque, grace a l’esthétique,
il cultive toutes les possibilités de son étre en devenant un authentique felix
aestheticus ', un esprit gracieux, un véritable Aufkldrer, capable d’engendrer
des ceuvres au sens large du terme. Plutdt que de se lamenter sur I'immensité
abyssale des choses hors de notre portée, Baumgarten nous invite a cultiver
avec beauté ce qui est a notre mesure et qui se destine a nous a travers les
arts et la pensée €légante. Le felix aestheticus anticipe de facon radicale la
proposition de Stendhal : «La beauté n’est que la promesse du bonheur.» > Le
felix aestheticus qui s’occupe de I’esthétique, entendue comme gnoséologie
inférieure, accomplit cette promesse. Il y a quelque chose comme une véritable
«éthique esthétique» 2! qui prend le contre-pied de I’Ethique & Nicomaque™ en
faisant consister la vie bonne non seulement dans la contemplation des choses

'* A. G. BAUMGARTEN, Esthétique, § 43, p. 136. Traduction légérement modifiée.

' A. G. BAUMGARTEN, Esthétique, § 28, p. 131. Les diverses traductions («esthé-
ticien heureux», «estetico felice», «spirito bello», «erfolgreicher Asthetiker») de ce
personnage conceptuel ne nous convainquent pas compléetement. Et ceci en raison du
sens trop restrictif, de nos jours, du terme «esthéticien». Pour Baumgarten, le felix
aestheticus est a la fois philosophe et artiste. Il incarne, en quelque sorte, le modele de
I’homme accompli dont la sensibilité raffinée et le goiit prononcé pour les arts libéraux
porte la connaissance sensible a son achévement le plus parfait. L’expression italienne
«spirito bello» (bel esprit) rend mieux cette idée. Cela dit, & défaut de pouvoir proposer
une meilleure traduction, nous laissons cette expression dans sa langue originale.

20 STeNDHAL, De [’amour, Lausanne, Editions Rencontre, 1960, chap. XVII, p. 86,

*' Baumgarten parle d’«nfog esthétique» au paragraphe 193.
2 ARISTOTE, Ethique a Nicomagque, Livre 10, chapitre 7.



8 GILDA BOUCHAT

suprasensibles, mais dans la contemplation esthétique. Puisque la beauté est
pensée comme la perfection de la connaissance sensible, la félicité se donne
a la faveur des méditations esthétiques>. Et a ceux qui pourraient objecter
a Baumgarten que son projet est trop ambitieux, qu’une telle promesse est
intenable, il répond: «Je suis d’accord, mais quelque chose vaut mieux que
rien.»** Baumgarten a ainsi frayé la voie a cette nouvelle «science», tout en
laissant a la postérité la tiche d’achever un projet que la maladie 1’a empéché
de mener a terme.

1.3 Un art de l’analogon rationis

Le concept désigné sous I’expression analogon rationis est central pour
comprendre comment les arts libéraux et, plus particulierement, les beaux-arts
deviennent le lieu privilégié de la connaissance dite sensible. Nous pensons que
deux aspects essentiels de I’esthétique philosophique reposent sur ce concept.

Le premier aspect réside dans la possibilité d’établir I'esthétique en tant
que science de la connaissance sensible par analogie a la logique. Il convient
de souligner que le «sensible» dont s’occupe I’esthétique n’est jamais une
simple «collection» de «données» présentées «en vrac». Lorsque, par exemple,
je per¢ois un tableau, lorsque je me représente une image, les formes, les
couleurs, la profondeur, la facture, la matérialité visible des pigments forment
un tout cohérent qui fait sens. Percevoir, c’est toujours déja mettre de 1’ordre
et donner du sens. La recollection des données sensibles percues s’agencent
selon un certain ordre, selon une certaine logique. Lorsque nous percevons
sensiblement, nous formons une sorte de raisonnement grace, notamment, a la
mémoire et & I'imagination. Et ce «raisonnement sensible», fondé sur I’attente
de cas semblables, est ce que Baumgarten nomme analogon rationis. Et la
connaissance produite par analogie vaut pour elle-méme, méme si I'esthétique
—c’est la une de ses nombreuses vertus — est censée a la fois compléter | "horizon
logique au sens large et limiter I’horizon logique au sens étroit du terme .

Le second aspect est le suivant: I’ceuvre d’art (ou toute autre production
intellectuelle libre) est considérée comme un véritable monde qui se déploie
par analogie au monde créé par Dieu. Il y a donc une étroite parenté, une
parenté analogique, entre le monde créé et le monde de la création artistique.

3 Baumgarten emploie I’expression «méditer esthétiquement» au paragraphe 205
de I’Esthétique.

2 A. G. BAUMGARTEN, Esthétique, § 5, p. 122.

¥ La section XXVII de I’Esthétigue porte sur la question de la «vérité esthétique».
Le paragraphe 427 traite de la vérité «esthético-logique» (aestheticologicam) en
insistant sur ce que I’esthétique et la logique au sens étroit, courant, du terme, ont en
commun. Cette vérité esthético-logique est ce que recherche la logique entendue au
sens large, c’est-a-dire I’extension de la logique au sens étroit par |’esthétique. Nous y
reviendrons.



L'ESTHETIQUE DE L'ANALOGON RATIONIS 9

Et puisqu’il est nécessaire (au sens logique fort) qu’il n’y ait qu’une seule
Création absolument parfaite — c’est la que I’esthétique rejoint la théologie —, le
«monde» créé par les artistes est «hétérocosmique» mais non «utopique». Cela
signifie, nous 1’avons compris, que ce «monde» «existe» mais sur un mode
qui est celui de la possibilité. 11 obéit a des lois (que 1’esthétique prend en
charge d’énoncer) et donne lieu a une vérité sensible, a une richesse manifeste
(ubertas) qui peut parfois prendre de la distance par rapport au sens de la vérité
dans son acception «logique». L’esthétique vient au secours de la philosophie
en préservant ce que la logique ne permet pas de sauvegarder, c’est-a-dire la
singularité et la richesse des manifestations sensibles possibles. Au nom du
souci de préserver la possibilité d’une telle richesse sensible, le concept de
«vérité» devient un peu moins «aride» et accepte de devenir sous sa forme
esthétique «vraisemblance». Qu’est-ce a dire ?

La vérité «métaphysique» est dite «objective» par Baumgarten; elle se
trouve contenue dans I’'objet méme. La vérité «subjective» est congue classi-
quement en termes d’adéquation de la représentation a I’objet. Or, et c’est en
cela que Baumgarten est original, la vérité subjective peut étre a son tour ou
logique ou esthétique:

§ 423: 1l faut [...] se soucier, lorsqu’on pense les choses avec élégance, de la
VERITE, mais au sens ESTHETIQUE, c’est-a-dire la vérité en tant qu’elle doit
faire 1’objet d’une connaissance sensible. Nous savons déja que la vérité métaphy-
sique des objets est leur accord avec les principes les plus universels de tous [...].
Quant a la représentation de la vérité métaphysique présente en quelque objet,
elle constitue, pour autant qu’elle s’accomplit dans 1’dme d’un certain sujet, cet
accord des représentations avec les objets que la plupart nomment vérité logique,
d’autres mentale (quam plerique veritatem logicam nominant, alii mentalem). Cette
vérité est celle de la relation, de la correspondance et de la conformité, tandis qu’ils
nomment matérielle la vérité métaphysique (meraphysicam veritatem materialem
appellant).®

Selon Baumgarten, il n’y a pas «deux vérités» dont I’une serait logique et
I’autre esthétique. Le mode de rapport a la chose qui passe par la représentation
est esthético-logique” . Mais la représentation subjective de la chose entendue
au sens strictement logique est simplement formelle puisqu’elle concerne la
relation, la correspondance et la conformité. A Pinverse, la représentation
esthétique tient compte de la dimension sensible, phénoménale, de la chose.
Avec I'’exemple de I’éclipse annulaire, Baumgarten devient phénoménologue :

Imaginons que nous soyons des astronomes, ou que Nous pensions avec
eux, et que notre pensée, d’ordre non seulement physique mais mathématique,
s’applique a I’éclipse annulaire de I’année passée [il y a effectivement eu une

* A. G. BAUMGARTEN, Esthétique, § 423, p. 151. Traduction largement modifiée.

T «Nous appelons veérité esthético-logique celle qui est mentale et subjective,
c’est-a-dire la vérité des représentations dans son ensemble, appelée jusqu’a présent
uniquement vérité logique.» A. G. BAUMGARTEN, Esthétique, § 427, p. 153. Nous avons
retraduit cet extrait.



10 GILDA BOUCHAT

éclipse en 1748]; et représentons-nous maintenant cette méme éclipse comme si
nous étions des bergers s’adressant a leurs amis ou a leur bien-aimée : combien
de vérités, qui dans le premier cas €taient |’objet de notre pensée, devrons-nous
dans le second cas laisser tout 2 fait de coté !

A D'inverse, combien d’éléments sensibles sont laissés de coté dans une
représentation scientifique ou logique ! «Qu’est-ce en effet que [’abstraction,
sinon une perte ?»?°, demande le philosophe. Il ne s’agit pas d’affirmer la
supériorité d’un type de représentation sur 1’autre, mais plutot de souligner la
diversité possible des rapports et leur complémentarité. Le philosophe parle
d’«horizon» pour désigner le nombre fini de connaissances que I’homme
parvient a saisir de la totalité infinie des étants. Or, le mode de déploiement de
la représentation est a la fois différent et complémentaire lorsqu’il est logigue
ou esthétique. Des lors, le type de représentation et de discours change en
fonction de I’horizon concerné :

Il y a deux genres de pensées: le genre rhétorigue fluide er plus large et le genre
dialectique concis et plus serré. I’ affirme que le premier est propre a I"horizon esthé-
tique, le second a I’horizon logique [...]. Le genre concis, comme le vit Aristote, cet
authentique esthéticien a la fois pratique et théorique, est de premiére nécessité dans
les ceuvres scientifiques, et particulierement si elles sont ésotériques, tandis qu’il
peut devenir un grave défaut lorsqu’il n’est pas a sa place, c’est-a-dire lorsqu’il est
hors des cercles de la raison (extra rationis circulos).*

Par contre, cela ne signifie pas pour autant que ces deux horizons ne
communiquent pas et que le philosophe doive s’en tenir a 'un en délaissant
I’autre. Aristote en témoigne. Et, bien que Baumgarten conceéde que celui qui
recherche la vérité, au sens le plus rigoureux du terme, emploie intellect et
raison?', il s’empresse d’ajouter:

Mais celui qui recherche la vérité au moyen de I'analogon de la raison [...] n’est
pas un partisan moins strict de la vérité [...]. I lui est plus nécessaire qu’aux autres,
alors qu’il poursuit la vérité esthétique, de faire exception aux régles de la supréme
perfection formelle [logique], afin que la perfection matérielle de la vérité esthétique
ne soit pas excessivement endommagée.

Il convient a présent de s’interroger sur la provenance du concept d’ana-
logon rationis. Le sens de cette expression, bien que le concept ne soit pas
expressément nommé, est présent dans la Monadologie de Leibniz*:

La mémoire fournit une espece de consécution aux ames, qui imite la raison.
mais qui en doit étre distinguée. C’est que nous voyons que les animaux ayant la

to

> >

8

. G. BAUMGARTEN, Esthétique, § 429, p. 154.

¢ A. G. BAUMGARTEN, Esthétique, § 560, p. 201.

9 A. G. BAUMGARTEN, Zstetica, § 122.

31 A. G. BAUMGARTEN, Esthétique, § 562, p. 202.

32 A. G. BAUMGARTEN, ibidem.

3 Stricto sensu, la reformulation conceptuelle de cette idée provient de la psycho-

logie de Christian Wolff.

o



L’ESTHETIQUE DE L’ANALOGON RATIONIS 11

perception de quelque chose qui les frappe et dont ils ont eu perception semblable
auparavant, s’attendent par la représentation de leur mémoire a ce qui y a été joint
dans cette perception précédente et sont portés a des sentiments semblables a ceux
qu’ils avaient pris alors. Par exemple : quand on montre le baton aux chiens, ils se
souviennent de la douleur qui leur a été causée et crient ou fuient. *

Les détracteurs de 1’esthétique philosophique trouveront sans doute dans
ce passage de quoi alimenter leurs sarcasmes. En effet, le pas qui consiste a
soutenir qu’une partie de 1’esthétique s’enracine dans une sorte de «psycho-
logie animale» a été franchi par certains commentateurs®. Il est vrai que
Leibniz illustre par I’exemple du chien et du baton le raisonnement qui «imite
la raison». Cela dit, nous pensons que cette interprétation est trompeuse et
qu’il est parfaitement anachronique de parler de «psychologie animale» au
XVIII® siecle. Pour ce faire, il faudra attendre & peu prés deux siecles, que
le médecin et physiologiste russe Ivan Petrovitch Pavlov découvre — a notre
grande stupéfaction — apres avoir longuement observé le fonctionnement des
glandes salivaires du chien, qu’il est possible de fonder une psychologie basée
entierement sur la physiologie. Une nouvelle «science du comportement», le
behaviorisme, est née et, avec elle, la possibilité de désencombrer la compré-
hension de la psyché humaine de I’envahissante métaphysique en la remplagant
par I'observation empirique d’animaux de laboratoire. Mais, au XVIII* siecle,
les débats sont autres. Leibniz, en donnant I’exemple du chien, ne souhaite pas
fonder la psychologie humaine sur le comportement canin, mais s’adresse a
Locke. Nous pensons qu’un souci a la fois pédagogique et polémique motive
également le choix de cet exemple. Leibniz choisit a dessein (et contre la
conception cartésienne de 1’animalité) un animal de compagnie pour tenter de
nous faire comprendre comment 1’association de sensations tactiles, visuelles,
auditives et olfactives peut produire quelque chose comme un «raisonnement».
Etant entendu que le point de départ est la ratio humaine et non pas la psyché
canine.

Le concept d’analogon rationis désigne, au second chapitre de I’Esthé-
tique, intitulé «esthétique naturelle» (§ 28 a 37), un ensemble de facultés qui
interviennent dans les méditations esthétiques au sens large (que ce soit la

¥ G. W. LeeNiz, «Monadologie» in: Principes de la Nature et de la Grédce. Monado-
logie (1714), Paris, Flammarion, 1996, § 26, p. 248. Nous soulignons. Cet exemple se
trouve énoncé plus brievement dans Les Nouveaux essais sur [’entendement humain
(env. 1704, publié en 1765), livre 2, § 11. Leibniz renonce a publier cet ouvrage, en
réponse a | 'Essai sur l'entendement humain (1690) de Locke, en raison du déces de ce
dernier.

3 Par exemple, U. FRaNKE, op. cif., p. 52: «Den Ausdruck «analogon rationis»
nimmt Baumgarten aus der Tierpsychologie auf.» Ou encore, Heinz Paetzold, dans son
introduction aux Philosophische Betrachtungen iiber einige Bedingungen des Gedichtes
(la traduction allemande des Meditationes), Hambourg, Felix Meiner Verlag, 1983,
p. XLVII-XVLII: «Der Begriff, unter dem Baumgarten die verschiedenen Vermdogen
der menschlichen Sinne vereint, ist das analogon rationis, ein Begriff, der urspriinglich
der Tierpsychologie entstammt.»



12 GILDA BOUCHAT

création d’une ceuvre d’art, la lecture d’un poéme ou la production d’un beau
discours). Ces facultés peuvent étre affinées (le chapitre suivant concerne les
«exercices esthétiques») mais ne peuvent étre acquises sans certaines disposi-
tions naturelles, innées, ce qui explique que ce chapitre s’intitule «esthétique
naturelle». Pour étre capable de penser avec élégance, pour étre un felix wsthe-
ticus, c’est-a-dire autant un créateur inspiré qu’un amateur €clairé, il faut étre
en possession de diverses facultés qui concourent, chacune a sa maniere, a
I’exercice du raisonnement par analogie. Il est nécessaire d’avoir l'esprit
gracieux et élégant (ingenium venustum) afin d’étre facilement affecté par les
objets sensibles. Cet esprit élégant possede huit facultés nécessaires aux médita-
tions esthétiques. A) La faculté de sentir avec acuité (§ 30) permet d’établir des
distinctions au sein des diverses perceptions sensibles. B) L'imagination (§ 31)
est une autre faculté trés importante mais assez ambigué *®. Elle permet a la fois
de se remémorer les impressions sensibles passées et de prévoir les impres-
sions futures. De plus, elle est, comme le pensaient déja les Anciens, rappelle le
philosophe, proprement inventive. L’ancienne «folle du logis» de Malebranche,
«maitresse d’erreur et de fausseté» selon Pascal, ne détourne plus les hommes
de la vérité d’aprés Baumgarten, mais devient absolument nécessaire dans le
champ esthétique en tant qu’elle permet d’imaginer des mondes possibles et
de les créer par analogie. Toutefois, il faut impérativement que son champ
d’action soit «limité» par I’esprit gracieux afin que ses inventions ne deviennent
pas «chimériques» *’. C) La perspicacité (dispositio naturalis ad perspicaciam,
§ 32) joue un réle formel. Elle travaille de concert avec le génie et 'esprit de
finesse pour donner forme, pour «polir» le matériau constitu€ par la sensibilité
et I'imagination. D) La mémoire (§ 33) est une autre faculté cruciale: «Les
Anciens appelaient Mnémosyne la meére des muses, car ils rapportaient aussi
a la mémoire la reproduction opérée par I’imagination.» ** Selon Baumgarten,
avoir de ia mémoire est indispensable lorsqu’on produit une ceuvre (il s’agit
ici vraisemblablement plutot d’une narration, d’un poeme ou d’un morceau de
musique, ¢’est-a-dire un art du temps, plutdét que d’une ceuvre plastique) car
cela permet d’éviter les contradictions et les répétitions fastidieuses, nuisant
a la perfection sensible de I'ceuvre. E) La disposition poétique au sens large
(dispositio poetica, § 34) ou faculté¢ d’inventer des mondes hétérocosmiques

% Maurizio Ferraris, bien qu’il ne commente pas les autres facultés intervenant
dans ce chapitre de I’ Esthétique, soutient la thése suivante : «Comme médiation entre le
sensible et I'intelligible, [’imagination est [...] le siege de I’analogon, selon le principe
suivant lequel la trace (sensible), dans le fait qu’elle se conserve dans la mémoire,
devient ipso facto intelligible», «Analogon rationis» in: Pratica filosofica 6, Milano,
1994, p. 12. Nous avons traduit littéralement.

37 La distinction entre les inventions «vraies» et «chimériques» ou «vaines» se
trouve au paragraphe 590 de la Méraphysique.

3 A. G. BAUMGARTEN, Esthétique, § 33, p. 132-133. Traduction légerement
modifiée.



L'ESTHETIQUE DE L'ANALOGON RATIONIS 13

n’est pas expressément définie dans ce passage. Il faut se référer a la Métaphy-
sique pour en avoir une définition:

Quand je combine des représentations imaginaires et que je les sépare, autrement
dit: que je fixe mon attention sur une seule partie d’une perception quelconque,
j'invente. J*ai donc la faculté poétique d’inventer. Puisque I’acte de combiner consiste
a représenter plusieurs choses comme n’en formant qu’une seule, et n’est possible
que par la faculté de percevoir les identités entre les choses, la faculté d’inventer doit
sa mise en ceuvre 2 la force qu’a mon dme de se représenter 'univers.*

Laissons de c6té 1I’énigmatique question de I’ame comme force représen-
tative, que nous traiterons ultérieurement, et contentons-nous de remarquer que
la faculté d’inventer, faculté centrale pour I’esthétique, a d’abord été congue
dans un ouvrage intitulé «Métaphysique». Il faut encore mentionner: F) le goiit
(§ 35), entendu comme la faculté de juger sensiblement les perceptions sensibles
et les représentations imaginaires, les fictions. Cette faculté rend possible I’éva-
luation des images esthétiques au sens large puisque, selon Baumgarten, la
beauté ne doit pas étre jugée au moyen de I'intellect. G) La faculté de prévoir
et de pressentir 1’avenir (§ 36) est essentielle. En effet, les Anciens avaient
déja remarqué que cette faculté se trouvait dans des proportions prodigieuses
chez les esprits les plus beaux, a tel point qu’ils la retenaient pour divine et
miraculeuse. C’est pour cela qu’ils nommaient «vates», c’est-a-dire a la fois
devins et prophétes, les poétes divinement inspirés. Enfin, pour parachever cet
ensemble de facultés permettant a I’esprit gracieux et élégant de raisonner par
analogie, il reste encore a mentionner: H) la faculté a désigner par signes ses
propres perceptions (§ 37) qui assure que tout ce qui est créé et pensé puisse
s’exprimer en vue d’étre partagé par autrui.

Il est évident que cette interprétation de I’analogon rationis 1’éloigne de
toute psychologie animale, puisqu’elle concerne exclusivement la capacité
créatrice humaine. Ainsi la création cesse d’étre seulement une prérogative
divine puisqu’elle devient, par analogie, le propre de l’artiste ou du poete
divinement inspiré. Ce qui fonde ontologiquement la possibilité que le monde
hétérocosmique de I’art soit porteur de vérité n’est rien d’autre que ce rapport
analogique entre, d’une part, le monde issu de la création divine et le monde
hétérocosmique esthétique et, d’autre part, I’activité du Créateur (ou «Monade
Supréme») et celle de ['«artiste» (au sens large de «créateur»). Comme en
témoigne d’ailleurs ce passage essentiel des Meditationes :

Il y a longtemps qu’on a observé que le poéte est une sorte de démiurge ou de
créateur; le poeme doit donc étre pour ainsi dire un monde. 11 faut donc, d’apreés
I"analogie, tenir & son sujet pour vrai ce que les philosophes tiennent pour évident
au sujet du monde. *°

* A. G. BAUMGARTEN, Métaphysique, § 589, p. 105. Nous modifions la citation et
soulignons.
0 A, G. BAUMGARTEN, Méditations, § 68, p. 58. Nous soulignons.



14 GILDA BOUCHAT

Mais €noncer ce rapport analogique ne permet pas encore de comprendre
véritablement en quoi I’ceuvre d’art, objet d’une représentation subjective d’un
étre percevant, est porteuse de vérité. Pour ce faire, il est nécessaire de revenir
a ce qui permet a Baumgarten de fonder métaphysiquement son esthétique,
c’est-a-dire a la philosophie de Leibniz.

2. Leibniz et Baumgarten

Le philosophe Baumgarten — et c’est sans doute en cela que réside la
difficulté majeure de son esthétique — s’adresse a ses pairs, c’est-a-dire aux
philosophes de son temps et ne se soucie guére de la réception de son ceuvre.
Contrairement a Leibniz qui choisit de rédiger ses écrits essentiellement en
frangais, soucieux d’atteindre un large public «éclairé», on ne peut pas dire que
«I’excellent analyste Baumgarten» se soit véritablement soucié de «popula-
riser» ses idées. Comme en témoigne notamment cet extrait des Meditationes :

Nous demandons [...] qu’on nous accorde la grice d’utiliser sans les définir, et
d’exposer sans les démontrer, les notions que de trés pénétrants philosophes tiennent
pour démontrées et définies.*!

Que les «tres pénétrants philosophes» soient Leibniz et Wolff, c’est ce
que la plupart des chercheurs s’accordent a dire*?. D’ailleurs, Baumgarten
se réfere explicitement a la Théodicée au paragraphe 22 des Meditationes,
en disant: «Le but principal de la poésie, d’apres Leibniz, est d’enseigner la
prudence et la vertu par des exemples.»** A part cette remarquable occurrence,
Leibniz n’est presque jamais nommé, bien que 1'Esthétique se fonde sur la
détermination métaphysique de la monade comme unité substantielle. L'ceuvre
d’art est congue par Baumgarten comme |’objet de la représentation d’un
sujet percevant. Pour le comprendre, il convient de se référer au Discours de
métaphysique de Leibniz:

Toute substance [i.e. toute monade] est comme un monde entier et comme un miroir
de Dieu ou bien de tout I'univers, qu’elle exprime chacune a sa facon, a peu pres
comme une méme ville est diversement représentée selon les différentes situations
de celui qui la regarde. Ainsi I’univers est en quelque fagon multiplié autant de fois

1 A. G. BAUMGARTEN, Meéditations, § 2, p. 20. Nous soulignons. 1l est vrai que le
statut du texte, il s’agit d’une dissertation d’habilitation, pourrait expliquer son caractére
lapidaire. Cela dit, les écrits ultérieurs gardent cette extréme concision qui caractérise le
style de Baumgarten.

11 régne un large consensus concernant I’horizon conceptuel que Baumgarten
hérite a la fois de Leibniz et de Wolff. Cf. notamment I’ouvrage récent et trés érudit
de P. PimpPINELLA, Wolff e Baumgarten. Studi di terminologia filosofica, Firenze, Leo S.
Olschki Editore, 2005. Nous prenons le parti de limiter notre présentation a Leibniz et
Baumgarten.

¥ A. G. BAUMGARTEN, Méditations, § 22, p. 39.



L'ESTHETIQUE DE L’ANALOGON RATIONIS 15

qu’il y a de substances, et la gloire de Dieu est redoublée de méme par autant de
représentations toutes différentes de son ouvrage. **

Cela signifie que chaque monade, en tant qu’elle est essentiellement
spéculaire, représente toutes les autres — y compris Dieu lui-méme ! — et ainsi
le monde en sa totalité¢. Ce «miroir vivant de 1’univers»* qu’est la monade
réfléchit toutes les autres monades selon un point de vue irréductible, c’est-a-
dire qu’elle représente tout I’étant mais de fagcon plus ou moins confuse. Ce qui
distingue, en effet, les points de vue est la portion ou le département du monde
réfléchi avec clarté. L’ampleur du département réfléchi avec clarté ou apercu est
fonction de ’'amplitude de I'ame du sujet qui se le représente et de sa position
dans I’espace et le temps. Ainsi, avant que le mot @sthetica n’ait ét€ inventé,
il y a déja chez Leibniz quelque chose comme une «esthétique de la création»
— divine, entendons-nous — puisque le devenir mondain est une image qui se
reflete une infinité de fois selon des points de vue a chaque instant irréduc-
tibles. Les différents points de vue ou représentations monadiques varient non
seulement suivant leur ampleur mais aussi en fonction de leur qualité. Chaque
étre vivant — de la tique a I’homme en passant par les grands mammiferes
marins, les oiseaux et les huitres — se représente quelque chose a sa maniére, car
tout étre animé est capable de percevoir le monde. Or tout étre cré€, en fonction
de sa finitude propre, de I’amplitude de son ame, se représente les choses plus
ou moins confusément. Et I’€tre humain ne fait évidemment pas exception a
cela, bien qu’il soit le seul vivant capable de se représenter les choses en les
réfléchissant, c’est-a-dire en les apercevant de fagon claire et parfois méme
distincte. Méme si, nous dit Leibniz, la vision a la fois claire et distincte est assez
exceptionnelle, sauf pour Dieu, qui jouit d’une parfaite aperception du monde,
d’une vision omnisciente et adéquate. Cette vue véritablement «panoramique»
lui permet non seulement d’apercevoir 2 chaque instant le monde qu’il a choisi
en toute connaissance de cause, mais aussi d’envisager les mondes possibles.
Et c’est en vertu de cette aperception pleine et entiere que, dans sa grande
Sagesse, il choisit a chaque instant le meilleur des mondes possibles. Nous ne
cessons, dit Leibniz, de percevoir le monde de facon bornée quant a I’ampleur
et a la clarté¢ de nos représentations. En effet, la plupart de nos perceptions
sensibles sont confuses, ce sont des petites perceptions auxquelles nous ne
prétons pas attention mais qui ne cessent d’envahir notre champ perceptif en
I’obscurcissant. En fait, nous ne cessons jamais de percevoir, méme en dormant.
La plupart du temps, la sensibilité et ses petites perceptions viennent obscurcir
I’aperception. Les bornes de notre représentation proviennent de notre finitude
essentielle. Or, il n’y a pas de finitude sans sensibilité, c¢’est-a-dire sans une
partielle confusion de la connaissance. Nous n’allons pas tarder 2 comprendre

2 G. W. LeNiz, Discours de métaphysique et autres textes, Paris, Flammarion,
2001, IX, p. 214-215.

# (f. la «Lettre a la reine Sophie-Charlotte» (1704), in: Principes de la Nature et de
la Grace. Monadologie, Paris, Flammarion, 1996, p. 87.



16 GILDA BOUCHAT

en quoi cette confusion de la connaissance justifie le projet d’une nouvelle
science de la sensibilité dénommée «esthétique». Et nous disons a titre antici-
patif: ’esthétique, telle que la congoit Baumgarten en s’appuyant sur Leibniz,
s’origine dans une pensée de la finitude humaine. Par «finitude humaine», nous
entendons, a partir de Baumgarten, une limitation de la connaissance possible
et non pas une pensée de la mort. La finitude de la connaissance humaine, sur
laquelle se fonde la nécessité d’une élaboration de I'esthétique, devient a la
faveur de cette élaboration méme, quelque chose de fécond. En effet, cette
connaissance essentiellement finie rend possible I'élaboration d’une science
nouvelle. Cette finitude de la connaissance cesse d’étre interprétée comme un
«manque» qu’il s agirait de dépasser, comme en témoigne cet extrait, sorte de
«manifeste en faveur de 1’esthétique» :

A I’objection : les sensations, les représentations imaginaires, les fables et les troubles
passionnels ne sont pas dignes de philosophes, et se situent en deca de leur horizon, je
réponds : le philosophe est homme parmi les hommes et il n’est pas bon qu’il considére
une partie si importante de la connaissance humaine comme lui étant étrangere., ¢

3. Représentations claires, distinctes, confuses et obscures

Afin de conclure notre présentation de quelques aspects de 1’esthétique de
Baumgarten, nous allons nous attarder, dans cette derniere partie, sur I'intime
connexion entre représentations confuses et finitude humaine. Cette connexion
est I'un des points les plus intéressants des Meditationes et de 1’ Aesthetica. 11
s’agit une fois de plus de revenir a Leibniz pour comprendre Baumgarten.

C’esten 1684, dans I’ceuvre rédigée en latin sous le titre de Meditationes de
Cognitione, Veritate et Ideis (Méditations sur la connaissance, la vérité et les
idées), que Leibniz opere pour la premiere fois une classification des différents
types de connaissance et ouvre ainsi le débat sur la nature des représentations :

Une connaissance est ou obscure ou claire ; une connaissance claire est a son tour ou
confuse ou distincte ; une connaissance distincte est ou inadéquate ou adéquate, et
encore ou symbolique ou intuitive: si elle est en méme temps adéquate et intuitive,
elle est la plus parfaite possible.*’

Leibniz forme quatre couples d’opposés: 1’obscur s’oppose au clair, le
confus au distinct, I’adéquat a 1’inadéquat, et enfin le symbolique a I'intuitif.
Ce sont les deux premiers couples d’opposés que Baumgarten retiendra.
Commencons par nous interroger sur 1’opposition entre représentations (ou
connaissances **) obscures et claires. Le critére pour déterminer si telle ou

% A. G. BAUMGARTEN, Esthétique, § 6, p. 122. Nous soulignons.

* G. W. Lemniz, Opuscules philosophiques choisis, traduits du latin par P. Schrecker
(1959), Paris, Vrin, rééd. 2001, p. 13.

*8 En vertu du caractére essentiellement spéculaire de la monade, la représentation
est a chaque fois le reflet, I’expression, d’une partie du monde, c’est-a-dire une forme de
connaissance pour Leibniz.



L’ESTHETIQUE DE L' ANALOGON RATIONIS 17

telle représentation est claire ou ne I’est pas peut se formuler ainsi: puis-je ou
non identifier la chose qui m’apparait dans la représentation ? Lorsque je dis
par exemple: «Je me représente ceci et non cela», «Je me représente Paul et
pas Pierre», alors la représentation est claire. Par contre, la représentation est
obscure lorsque, par exemple, je percois un bruit sans parvenir a I’identifier.
Par contre, et c’est 1a tout I'intérét de ce passage, une représentation peut-étre
a la fois claire et confuse. Je peux me représenter clairement le bruit de la
pluie tombant sur les toits, mais je ne parviens pas a articuler distinctement
de quoi ce bruit est composé. Ou encore, c’est I’exemple pris par Leibniz en
référence au fameux probléme de Molyneux *, nous distinguons les couleurs
et sommes en mesure de les différencier clairement, mais nous ne saurions les
expliquer a un aveugle . C’est seulement lorsque je peux distinguer et énoncer
séparément les différentes déterminations qui composent la chose représentée
que ma représentation est distincte. Un autre passage de ce texte fera particu-
lierement fortune en esthétique :

Nous voyons que les peintres et les autres artistes reconnaissent trés bien ce qui est
bien fait et ce qui est mal fait, mais que souvent ils ne peuvent donner les raisons de
leurs jugements et répondent, lorsqu’on les questionne, que dans I'ceuvre qui leur
déplait il manque un je-ne-sais-quoi. >

Or c’est précisément ce «je-ne-sais-quoi»>* dont I’art est affecté que
Baumgarten se propose de questionner pour exposer les principes rationnels,
c’est-a-dire pour fonder cette science de la sensibilité dont I’art, en tant qu’il
est le lieu des représentations parfaites, est 1’objet de prédilection. En effet,
lorsque Leibniz parle de représentations claires et confuses, il entend du méme
coup des représentations qui sont «claires aux sens» mais «confuses par rapport
a I’entendement» 3. C’est justement en raison de cette confusion par rapport
a I’entendement que Baumgarten pense la nécessité d’une forme de logique
complémentaire a celle qui dirige la rationalité de type «abstraite» (au sens ou
le caractére singulier de chaque phénomeéne n’est pas pris en considération),

* Tout le débat autour de la perception de Locke a Diderot tourne autour de la
question de savoir si un aveugle-né qui recouvre la vue est en mesure ou non de recon-
naitre visuellement une sphére et un cube sans passer par des impressions tactiles.

*® «Nous ne saurions expliquer a un aveugle ce que c’est que le rouge.» G. W.
LeiBNiZ, «Méditations sur la connaissance, la vérité et les idées», Opuscules philoso-
phiques choisis, p. 15.

3t Nous soulignons. L’expression d’un je-ne-sais-quoi se retrouve deux ans aprés
dans le «Discours de métaphysique», Discours de métaphysique et autres textes, 1663-
1689, § 24, p. 238.

52 Cette expression se trouve également dans 1’Essai sur le goit de Montesquieu,
Paris, Rivages Poches, 1993. Montesquieu y consacre tout un chapitre: «Il y a quelque
fois, dans les personnes ou dans les choses, un charme invisible, une grace naturelle,
qu’on n’a pu définir, et qu'on a été forcé d'appeler le je-ne-sais-quoi», p. 36. Nous
soulignons.

% U. FRANKE, op. cit., p. 45.



18 GILDA BOUCHAT

des sciences formelles et de la philosophie. L'esthétique s occupe du «je-ne-
sais-quoi», de ces qualités intuitivement évidentes de I'ceuvre d’art qui, bien
qu’elles résistent a toute tentative de saisie d’apres le texte de Leibniz cité, ne
sont pas pour autant «irrationnelles». Le poete, le peintre mais aussi chaque
personne qui s’adonne aux joies de |’esthétique (tout felix aestheticus), en
d’autres termes tous ceux qui cultivent et perfectionnent les facultés de /’ana-
logon rationis sont capables de représenter, c’est-a-dire de créer par analogie
des «mondes» clairement sensibles. La confusion dans le domaine des repré-
sentations sensibles et de la création artistique n’indique pas un défaut, au
contraire. La con-fusion indique bien plutdt la liaison des perceptions entre
elles, qui permet, avec le concours de la mémoire, de I’imagination, ou encore
de la capacité a exprimer les représentations, de créer un monde hétérocos-
mique, c’est-a-dire humainement créé. Nous comprenons mieux pourquoi
I’ceuvre d’art devient ainsi le lieu de la connaissance sensible la plus parfaite
qui soit. En effet, la sensibilité humaine y est comme «chez soi», puisque c’est
a partir de ses lois que ce «monde» d’un type un peu étrange a été produit.
Si Leibniz avait pu lire Baumgarten, il aurait sans doute salué le fait qu’avec
I’«invention» de I’esthétique, la «monade bornée» trouve enfin un point de vue
a partir duquel sa représentation spéculaire atteint le maximum d’adéquation.

4. Remarques conclusives

Cela dit, la question reste évidemment entiere de savoir si ce concept
d’analogon rationis est suffisant pour «rendre raison» de la création artistique.
Drailleurs, cette question dépasse largement le simple intérét historiographique
puisque c’est au sein méme de cet horizon conceptuel que 1’ceuvre d’art n’a
cessé d’€tre, et ce jusqu’aujourd’hui. interrogée. En effet, les différents discours
philosophiques sur les arts n’ont cessé de répondre, méme de maniére implicite,
au discours inaugural de Baumgarten. Depuis sa formulation philosophique en
1735, la question de I’ceuvre d’art et de sa manifestation n’a cessé d’étre évaluée
a I'aune de la rationalité moderne. L’art devient au XVIII® siécle, et de facon
tout a fait inédite, I’ Autre de la raison et est jugé d’apres ses critéres, comme en
témoigne le concept que nous venons d’expliciter. Et que ce soit pour en exclure
la portée cognitive ou pour en faire un moment du déploiement de I’Esprit
absolu, I'esthétique n’a cessé de se demander si |'ceuvre d’art était ou non
capable d’étre, a sa fagon, porteuse de vérité. En marge de ces grands penseurs,
toute une tradition de critiques d’art, d’historiens et de philosophes interroge
I’art sans se soucier de lui trouver une place au sein de la métaphysique. Tant
et si bien qu’a posteriori on parlera de 1" «esthétique» de I’Abbé Dubos ou de
celle de Winckelmann. Cela n’est pas faux et rien n’empéche de le penser, mais
il convient de se mettre d’accord préalablement sur ce qu’on désigne par ce
terme trés ambigu. Ambigu au point que Hegel se demande s’il n’est pas plus



L'ESTHETIQUE DE L’ANALOGON RATIONIS 19

judicieux de dire «philosophie de I’art» plutét qu’«esthétique» >, et que Kant
réserve strictement ce terme aux conditions de possibilité de 1I’expérience . Et
il est fort a parier qu’'on risque de rencontrer plus d’ceuvres d’art «concretes»
dans les marges de la grande tradition de 1’esthétique philosophique qu’en son
sein. Et cela semble bien résulter de la tension originelle de la philosophie elle-
méme, c’est-a-dire de la volonté d’articuler a tout prix le singulier a I’universel.
En d’autres termes, I’ceuvre d’art, dans la singularité de son apparaitre, est-elle
seulement «subsumable» sous un quelconque universel, méme sur le mode de
I’analogie ? Et [’art doit-il seulement étre pensé en fonction de sa capacité
a rendre raison de lui-méme ? Rien n’est moins siir. Reste que pour trouver
une maniere inédite de penser I’ceuvre d’art, la question de la pertinence de
I’esthétique philosophique nous parait nécessaire.

Etre convaincu de la nécessité de reposer la question de I’esthétique suppose
que 1’on se sente concerné, de la fagon la plus intime qui soit, par les rencontres
a chaque fois singuliéres et engageantes avec les ceuvres d’art mais aussi par la
philosophie elle-méme. C’est au niveau des implications existentielles de 1’art,
méme si cela n’est pas formulé explicitement en ces termes, que Baumgarten
touche au cceur de la question. L’ceuvre d’art est congue par lui comme une
totalité singuliére, comme un monde qui se déploie a la bordure du monde
«effectif», mais qui nous concerne, somme toute, encore plus directement
puisqu’il est a la mesure de notre sensibilité. Le monde «hétérocosmique» de
[’art fait irruption dans le cours de nos existences en redimensionnant, d’une
maniére a chaque fois unique et nouvelle, nos manieres de sentir, penser et dire
le monde qui nous entoure. A en croire Baumgarten, il n’y a pas de solution
de continuité entre sentir, penser et parler. Ce n’est sans doute pas nouveau
dans I’histoire de la philosophie; ce qui I'est, par contre, c’est que, pour la
premiere fois, I’ceuvre d’art est au centre d’une telle entreprise. C’est & partir
d’une réflexion sur la «finitude humaine» que I’ceuvre d’art se voit doublement
justifiée : elle est a la fois le lieu de la connaissance sensible parfaite mais
aussi le monde le plus commensurable a I’homme. Cette commensurabilité
entre le monde de I’art et le sujet percevant rend possible I’émergence, nous
I’avons vu, d’un certain type de connaissance. Et si I’ceuvre d’art nous donne

* HecEL, Cours d’esthétique, 1, traduction J.-P. Lefebvre et V. von Schenck, Paris,
Aubier, 1995, p. 5-6. «[...] Le nom d’esthétique n’est pas tout a fait adéquat [pour désigner
le vaste domaine du ‘bel art’], car I’ ‘esthétique’ désigne plus exactement la science de
la sensibilité, la science du ressentir, et lorsque avec ’école de Wolff elle est apparue
sous cette acception comme une science nouvelle, ou plutét comme quelque chose qui
devait alors devenir une discipline philosophique, on considérait alors en Allemagne les
ceuvres d’art sous le rapport des sensations qu’elles étaient censées susciter [...]. Si nous
préférons quant a nous en rester au nom d’«esthétique», c’est parce que, comme simple
nom, il est pour nous indifférent, et que de plus il est dorénavant si bien passé dans la
langue courante que, comme nom, il peut étre conservé. Cependant, la formule qui, en
toute rigueur, convient a notre science, est ‘philosophie de I’art’, et plus exactement
‘philosophie du bel art.”»

% C.f. la note de Kant citée a deux reprises dans notre texte.



20 GILDA BOUCHAT

a penser, c’est bien parce qu’elle manifeste une vérité qui ne peut se dévoiler
qu’ainsi. Et c’est seulement au prix de cette fondation métaphysique qu’elle
devient a proprement parler 1’objet de cette nouvelle partie de la philosophie.
La «connaissance sensible» exprime ce qui est propre a 1’étre humain : sentir,
penser et parler. Et Baumgarten d’ajouter: cela ne va pas de soi. Pas plus au
XVIII® siecle que de nos jours, d’ailleurs. D’ou la nécessité d’une véritable
éducation esthétique de I’ étre humain, pour le dire avec Schiller, qui est & la fois
une éthique, une gnoséologie et une fondation des arts libéraux dont le socle
repose sur une foi inébranlable en la capacité de perfectionnement de 1’étre
humain. Et malgré toutes les objections valables qu’on pourrait lui adresser, il
faut au moins lui accorder ceci: il a su indiquer pourquoi I’art nous engage au
plus profond de notre étre. Que la rencontre avec I’ceuvre d’art soit engageante,
le philosophe ne cesse de le dire. Et, a ce titre, toute esthétique est en méme
temps une éthique bien comprise. Par €thique bien comprise, nous entendons
une maniere d’habiter le monde qui soit a chaque fois, et de fagon singuliére,
une réponse a la question de 1’existence comme telle. Baumgarten interroge ce
que I’art peut signifier pour une existence proprement humaine. L’art n’est pas
un simple agrément, un divertissement utile ou un produit culturel. Méme si
la question du rapport entre art et vérité recoit avec 1’esthétique de 1’analogon
rationis, force est de I’admettre, une réponse un peu abrupte.



	L'esthétique de l'analogon rationis : une introduction à la philosophie d'Alexander Gottlieb Baumgarten

