
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 56 (2006)

Heft: 4: Paul Ricœur : perspectives romandes

Artikel: Ricœur et Kierkegaard

Autor: Bühler, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381728

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 138 (2006). P. 319-327

RICŒUR ET KIERKEGAARD

Pierre Bühler

Résumé

Partant des deux textes parus en 1963 dans la Revue de Théologie et de

Philosophie, dans lesquels Ricœur rend compte de sa lecture de Kierkegaard et
de l'héritage qu 'il estime y trouver, cet article entreprend d'éclairer le rapport
entre ces deux philosophes. Alors même que Ricœur souligne à plusieurs
reprises l'importance de son ancêtre danois, il est frappant de voir que, mis à

part les deux textes de 1963, ce dernier n 'occupe qu 'une place très discrète dans
l'œuvre de son «héritier». L'article se donne pour but d'explorer les raisons
possibles de cette ambivalence manifeste de Ricœur à l'égard de Kierkegaard.

Je me souviens que. quandj'étais étudiant à la faculté
de théologie de Paris en 1960. Ricœur nous disait que
les trois grands qui ont changé la pensée étaient Freud.
Nietzsche. Marx, et il ajoutait de temps en temps
Kierkegaard dans les bons jours. '

Lorsqu'on s'intéresse aux liens entre Ricœur et Kierkegaard, on peut
commencer par signaler un fait relevant de la pure contingence historique :

Ricœur est né cent ans après Kierkegaard et décédé cent-cinquante ans après
lui3. Il serait bien sûr vain de vouloir déduire d'emblée une communauté

d'esprit de ce relatif parallélisme des destinées. Mais c'est à l'occasion du

cent-cinquantième anniversaire de la naissance de Kierkegaard que Ricœur va
rendre compte, à cinquante ans, de son rapport au penseur danois, et ce dans le
cadre de deux conférences données à Genève pour la circonstance3. Il revient
à notre Revue l'honneur d'avoir documenté cet effort en publiant, la même
année, le texte de ces deux conférences4.

1 Cf. F. Dosse, Paul Ricœur. Les sens d'une vie, Paris. La Découverte, 1997, p. 346
(souvenir de Pierre Encrevé, interviewé par F. Dosse). Pour le lien de Ricœur à Kierkegaard,

cf. surtout p. 121-124.
3 En restant sur ce plan des aléas de l'histoire, on peut encore signaler que Piene

Thévenaz. collègue et ami de Ricœur, est né, comme ce demier, cent ans après Kierkegaard

et décédé cent ans après lui. cinquante ans avant Ricœur
' Pour plus de détails à ce sujet, cf. ci-dessus l'article de Sylvie Bonzon.
4 «Kierkegaard et le mal» et «Philosopher après Kierkegaard», Revue de Théologie

et de Philosophie, 95e année, 1963, p. 292-302 et 303-316. Ces deux articles ont été

repris dans le recueil Lectures 2. La contrée des philosophes, Paris, Seuil. 1992, p. 15-28
et 29-45. Nous les citons selon la pagination de la Revue.



320 PIERRE BÜHLER

Un dossier v isant à commémorer le décès de Ricœur en marquant sa présence
en Suisse romande ne pouvait donc guère se passer d'une évocation des deux

articles de 1963. Ils constituent la seule base d'évaluation élaborée du rapport
entre les deux philosophes. En effet, mis à part quelques mentions ou allusions

sporadiques5, Ricœur ne se réfère que rarement à Kierkegaard et, au fil des ans,
de moins en moins. Qu'en est-il de ce rapport, et comment peut-on le cerner
plus précisément Comment se fait-il qu'une parenté aussi fortement soulignée
à Genève jadis ne se traduise pas de manière plus manifeste dans l'ensemble de

l'œuvre? Ou y avait-il peut-être dès le départ déjà une gêne, une ambivalence,
qui ne fait que se confirmer davantage Telles sont les questions que cet article
se donne pour but de traiter, sans prétendre pouvoir faire toute la lumière, en se

contentant d'éclairer certaines hésitations, certaines bifurcations.

L'accent porté sur la proximité

Dès le titre du premier article, Ricœur souligne une proximité clairement

privilégiée entre Kierkegaard et lui dans leur intérêt commun pour la question
du mal, ce «point critique de toute pensée philosophique» (p. 292) et cette
«occasion de surprendre la qualité du christianisme» (p. 293). Ricœur vient de

travailler pendant plusieurs années à sa Symbolique du mal, et il trouve chez

Kierkegaard de multiples échos de cette préoccupation fondamentale. Dans le

souci de se mettre à l'écoute de Kierkegaard, de se laisser interpeller par ses

textes, Ricœur se consacre, dans la majeure partie du premier article, à une

exégèse détaillée des deux ouvrages dans lesquels Kierkegaard a développé
sa conception du mal, Le concept d'angoisse de 1844 et La maladie à la mort
de 1849. La lecture est attentive, soigneuse, et elle lui permet de mettre en

évidence deux approches distinctes du péché, celle du péché-événement, par le

biais de l'angoisse, et celle du péché-état, grâce à la catégorie du désespoir.
Dans cette écoute patiente s'instaure une autre proximité, relevée à plusieurs

reprises : le mal est aussi «ce qui est le plus opposé au système» (p. 293), et

Ricœur voit ainsi s'ébaucher chez Kierkegaard une démarche se démarquant
radicalement de la dialectique hégélienne : «il remplace une dialectique à trois
termes par une dialectique brisée, par une dialectique non résolue à deux termes.
Une dialectique sans médiation, tel est le paradoxe kierkegaardien.» (p. 298)
Ce paradoxe se traduit selon Ricœur par «une sorte de simulacre grinçant du

discours hégélien» : les paradoxes et ruptures que le discours kierkegaardien
met en évidence le conduisent à développer «un surcroît de conceptualité
et d'habileté rhétorique», culminant dans «un hyperintellectualisme lié à un
irrationalisme fondamental» (ibid.). C'est cette tension qui est à l'origine de

ce que Ricœur appellera la «situation déroutante du discours philosophique»
(p. 302), qui l'amène à se demander s'il est possible de philosopher après

5 On en trouve quelques-unes dans l'article de 1951 réédité ci-dessus.



RICŒUR ET KIERKEGAARD 321

Kierkegaard. Sur ce point, un constat de difficulté prend le relais de l'accentuation

de la proximité.

Le constat d'un embarras

Pour bien comprendre l'enjeu de la question, il faut libérer la lecture de

Kierkegaard d'un schématisme et d'un préjugé issus de deux fausses évidences :

celle qui consiste à le considérer comme le père de l'existentialisme et celle

qui voit en lui un anti-hégélien proclamant, avec Marx et Nietzsche, «la fin
de la philosophie, conçue comme discours total, et le commencement de la

post-philosophie» (p. 304). Pour effectuer cette relecture, promettant un avenir
à la pensée de Kierkegaard, Ricœur procède en trois temps. Tout d'abord, il
en va de savoir comment il convient de se comporter par rapport à son statut

d'exception. La génialité contenue dans ce statut particulier constitue la «source
non philosophique de la philosophie», et c'est pourquoi la meilleure manière
d'aller à la rencontre de cet aspect est de «redécouvrir la relation intime de

toute pensée philosophique, de tout travail philosophique, avec la non-philosophie»

(p. 307). Ce point trouve un écho dans l'œuvre de Ricœur, car comme

presque aucun autre, il a fait l'effort d'aller philosophiquement à la rencontre
du non-philosophique.

C'est sur ce point que s'installe dans sa lecture de Kierkegaard une gêne

qui le conduira à son deuxième temps de relecture : par sa génialité, le penseur
danois se tient en dehors de la philosophie, mais par son argumentation acérée,

il se propulse massivement en plein cœur de la philosophie. Autrement dit:
«Kierkegaard nous embarrasse, parce qu'il se tient, par rapport à la philosophie,
à la fois au-dehors et au-dedans.»6 Sous l'angle de ce que Ricœur appellera
l'hyperphilosophie de Kierkegaard, il voit chez celui-ci une proximité avec la

démarche kantienne et parle d'un nouveau genre de critique, d'une «critique
de l'existence» (p. 310), ou «critique des possibilités existentielles» (p. 308).
Cette mise en parallèle conduit Ricœur à souligner la nécessité d'une
réévaluation des rapports entre Kierkegaard et l'idéalisme allemand. «La seconde
lecture de Kierkegaard est nécessairement aussi une seconde lecture de l'idéalisme

allemand.» (p. 309) Ou pour le dire autrement: «Il me semble donc que
philosopher après Kierkegaard, c'est à la fois revenir en arrière de Kierkegaard
[...]» (p. 311).

C'est ce que Ricœur va tenter de faire dans son troisième temps de relecture
en réfléchissant au lien entre critique et système après Kierkegaard. Le but est

ici de montrer dans quelle mesure l'opposition entre Kierkegaard et Hegel peut

b P. 308. J. Colette (Kierkegaard el la non-philosophie, Paris. Gallimard. 1994.

p.201) formule cette tension de la manière suivante: «La dialectique rompue de Kierkegaard

ne prend son sens que si on la voit exclue du système et cependant incluse en
lui.»



322 PIERRE BÜHLER

ne plus être pensée comme une simple alternative fondamentale, mais peut
devenir «une figure dialectique qui demande à être comprise pour elle-même et

à constituer une nouvelle structure du discours philosophique» (p. 313). Cette

reprise de l'opposition à l'intérieur même du discours philosophique s'effectue

sous trois aspects : le sens même de la démarche philosophique, la critique
de l'éthique et la signification de la foi religieuse. À chaque fois, Ricœur

fait l'effort de développer le conflit selon «l'idéal du discours philosophique
comme système» (p. 305): le système étant «à la fois la requête ultime de la

philosophie et son. but inaccessible», la lutte entre Hegel et Kierkegaard «fait
désormais partie du discours philosophique» (p. 315). C'est ce qui constitue de

manière ultime la possibilité de «philosopher après Kierkegaard».

Une amplification de l'ambivalence

Pourquoi, malgré cette intense confrontation à Kierkegaard, celui-ci

n'occupe-t-il pas une place beaucoup plus importante dans l'œuvre de

Ricœur Le fait ne manque pas de frapper quand on observe les potentialités
de sens mises en œuvre dans les deux articles et l'absence de reprise ultérieure,
alors même que les travaux mis en chantier s'y prêteraient. Prenons quelques

exemples.

- Aux pages 298-299, Ricœur développe la notion du soi telle qu'elle
s'élabore dans La maladie à la mort. Pourquoi ne la reprend-il pas au moment
de se mettre à son herméneutique du soi, entre le cogito transparent et
autofondateur de Descartes et le cogito brisé de Nietzsche Pourtant, ce qu'il
souligne chez Kierkegaard prépare jusqu'au titre même de son étude ultérieure
En effet, parlant de l'étrange expression kierkegaardienne : «une relation qui se

rapporte à un autre en tant qu'elle se rapporte à elle-même», Ricœur dit : «elle

se rapporte à un autre parce qu'elle est abandonnée à elle-même; dans cet

abandon, elle est rapportée à soi-même comme à un autre.»7

- Parlant de la dimension kantienne de l'œuvre kierkegaardienne. Ricœur

définit cette dernière comme «la critique des possibilités existentielles». Il voit
cet effort se faire chez Kierkegaard par le biais de l'expérimentation imaginaire,

de la mise en place de «types humains», de «l'imaginaire, foyer de tout

procès d'infinitisation» (p. 299 sq.). Lorsque, quelque vingt ans plus tard, il
développera sa théorie du récit, il soulignera sans cesse que, par le travail de la

triple mimesis, le récit veut faire découvrir à son lecteur de nouvelles possibilités

d'existence, d'être, et qu'il le fait par un effort de distanciation consistant
à «mettre en suspens», à «irréaliser», à «hctionnaliser» le soi du lecteur par le

7 P. 299; c'est l'auteur qui souligne. Dans Soi-même comme un autre, cette dualité
constitutive (être rapporté à soi comme rapporté à un autre) fait l'objet d'un traitement
détaillé dans le paragraphe intitulé «Ipséité et altérité» (Paris. Seuil, 1990, p. 367-410).



RICŒUR ET KIERKEGAARD 323

jeu des variations imaginatives8. Et à aucun moment Ricœur ne semble ici se

ressouvenir du potentiel souligné jadis chez Kierkegaard

- À combien de reprises Ricœur parle-t-il à propos de Kierkegaard de la

ligure de la «dialectique brisée» ou «rompue» Cette formule revient dans des

travaux ultérieurs. Ainsi, par exemple, dans le petit livre Le mal, au dernier
stade des niveaux successifs de discours sur le mal. il est question de la «dialectique

brisée»9, mais sans qu'il ne soit pour autant question de Kierkegaard:
Ricœur présente les apories d'un paragraphe de la Dogmatique de Karl Barth

Comment faut-il comprendre ces silences ultérieurs Sont-ils l'indice d'une
amplification de l'embarras déjà formulé en 1963 Ou les proximités sont-elles
précisément trop fortes, obligeant Ricœur à faire jouer la distanciation Ou
faudrait-il même conclure que l'intégration de la lutte entre Kierkegaard et

Hegel dans le discours philosophique lui-même s'est finalement opérée aux

dépens de Kierkegaard et au profit de Hegel Kierkegaard a-t-il perdu à être

«réintégré» au système? Nous ne sommes pas en mesure de répondre à ces

questions. Mais il nous semble en tout cas pouvoir déceler une ambivalence

comparable à l'égard de Hegel.

«Renoncer à Hegel» ou le retrouver

Sans aucune équivoque, Ricœur, parvenu au terme de sa théorie du récit,
consacre tout un chapitre au thème «Renoncer à Hegel», marquant dans le

récit une résistance fondamentale à toute tendance totalisante de la vision de

l'histoire, à «l'impossible médiation totale»10. À la même époque, reprenant
la question de la philosophie de la religion, Ricœur publie l'article «Le statut
de la Vorstellung dans la philosophie hégélienne de la religion»". La thématique

est exactement celle que développe Ricœur dans la dernière étape de

l'article «Philosopher après Kierkegaard». En 1963, le système hégélien et
le penseur subjectif kierkegaardien se rencontrent de manière féconde à cet
endroit précis où s'opèrent à la fois l'agonie de la représentation et la
représentation de l'agonie, au seuil du savoir absolu. En 1985, Kierkegaard ne fait
plus l'objet d'aucune mention. Faut-il dire que dans l'effort de «philosopher
après Kierkegaard», Ricœur est finalement revenu tout à fait «en arrière de

Kierkegaard»? Cette impression se trouve confirmée par François Dosse,

8 Cf.. à titre d'exemple. «La fonction herméneutique de la distanciation», in:
P. Ricœur. Du texte à l'action. Essais d'herméneutique, t. II, Paris. Seuil. 1986, p. 101-
117. notamment p. 116-117.

9 Cf. Le mal. Un défi à la philosophie et à la théologie, Genève. Labor et Fides.
(1986) 2004 (3e édition).'p. 51-56.

10 Temps el récit, t. III : Le temps raconté, Paris, Seuil, 1985, p. 280-299 ; les formules
citées se trouvent aux p. 280 et 292 (on signalera, dans ce chapitre, une mention rapide
de Kierkegaard panni d'autres auteurs du XIXe siècle).

" Cet article de 1985 est réédité dans le recueil Lectures 3. Aux frontières de la
philosophie, Paris. Seuil, 1994. p. 41-62.



324 PIERRE BÜHLER

s'inspirant de Jacques Colette pour l'exprimer: «La reprise herméneutique de

la pensée religieuse conjuguant la récapitulation de la pensée représentative et

de la pensée spéculative placera Ricœur dans les années quatre-vingt en une
position «plus proche de Hegel que de Kierkegaard».» '2

«Discordance [trop] incluse»

Comme le souligne François Dosse, «la posture de Kierkegaard, située aux
frontières du philosophique et du théologique, l'importance qu'il accorde à la foi
rejoignent les questions que se pose Ricœur.» Mais, ajuste titre, il s'empresse
d'ajouter: «Certes, la manière dont la foi se conjugue avec le philosophique
n'est pas similaire.» 1J Comment pourrait-on formuler cette différence, et cela

nous permettrait-il de comprendre cette sorte de «turbulent silence» régnant
autour de Kierkegaard dans l'œuvre de Ricœur? Nous aimerions tenter de

le faire à partir d'un aspect de la théorie du récit. En effet, s'inspirant de la

Poétique d'Aristote, Ricœur désigne l'intrigue comme un «modèle de concordance»

l4. Mais il signale d'emblée qu'il ne faut pas mettre l'accent sur la seule

concordance, «mais, de façon très subtile, sur le jeu de la discordance à l'intérieur

de la concordance» (p. 65). Pour cette raison, Ricœur peut aussi parler
d'une «concordance discordante» (p. 71). Mais il est clair que la concordance
est appelée à s'imposer, ce qu'il illustre avec l'intrigue tragique. Dans celle-ci,
la suite épisodique et invraisemblable des renversements inattendus qui constituent

la part de la discordance devra s'intégrer progressivement à la concordance

du vraisemblable et du nécessaire, et donc de l'universel. «Composer
l'intrigue, c'est déjà faire surgir l'intelligible de l'accidentel, l'universel du

singulier, le nécessaire ou le vraisemblable de l'épisodique.» (p. 70) C'est dans

ce sens que Ricœur parle pour la mise en intrigue d'une «discordance incluse»,
discordance incluse dans ia concordance fondamentale ,-\ C'est ce travail de la

concordance qui effectue la katharsis, l'épuration des sentiments qui animent
les êtres humains, car, comme le souligne Ricœur: «C'est dans la vie que le

discordant ruine la concordance, non dans l'art tragique.» (p. 72)
N'y a-t-il pas. dans cette notion de «discordance incluse», quelque chose de

constitutif pour la méthode même de Ricœur En un certain sens, alors même

qu'il souligne incessamment l'importance de la distanciation16, on pourrait

13 F. Dosse, op. cit. (cf. ci-dessus note 1), p. 124: J. Colette, op. cit. (cf. ci-dessus
note 6), p. 201.

13 Op. cil. (cf. note 1), p. 122.
14 Temps el récit, t. I: L'intrigue et le récit historique, Paris, Seuil, 1983. tout le

chapitre 2 de la première partie (p. 55-84), surtout p. 65-71.
15 Ibid., p. 71-75.
16 Cf. «La fonction herméneutique de la distanciation», art. cit. (cf. note 8). Sur

ce point, cf. P. Bühler, «'Als Leser finde ich mich nur, indem ich mich verliere'. Zur
Einführung in die Hermeneutik Paul Ricceurs», Theologische Zeitschrift, 62e année.
2006, p. 399-419.



RICŒUR ET KIERKEGAARD 325

dire que tous ses ouvrages sont une vaste et infatigable «mise en intrigue»
reflexive, visant à «inclure» progressivement les discordances dans une
concordance fondamentale, ces discordances étant surtout ressenties comme
un danger, une menace. Le soupçon - mais ce n'est qu'un soupçon - pourrait
être que la «discordance incluse» se trouve finalement trop incluse. La différence

d'avec Kierkegaard serait alors bien marquée: l'œuvre de Kierkegaard
confronte consciemment son lecteur à des décalages, des sauts, des ruptures,
des paradoxes17. Il l'oblige ainsi à opérer des changements de perspective, ou

pour utiliser un terme cher à Ricœur: lui faisant jouer le jeu des variations
imaginatives, pour lui faire prendre conscience de son être «en situation»,
de son insertion existentielle. Dans ce sens, au détour de la réflexion, la foi
peut elle aussi faire constamment irruption, comme une variation imaginative
impromptue parmi d'autres. La communication indirecte consiste alors pour
l'auteur à se tenir, avec son lecteur, à l'affût de ces possibles irruptions, pour
tester avec lui leurs implications existentielles. Et pour ce faire, Kierkegaard
revendique la maïeutique socratique.

Certes, il y a bien aussi quelque chose comme une communication indirecte
chez Ricœur, et il est frappant de voir qu'à cet endroit de sa démarche, il revendique

lui aussi l'ignorance socratique. Mais cette communication indirecte
prend une autre allure: elle réside dans le fait, après avoir conduit patiemment
le lecteur à travers toutes les étapes d'une «inclusion progressive des

discordances», de s'arrêter, en un geste socratique d'agnosticisme, devant l'ambition
de fondation dernière, tant pour préserver le discours philosophique de Vhubris
de l'ultime que pour rappeler à la foi son insécurité fondamentale : «La dépendance

du soi à une parole qui le dépouille de sa gloire, tout en confortant son

courage d'exister, délivre la foi biblique de la tentation, que j'appelle ici
cryptophilosophique, de tenir le rôle désormais vacant de fondation ultime.» '8

On le voit, l'ambivalence demeure: au terme d'une interprétation plutôt
hégélienne de la démarche de Ricœur, nous nous retrouvons face à un aboutissement

hautement kierkegaardien Et pourtant, dès le départ, Ricœur n'a jamais
envisagé un «philosopher avec Kierkekegaard», mais seulement un «philosopher

après Kierkegaard» qui était en même temps un «revenir en arrière
de Kierkegaard». À des degrés divers, il se pourrait que Ricœur ait mieux pu

17 Sous cet angle, on peut comprendre que les penseurs postmodernes s'attachent à

reprendre l'héritage de Kierkegaard. À titre d'exemples, cf. J. Derrida, Donner la mort,
Paris, Galilée, 1999; J. D. Caputo, Radical Hermeneutics. Repetition. Déconstruction.
and the Hermeneutic Project, Bloomington/lndianapolis, Indiana University Press,

1987; du même auteur: Against Ethics. Contributions to a Poetics of Obligation with
Constant Reference lo Déconstruction, Bloomington/lndianapolis, Indiana University
Press. 1993.

18 Soi-même comme un autre, op. cit. (cf. ci-dessus note 7), p. 38. Pour les effets de

cet anêt sur l'herméneutique biblique, cf. P. Bühler, «Das aufgerufene Selbst.
Biblischtheologische Hermeneutik des Selbst nach Ricœur- als Antwort aufdie Krise der Subjektivität»,

in: I. U. Dalferth, P. Stoellger (éds), Krisen der Subjektivität. Problemfelder
eines strittigen Paradigmas, Tübingen, Mohr Siebeck. 2005, p. 261 -271.



326 PIERRE BUHLER

philosopher avec Marx, Nietzsche ou Freud, comme le montrent nombre de ses

écrits, notamment De l'interprétation, qu'avec Kierkegaard, plus embarrassant

que les autres. C'est ce qui pourrait expliquer qu'à côté des trois autres, il ne

soit fait mention de lui que «dans les bons jours» Mais on se souviendra que
c'est du moins dans les bons, et non dans les mauvais jours

D'ailleurs, la manière dont Ricœur caractérise dès le départ la démarche

de Kierkegaard mérite réflexion. Peut-on vraiment parler à son propos d'«un
hyperintellectualisme lié à un irrationalisme fondamental»" Même si cette

formule exprime quelque chose de la structure paradoxale de la pensée
kierkegaardienne, les deux termes choisis s'avèrent finalement peu satisfaisants:

l'hyperintellectualisme s'accorde mal avec le souci constant des enjeux
existentiels de la pensée, et l'irrationalisme laisse penser à tort que Kierkegaard
se situerait au-delà des exigences de la rationalité. À titre de correctif, on
soulignera que pour ce dernier, foi et raison restent dialectiquement liées l'une à

l'autre, comme l'atteste le texte suivant: «Ainsi, le croyant chrétien a sa raison

et s'en sert; il respecte l'ordinaire condition humaine; si l'on ne devient pas
chrétien, il n'invoque pas un manque de raison, d'intelligence; mais touchant
le christianisme, il croit contre la raison et ici encore il recourt à la raison

- pour bien voir qu'il croit contre la raison. Il ne saurait donc croire quelque

non-sens, contre la raison comme on pourrait peut-être le craindre, car la raison

mettra en lumière qu'il s'agit d'un non-sens et l'empêchera d'y ajouter foi.»20

Il y a, dans cette manière de revendiquer la raison pour distinguer le «contre la

raison» de la foi d'un simple «non-sens», un défi lancé tant à la théologie qu'à
la philosophie2'.

En guise de conclusion : une «théologie après Kierkegaard»

Au terme de cet article, en jetant un regard sur un théologien auquel Ricœur

s'est constamment référé, on pourrait se demander s'il n'y a pas, dans l'ambivalence

de Ricœur envers Kierkegaard, quelque chose d'une posture barthienne.

Certes, le parallèle devrait être étayé plus avant, ce que nous ne pouvons faire
ici. Mais il est tout de même frappant qu'en 1963 aussi à l'occasion de la

remise d'un prix à Copenhague, Karl Barth ait entrepris de rendre compte de

son rapport à Kierkegaard devant un public danois. Et c'est une ambivalence

tout à fait comparable qui s'exprime dans sa réflexion, intitulée «Reconnais-

" Art. cit. (cf. note 4), p. 298.
20 S. Kierkegaard, Post-sciptum définitif et non scientifique aux Miettes

philosophiques, in: Œuvres, Paris, Orante, vol. 11, 1977, p. 249.
31 Sur ce point, d'ailleurs, un dialogue critique doit également s'instaurer avec les

reprises postmodernes de Kierkekegaard; cf. S. Derrid'amer. P. Bühlfr, «'Déconstruction

et herméneutique': quelques thèses et quelques commentaires», in: P. Gisel
(éd.), La théologie en postmodernité. Actes du 3e cycle de théologie systématique des

Facultés de théologie de Suisse romande, Genève, Labor et Fides, 1996, p. 387-403.



RICŒUR ET KIERKEGAARD 327

sance et révérence». Dans sa conclusion, il dira de Kierkegaard: «Je le tiens

pour un maître dont chaque théologien doit avoir une fois fréquenté l'école.
Malheur à quiconque l'aurait manquée Mais qu'il prenne garde de ne pas
rester assis là et qu'il évite de préférence d'y retourner !» - La «théologie après

Kierkegaard» de Barth n'est pas sans ressemblance, semble-t-il, avec la «philosophie

après Kierkegaard» de Ricœur Et Barth reconnaît lui-même ce que
nous avons tenté de repérer chez Ricœur: «Oui, c'est bien juste, ce qui a été

constaté depuis lors de différents côtés : que je me suis toujours moins référé

explicitement à Kierkegaard dans mes livres, écrits et sermons ultérieurs et

que son ton particulier ne s'est certes pas tu en moi, mais qu'il a tout de même
été supplanté par d'autres et qu'il s'est réduit à une nuance puissante parmi
d'autres.»23

N'y a-t-il pas aussi chez Ricœur une sorte de Kierkegaard inclus, intégré,
et donc trop domestiqué

33 K. Barth. «Dank und Reverenz», Evangelische Theologie. 23e année, 1963, p.
337-342 (citation à la p. 341 sq.). Cf. également: «Kierkegaard und die Theologen»,
Kirchenblatt für die reformierte Schweiz, 119e année, 1963, p. 150 sq.; repris comme
préface dans : H. Diem, Sine vi - sed verbo, Munich, Kaiser, 1965, p. 7-9.

33 Op. cit.. p. 340.




	Ricœur et Kierkegaard

