Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 56 (2006)

Heft: 4: Paul Ricceur : perspectives romandes
Artikel: Ricceur et Kierkegaard

Autor: Bihler, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381728

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 138 (2006), P. 319-327

RIC(EUR ET KIERKEGAARD

Pierre BUHLER

Résumé

Partant des deux textes parus en 1963 dans la Revue de Théologie et de
Philosophie, dans lesquels Riceeur rend compte de sa lecture de Kierkegaard et
de 'héritage qu’il estime y trouver, cet article entreprend d’éclairer le rapport
entre ces deux philosophes. Alors méme que Riceceur souligne a plusieurs
reprises ['importance de son ancétre danois, il est frappant de voir que, mis a
part les deux textes de 1963, ce dernier n’occupe qu’une place trés discrete dans
I'ceuvre de son «héritier». L'article se donne pour but d’explorer les raisons
possibles de cette ambivalence manifeste de Riceeur a l’égard de Kierkegaard.

Je me souviens que, quand j 'étais étudiant a la faculté
de théologie de Paris en 1960, Ricceur nous disait que
les trois grands qui ont changé la pensée étaient Freud,
Nietzsche, Marx, et il ajoutait de temps en temps
Kierkegaard dans les bons jours.

Lorsqu’on s’intéresse aux liens entre Ricceur et Kierkegaard, on peut
commencer par signaler un fait relevant de la pure contingence historique:
Ricceur est né cent ans apres Kierkegaard et décédé cent-cinquante ans apres
lui®. Il serait bien sir vain de vouloir déduire d’emblée une communauté
d’esprit de ce relatif parallélisme des destinées. Mais c’est a ['occasion du
cent-cinquantieéme anniversaire de la naissance de Kierkegaard que Riceeur va
rendre compte, a cinquante ans, de son rapport au penseur danois, et ce dans le
cadre de deux conférences données a Geneve pour la circonstance’. Il revient
a notre Revue 1’honneur d’avoir documenté cet effort en publiant, la méme
année, le texte de ces deux conférences”.

' Cf. F. Dossk, Paul Riceeur. Les sens d'une vie, Paris, La Découverte, 1997, p.346
(souvenir de Pierre Encrevé, interviewé par F. Dosse). Pour le lien de Ricceur a Kierke-
gaard, cf. surtout p. 121-124.

- En restant sur ce plan des aléas de ’histoire, on peut encore signaler que Pierre
Thévenaz, collegue et ami de Ricceur, est né, comme ce dernier, cent ans apres Kierke-
gaard et décédé cent ans aprés lui, cinquante ans avant Ricceur !

* Pour plus de détails a ce sujet, cf. ci-dessus I'article de Sylvie Bonzon.

* «Kierkegaard et le mal» et «Philosopher aprés Kierkegaard», Revue de Théologie
et de Philosophie, 95¢ année, 1963, p. 292-302 et 303-316. Ces deux articles ont été
repris dans le recueil Lectures 2. La contrée des philosophes, Paris, Seuil, 1992, p. 15-28
et 29-45. Nous les citons selon la pagination de la Revue.



320 PIERRE BUHLER

Undossier visanta commémorer le déces de Ricceur en marquant sa présence
en Suisse romande ne pouvait donc guere se passer d’une évocation des deux
articles de 1963. Ils constituent la seule base d’évaluation élaborée du rapport
entre les deux philosophes. En effet, mis a part quelques mentions ou allusions
sporadiques”, Ricceur ne se réfere que rarement a Kierkegaard et, au fil des ans,
de moins en moins. Qu’en est-1 de ce rapport, et comment peut-on le cerner
plus précisément ? Comment se fait-il qu’une parenté aussi fortement soulignée
a Geneve jadis ne se traduise pas de maniere plus manifeste dans I’ensemble de
I’ceuvre 7 Ou y avait-il peut-&tre dés le départ déja une géne, une ambivalence,
qui ne fait que se confirmer davantage ? Telles sont les questions que cet article
se donne pour but de traiter, sans prétendre pouvoir faire toute la lumiere, en se
contentant d’éclairer certaines hésitations, certaines bifurcations.

L’accent porté sur la proximité

Des le titre du premier article, Ricceur souligne une proximité clairement
privilégiée entre Kierkegaard et lui dans leur intérét commun pour la question
du mal, ce «point critique de toute pensée philosophique» (p. 292) et cette
«occasion de surprendre la qualité du christianisme» (p. 293). Ricceur vient de
travailler pendant plusieurs années a sa Symbolique du mal, et il trouve chez
Kierkegaard de multiples échos de cette préoccupation fondamentale. Dans le
soucl de se mettre a I'écoute de Kierkegaard, de se laisser interpeller par ses
textes, Ricceur se consacre, dans la majeure partie du premier article, a une
exégese détaillée des deux ouvrages dans lesquels Kierkegaard a développé
sa conception du mal, Le concept d’angoisse de 1844 et La maladie a la mort
de 1849. La lecture est attentive, soigneuse, et elle lui permet de mettre en
évidence deux approches distinctes du péché, celle du péché-événement, par le
biais de I’angoisse, et celle du péché-état, grace a la catégorie du désespoir.

Dans cette €coute patiente s’ instaure une autre proximité, relevée a plusieurs
reprises: le mal est aussi «ce qui est le plus opposé au systeme» (p. 293), et
Ricceur voit ainsi s’ébaucher chez Kierkegaard une démarche se démarquant
radicalement de la dialectique hégélienne : «il remplace une dialectique a trois
termes par une dialectique brisée, par une dialectique non résolue a deux termes.
Une dialectique sans médiation, tel est le paradoxe kierkegaardien.» (p.298)
Ce paradoxe se traduit selon Ricceur par «une sorte de simulacre gringant du
discours hégélien»: les paradoxes et ruptures que le discours kierkegaardien
met en évidence le conduisent a développer «un surcroit de conceptualité
et d’habileté rhétorique», culminant dans «un hyperintellectualisme 1ié a un
irrationalisme fondamental» (ibid.). C’est cette tension qui est a ’origine de
ce que Ricceur appellera la «situation déroutante du discours philosophique»

~

(p.302), qui 'amene a se demander s’il est possible de philosopher apres

* On en trouve quelques-unes dans ’article de 1951 réédité ci-dessus.



RIC(EUR ET KIERKEGAARD 321

Kierkegaard. Sur ce point, un constat de difficulté prend le relais de 1’accen-
tuation de la proximité.

Le constat d’un embarras

Pour bien comprendre 'enjeu de la question, il faut libérer la lecture de
Kierkegaard d’un schématisme et d’un préjugé issus de deux fausses évidences:
celle qui consiste a le considérer comme le pere de I’existentialisme et celle
qui voit en lui un anti-hégélien proclamant, avec Marx et Nietzsche, «la fin
de la philosophie, concue comme discours total, et le commencement de la
post-philosophie» (p. 304). Pour effectuer cette relecture, promettant un avenir
a la pensée de Kierkegaard, Ricceur procede en trois temps. Tout d’abord, il
en va de savoir comment il convient de se comporter par rapport a son statut
d’exception. La génialité contenue dans ce statut particulier constitue la «source
non philosophique de la philosophie», et ¢’est pourquoi la meilleure maniere
d’aller a la rencontre de cet aspect est de «redécouvrir la relation intime de
toute pensée philosophique, de tout travail philosophique, avec la non-philo-
sophie» (p. 307). Ce point trouve un écho dans I’ceuvre de Ricceur, car comme
presque aucun autre, il a fait I’effort d’aller philosophiquement a la rencontre
du non-philosophique.

C’est sur ce point que s’installe dans sa lecture de Kierkegaard une géne
qui le conduira a son deuxieme temps de relecture : par sa génialité, le penseur
danois se tient en dehors de la philosophie, mais par son argumentation acérée,
1l se propulse massivement en plein cceur de la philosophie. Autrement dit:
«Kierkegaard nous embarrasse, parce qu’il se tient, par rapport a la philosophie,
a la fois au-dehors et au-dedans.»® Sous 'angle de ce que Ricceur appellera
["hyperphilosophie de Kierkegaard, il voit chez celui-ci une proximité avec la
démarche kantienne et parle d’un nouveau genre de critique, d’une «critique
de I'existence» (p. 310), ou «critique des possibilités existentielles» (p. 308).
Cette mise en parallele conduit Ricceur a souligner la nécessité d’une rééva-
luation des rapports entre Kierkegaard et 1'idéalisme allemand. «LLa seconde
lecture de Kierkegaard est nécessairement aussi une seconde lecture de I'idéa-
lisme allemand.» (p. 309) Ou pour le dire autrement: «II me semble donc que
philosopher aprés Kierkegaard, c’est & la fois revenir en arriere de Kierkegaard
[...]» (p. 31D).

C’est ce que Riceeur va tenter de faire dans son troisieéme temps de relecture
en réfléchissant au lien entre critique et systéme apres Kierkegaard. Le but est
ici de montrer dans quelle mesure I'opposition entre Kierkegaard et Hegel peut

¢ P. 308. J. CoLerTE (Kierkegaard et la non-philosophie, Paris, Gallimard, 1994,
p.201) formule cette tension de la maniere suivante : «La dialectique rompue de Kierke-
gaard ne prend son sens que si on la voit exclue du systéme et cependant incluse en
lut.»



322 PIERRE BUHLER

ne plus étre pensée comme une simple alternative fondamentale, mais peut
devenir «une figure dialectique qui demande a étre comprise pour elle-méme et
a constituer une nouvelle structure du discours philosophique» (p. 313). Cette
reprise de I’opposition a I'intérieur méme du discours philosophique s’effectue
sous trois aspects: le sens méme de la démarche philosophique, la critique
de 1’éthique et la signification de la foi religieuse. A chaque fois, Ricceur
fait I’effort de développer le conflit selon «l'idéal du discours philosophique
comme systeme» (p. 305): le systeme étant «a la fois la requéte ultime de la
philosophie et son but inaccessible», la lutte entre Hegel et Kierkegaard «fait
désormais partie du discours philosophique» (p. 315). C’est ce qui constitue de
maniére ultime la possibilité de «philosopher apres Kierkegaard».

Une amplification de ’ambivalence ?

Pourquoi, malgré cette intense confrontation a Kierkegaard, celui-ci
n’occupe-t-il pas une place beaucoup plus importante dans !'ccuvre de
Ricceur ? Le fait ne manque pas de frapper quand on observe les potentialités
de sens mises en ceuvre dans les deux articles et ’absence de reprise ultérieure,
alors méme que les travaux mis en chantier s’y préteraient. Prenons quelques
exemples.

— Aux pages 298-299, Ricceur développe la notion du soi telle qu’elle
s’élabore dans La maladie a la mort. Pourquoi ne la reprend-il pas au moment
de se mettre a son herméneutique du soi, entre le cogito transparent et auto-
fondateur de Descartes et le cogito brisé de Nietzsche ? Pourtant, ce qu’il
souligne chez Kierkegaard prépare jusqu’au titre méme de son étude ultérieure !
En effet, parlant de 1’étrange expression kierkegaardienne : «une relation qui se
rapporte a un autre en tant qu’elle se rapporte a elle-méme», Ricceur dit: «elle
se rapporte a un autre parce qu’elle est abandonnée a elle-méme: dans cet
abandon, elle est rapportée a soi-méme comme a un autre.»’

— Parlant de la dimension kantienne de I'ceuvre kierkegaardienne, Ricceur
définit cette derniére comme «la critique des possibilités existentielles». Il voit
cet effort se faire chez Kierkegaard par le biais de I'expérimentation imagi-
naire, de la mise en place de «types humains», de «I’imaginaire, foyer de tout
proces d’infinitisation» (p. 299 sq.). Lorsque, quelque vingt ans plus tard, il
développera sa théorie du récit, il soulignera sans cesse que, par le travail de la
triple mimeésis, le récit veut faire découvrir a son lecteur de nouvelles possibi-
lités d’existence, d’étre, et qu’il le fait par un effort de distanciation consistant
a «mettre en suspens», a «irréaliser», a «fictionnaliser» le soi du lecteur par le

7 P. 299; c’est I'auteur qui souligne. Dans Soi-méme comme un autre, cette dualité
constitutive (étre rapporté a soi comme rapporté a un autre) fait I’objet d’un traitement
détaillé dans le paragraphe intitulé «Ipséité et altérité» (Paris, Seuil, 1990, p. 367-410).



RICEUR ET KIERKEGAARD 323

jeu des variations imaginatives®. Et & aucun moment Ricceur ne semble ici se
ressouvenir du potentiel souligné jadis chez Kierkegaard !

— A combien de reprises Ricceur parle-t-il a propos de Kierkegaard de la
figure de la «dialectique brisée» ou «rompue» ? Cette formule revient dans des
travaux ultérieurs. Ainsi, par exemple, dans le petit livre Le mal, au dernier
stade des niveaux successifs de discours sur le mal, il est question de la «dialec-
tique brisée»’, mais sans qu’il ne soit pour autant question de Kierkegaard:
Ricceur présente les apories d’un paragraphe de la Dogmatigue de Karl Barth'!

Comment faut-il comprendre ces silences ultérieurs ? Sont-ils I’indice d une
amplification de I'embarras déja formulé en 1963 ? Ou les proximités sont-elles
précis€ment trop fortes, obligeant Ricceur a faire jouer la distanciation ? Ou
faudrait-il méme conclure que I'intégration de la lutte entre Kierkegaard et
Hegel dans le discours philosophique lui-méme s’est finalement opérée aux
dépens de Kierkegaard et au profit de Hegel ? Kierkegaard a-t-il perdu a étre
«réintégré» au systeme ? Nous ne sommes pas en mesure de répondre a ces
questions. Mais il nous semble en tout cas pouvoir déceler une ambivalence
comparable a 1’égard de Hegel.

«Renoncer a Hegel» ou le retrouver ?

Sans aucune équivoque, Ricceur, parvenu au terme de sa théorie du récit,
consacre tout un chapitre au theme «Renoncer a Hegel», marquant dans le
récit une résistance fondamentale a toute tendance totalisante de la vision de
Ihistoire, & «I’impossible médiation totale» '°. A la méme époque, reprenant
la question de la philosophie de la religion, Ricceur publie article «Le statut
de la Vorstellung dans la philosophie hégélienne de la religion»''. La théma-
tique est exactement celle que développe Ricceur dans la derniere étape de
I"article «Philosopher aprés Kierkegaard». En 1963, le systéme hégélien et
le penseur subjectif kierkegaardien se rencontrent de maniére féconde a cet
endroit précis ou s’operent a la fois I’agonie de la représentation et la repré-
sentation de 1’agonie, au seuil du savoir absolu. En 1985, Kierkegaard ne fait
plus I'objet d’aucune mention. Faut-il dire que dans I’effort de «philosopher
apres Kierkegaard», Ricceur est finalement revenu tout a fait «en arriere de
Kierkegaard»? Cette impression se trouve confirmée par Francois Dosse,

* Cf., a titre d’exemple, «La fonction herméneutique de la distanciation», in:
P.Ric@UR, Du texte a l'action. Essais d herméneutique, t. 11, Paris, Seuil, 1986, p. 101-
117, notamment p. 116-117.

* Cf. Le mal. Un défi a la philosophie et a la théologie, Geneve, Labor et Fides,
(1986) 2004 (3¢ édition), p. 51-56.

' Temps et récit, t. 111: Le temps raconté, Paris, Seuil, 1985, p. 280-299; les formules
citées se trouvent aux p. 280 et 292 (on signalera, dans ce chapitre, une mention rapide
de Kierkegaard parmi d’autres auteurs du XIX¢ siecle).

"' Cet article de 1985 est réédité dans le recueil Lectures 3. Aux frontiéres de la
philosophie, Paris, Seuil, 1994, p. 41-62.



324 PIERRE BUHLER

s'inspirant de Jacques Colette pour I'exprimer: «La reprise herméneutique de
la pensée religieuse conjuguant la récapitulation de la pensée représentative et
de la pensée spéculative placera Ricceur dans les années quatre-vingt en une
position «plus proche de Hegel que de Kierkegaard».» '

«Discordance [trop] incluse» ?

Comme le souligne Francois Dosse, «la posture de Kierkegaard, située aux
frontieres du philosophique et du théologique, I'importance qu’il accorde a la foi
rejoignent les questions que se pose Ricceur.» Mais, a juste titre, il s’empresse
d’ajouter: «Certes, la maniére dont la foi se conjugue avec le philosophique
n’est pas similaire.» > Comment pourrait-on formuler cette différence, et cela
nous permettrait-il de comprendre cette sorte de «turbulent silence» régnant
autour de Kierkegaard dans 'ceuvre de Ricceur ? Nous aimerions tenter de
le faire a partir d’un aspect de la théorie du récit. En effet, s’inspirant de la
Poétique d’ Aristote, Ricceur désigne I'intrigue comme un «modele de concor-
dance» '*. Mais il signale d’emblée qu’il ne faut pas mettre 1’accent sur la seule
concordance, «mais, de facon tres subtile, sur le jeu de la discordance a 1’inté-
rieur de la concordance» (p. 65). Pour cette raison, Ricceur peut aussi parler
d’une «concordance discordante» (p. 71). Mais il est clair que la concordance
est appelée a s'imposer, ce qu’il illustre avec I'intrigue tragique. Dans celle-ci,
la suite épisodique et invraisemblable des renversements inattendus qui consti-
tuent la part de la discordance devra s’intégrer progressivement a la concor-
dance du vraisemblable et du nécessaire, et donc de 'universel. «Composer
Pintrigue, c’est déja faire surgir I'intelligible de 1’accidentel, 1'universel du
singulier, le nécessaire ou le vraisemblable de I'épisodique.» (p. 70) C’est dans
ce sens que Ricceur parle pour 1a mise en intrigue d’une «discordance incluse»,
discordance incluse dans la concordance fondamentale °. C’est ce travail de la
concordance qui effectue la katharsis, I’épuration des sentiments qui animent
les étres humains, car, comme le souligne Ricceur: «C’est dans la vie que le
discordant ruine la concordance, non dans I'art tragique.» (p. 72)

N’y a-t-il pas, dans cette notion de «discordance incluse», quelque chose de
constitutif pour la méthode méme de Ricceur ? En un certain sens, alors méme
qu’il souligne incessamment 1'importance de la distanciation'®, on pourrait

"2 F. Dossk, op. cit. (cf. ci-dessus note 1), p. 124 J. CoLETTE, op. cit. (cf. ci-dessus
note 6), p. 201.

B Op. cit. (cf. note 1), p. 122.

" Temps et récit, t. 1: L'intrigue et le récit historique, Paris, Seuil, 1983, tout le
chapitre 2 de la premiere partie (p. 55-84), surtout p. 65-71.

B Ibid., p. 71-75.

'* Cf. «La fonction herméneutique de la distanciation», art. cit. (cf. note 8). Sur
ce point, cf. P. BUHLER, «°Als Leser finde ich mich nur, indem ich mich verliere’. Zur
Einfithrung in die Hermeneutik Paul Ricceurs», Theologische Zeitschrift, 62° année,
2006, p. 399-419.



RICEUR ET KIERKEGAARD 323

dire que tous ses ouvrages sont une vaste et infatigable «mise en intrigue»
réflexive, visant a «inclure» progressivement les discordances dans une
concordance fondamentale, ces discordances étant surtout ressenties comme
un danger, une menace. Le soup¢con — mais ce n’est qu’un soupgon ! — pourrait
étre que la «discordance incluse» se trouve finalement trop incluse. La diffé-
rence d’avec Kierkegaard serait alors bien marquée: I’ceuvre de Kierkegaard
confronte consciemment son lecteur a des décalages, des sauts, des ruptures,
des paradoxes '’ Il ’oblige ainsi a4 opérer des changements de perspective, ou
pour utiliser un terme cher a Ricceur: lui faisant jouer le jeu des variations
imaginatives, pour lui faire prendre conscience de son étre «en situation»,
de son insertion existentielle. Dans ce sens, au détour de la réflexion, la foi
peut elle aussi faire constamment irruption, comme une variation imaginative
impromptue parmi d’autres. La communication indirecte consiste alors pour
["auteur a se tenir, avec son lecteur, a I’afflt de ces possibles irruptions, pour
tester avec lul leurs implications existentielles. Et pour ce faire, Kierkegaard
revendique la maleutique socratique.

Certes, il y a bien aussi quelque chose comme une communication indirecte
chez Ricceur, et il est frappant de voir qu’a cet endroit de sa démarche, il reven-
dique lui aussi I'ignorance socratique. Mais cette communication indirecte
prend une autre allure: elle réside dans le fait, aprés avoir conduit patiemment
le lecteur a travers toutes les étapes d’une «inclusion progressive des discor-
dances», de s’arréter, en un geste socratique d agnosticisme, devant I’ambition
de fondation derniére, tant pour préserver le discours philosophique de I' hubris
de I'ultime que pour rappeler a la foi son insécurité fondamentale : «La dépen-
dance du soi a une parole qui le dépouille de sa gloire, tout en confortant son
courage d’exister, délivre la foi biblique de la tentation, que j’appelle ici crypto-
philosophique, de tenir le rdle désormais vacant de fondation ultime.» '*

On le voit, I'ambivalence demeure: au terme d’une interprétation plutot
hégélienne de la démarche de Ricceur, nous nous retrouvons face a un aboutis-
sement hautement kierkegaardien ! Et pourtant, dés le départ, Ricceur n’a jamais
envisagé un «philosopher avec Kierkekegaard», mais seulement un «philo-
sopher aprés Kierkegaard» qui €tait en méme temps un «revenir en arriere
de Kierkegaard». A des degrés divers, il se pourrait que Ricceur ait mieux pu

' Sous cet angle, on peut comprendre que les penseurs postmodernes s’attachent a
reprendre |"héritage de Kierkegaard. A titre d’exemples, cf. J. DERrIDA, Donner la mort,
Paris, Galilée, 1999; J. D. Caruto, Radical Hermeneutics. Repetition, Deconstruction,
and the Hermeneutic Project, Bloomington/Indianapolis, Indiana University Press,
1987 ; du méme auteur: Against Ethics. Contributions to a Poetics of Obligation with
Constant Reference to Deconstruction, Bloomington/Indianapolis, Indiana University
Press, 1993,

1% Soi-méme comme un autre, op. cit. (cf. ci-dessus note 7), p. 38. Pour les effets de
cet arrét sur ’herméneutique biblique, cf. P. BUHLER, «Das aufgerufene Selbst. Biblisch-
theologische Hermeneutik des Selbst nach Ricceur — als Antwort auf die Krise der Subjek-
tivitdty, in: I U. DALFERTH, P. STOELLGER (€ds), Krisen der Subjektivitiit. Problemfelder
eines strittigen Paradigmas, Tiibingen, Mohr Siebeck, 2005, p. 261-271.



326 PIERRE BUHLER

philosopher avec Marx, Nietzsche ou Freud, comme le montrent nombre de ses
écrits, notamment De [’interprétation, qu’avec Kierkegaard, plus embarrassant
que les autres. C’est ce qui pourrait expliquer qu’a coté des trois autres, il ne
soit fait mention de lui que «dans les bons jours» | Mais on se souviendra que
¢’est du moins dans les bons, et non dans les mauvais jours !

D’ailleurs, la maniere dont Ricceur caractérise des le départ la démarche
de Kierkegaard mérite réflexion. Peut-on vraiment parler a son propos d’«un
hyperintellectualisme 1ié a un irrationalisme fondamental»'® 7 Méme si cette
formule exprime quelque chose de la structure paradoxale de la pensée kierke-
gaardienne, les deux termes choisis s’averent finalement peu satisfaisants:
I’hyperintellectualisme s’accorde mal avec le souci constant des enjeux
existentiels de la pensée, et I'irrationalisme laisse penser a tort que Kierkegaard
se situerait au-dela des exigences de la rationalité. A titre de correctif, on souli-
gnera que pour ce dernier, foi et raison restent dialectiquement liées 1'une a
’autre, comme I’atteste le texte suivant: «Ainsi, le croyant chrétien a sa raison
et s’en sert; il respecte I'ordinaire condition humaine; si I’on ne devient pas
chrétien, il n’invoque pas un manque de raison, d’intelligence ; mais touchant
le christianisme, il croit contre la raison et ici encore il recourt a la raison
— pour bien voir qu’il croit contre la raison. Il ne saurait donc croire quelque
non-sens, contre la raison comme on pourrait peut-étre le craindre, car la raison
mettra en lumiére qu’il s’agit d’un non-sens et ’empéchera d’y ajouter foi.» %
Il y a, dans cette maniere de revendiquer la raison pour distinguer le «contre la
raison» de la foi d’un simple «non-sens», un défi lancé tant a la théologie qu’a
la philosophie*?'.

En guise de conclusion : une «théologie aprés Kierkegaard»

Au terme de cet article, en jetant un regard sur un théologien auquel Ricceur
s’est constamment référé, on pourrait se demander s’il n’y a pas, dans I’ambiva-
lence de Ricceur envers Kierkegaard, quelque chose d’une posture barthienne.
Certes, le paralléle devrait étre €tayé plus avant, ce que nous ne pouvons faire
ici. Mais il est tout de méme frappant qu’en 1963 aussi (!), a I'occasion de la
remise d’un prix & Copenhague, Karl Barth ait entrepris de rendre compte de
son rapport a Kierkegaard devant un public danois. Et c’est une ambivalence
tout a fait comparable qui s’exprime dans sa réflexion, intitulée «Reconnais-

1 Art. cit. (cf. note 4), p. 298.

%0 S. KIERKEGAARD, Post-sciptum définitif et non scientifiqgue aux Miettes philoso-
phiques, in: (Euvres, Paris, Orante, vol. 11, 1977, p. 249.

' Sur ce point, d’ailleurs, un dialogue critique doit également s’instaurer avec les
reprises postmodernes de Kierkekegaard; cf. S. DERrID’AMER, P. BUHLER, «‘Décon-
struction et herméneutique’: quelques theses et quelques commentaires», in. P. GISEL
(éd.). La théologie en postmodernité. Actes du 3¢ cycle de théologie systématique des
Facultés de théologie de Suisse romande, Genéve, Labor et Fides, 1996, p. 387-403.



RICCEUR ET KIERKEGAARD 327

sance et révérence». Dans sa conclusion, il dira de Kierkegaard: «Je le tiens
pour un maitre dont chaque théologien doit avoir une fois fréquenté 1’école.
Malheur a quiconque 1’aurait manquée ! Mais qu’il prenne garde de ne pas
rester assis la et qu’il évite de préférence d’y retourner !»** La «théologie apres
Kierkegaard» de Barth n’est pas sans ressemblance, semble-t-il, avec la «philo-
sophie apres Kierkegaard» de Ricceur ! Et Barth reconnait lui-méme ce que
nous avons tenté de repérer chez Ricceur: «Oui, c’est bien juste, ce qui a été
constaté depuis lors de différents cOtés: que je me suis toujours moins référé
explicitement a Kierkegaard dans mes livres, écrits et sermons ultérieurs et
que son ton particulier ne s’est certes pas tu en moi, mais qu’il a tout de méme
¢té supplanté par d’autres et qu’il s’est réduit a une nuance puissante parmi
d’autres.»

N’y a-t-il pas aussi chez Ricceur une sorte de Kierkegaard inclus, intégré,
et donc trop domestiqué ?

** K. BartH, «Dank und Reverenz», Evangelische Theologie, 23¢ année, 1963, p.
337-342 (citation a la p. 341 sq.). Cf. également: «Kierkegaard und die Theologen»,
Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz, 119¢ année, 1963, p. 150 sq.; repris comme
préface dans: H. Diewm, Sine vi — sed verbo, Munich, Kaiser, 1965, p. 7-9.

* Op. cit., p. 340.






	Ricœur et Kierkegaard

