
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 56 (2006)

Heft: 4: Paul Ricœur : perspectives romandes

Artikel: Note sur l'existentialisme et la foi chrétienne

Autor: Ricœur, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381726

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381726
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 138 (2006). P 307-314

NOTE SUR L'EXISTENTIALISME
ET LA FOI CHRÉTIENNE*

Paul Ricœlr

Résumé

L'auteur se donne pour but de montrer en quoi les phUosophies existentialistes

rappellent à la foi chrétienne les questions décisives auxquelles elle doit
sans cesse se confronter. Il lefait en partant de thèmes concrets traités par les

existentialistes de manière à interpeller la foi de manière radicale : les enjeux
cle la liberté, l'incarnation de l'être humain dans un corps et une histoire, et
les difficultés de la communication avec autrui. Par là même l'existentialisme
est à même de «nettoyerc» lafoi chrétienne.

Les philosophies existentialistes sont parmi nous ; elles font désormais

partie du paysage spirituel du monde moderne ; elles concernent le chrétien

comme tout ce qui constitue le monde, c'est-à-dire le champ de la prédication
chrétienne ; mais elles le concernent d'une façon qui leur est propre. Elles ne

sont point seulement panni nous comme des «théories» nouvelles, comme des

«solutions» nouvelles - parfois étranges, parfois scandaleuses -, mais aussi

comme une manière nouvelle de s'interroger sur le sens de l'homme. Aussi ne

trouvera-t-on, dans ces notes, ni un exposé des «théories» et des «solutions»
dites existentialistes, ni une étude historique de leurs sources chrétiennes et

non chrétiennes, mais un examen des questions, des problèmes que l'existentialisme

a replacés au centre de la réflexion philosophique contemporaine. Nous
chercherons comment ces questions nous aident à poser plus radicalement
le problème de la foi chrétienne et renouvèlent l'espace spirituel dans lequel
apparaît la prédication de la condamnation et de la sanctification, de la mort par
le péché et par la loi et de la vie dans la grâce et la liberté nouvelle.

Il est certes hasardeux de parler de l'existentialisme comme d'une unique
philosophie ou même d'un unique courant philosophique ; il vaudrait mieux

parler des existentialismes ; la commune mesure de pensées comme celles de

Cet article a paru la première fois en 1951 dans la Revue de l'Evangélisation,
éditée par la Société centrale d'évangélisation, Paris. Le N° 31, de mai-juin 1951, est
consacré au thème «Le christianisme devant les courants de la pensée moderne». L'article

de Ricœur occupe les pages 143-152 (dans la bibliographie de F. D. Vansina, ce texte
est répertorié sous le numéro II.A.41 ; ce même texte existe également avec une autre
pagination, p. 3 1-40). Pour plus de détails, cf. ci-dessous le commentaire de M. Guy de

Chambrier. que nous remercions de nous avoir suggéré la publication de ce texte devenu
difficilement accessible (NdR).



308 PAUL RICŒUR

K. Jaspers et de M. Heidegger, de Gabriel Marcel et de J.-P. Sartre n'est pas

apparente. Néanmoins, en dépit de leurs intentions dernières foncièrement

opposées et de leurs techniques différentes d'analyser, elles ont une même

manière de philosopher, de décrire et d'approfondir des situations concrètes

- décider, mourir, dialoguer, etc. - de les comprendre par leur sens global au

lieu de les expliquer, c'est-à-dire au lieu de les réduire à des facteurs soi-disant

simples mais insignifiants pour la condition humaine ; bref elles ont un même

souci de dégager une philosophie de l'homme de la philosophie des choses et

des idées. Par là même, elles conduisent chacun à ce point de lui-même où il est

unique par sa façon de décider, de souffrir, d'aimer, de croire, - à ce point où

cessent les théories valables pour tous, les schémas universels, objectifs, établis

en traitant l'homme comme une chose de la nature ; ce point, elles l'appellent
«l'existence», au sens fort du mot introduit par Kierkegaard ; «existe» non pas

ce qui est là, ce qui se trouve là, comme un verre qu'on a mis là ; existe ce

qui a «à être», ce qui a tâche d'être et danger de ne pas être, ce qui se remet
sans cesse en question au cours des temps par des décisions sur soi-même.
«Existentielle» est alors toute analyse qui rattache un trait de la condition
humaine à ce jaillissement d'existence ; en dépit de leurs oppositions foncières,
toutes les philosophies existentialistes ont en commun de ne pas séparer la

méthode descriptive (appelée phénoménologie) - qui par elle-même n'engage
à rien et peut rester le point de vue du spectateur, - d'un travail de clarification
personnelle, d'un effort pour ressaisir le sens de l'ètre-homme.

On devine déjà qu'une telle ambition ne peut être radicalement étrangère au

chnstianisme, neutre par rapport à sa prédication.
Mais plutôt que d'en discuter abstraitement, il est préférable de prendre

quelques thèmes qu'on rencontre dans toutes ces philosophies, d'esquisser à

propos de chacun d'eux la bifurcation des divers existentialismes à partir de ce

noyau commun et de montrer la portée de ces analyses par rapport à l'existence
chrétienne '.

La réflexion sur la liberté est assurément le thème le plus obstinément

souligné ; le pouvoir de choisir distingue l'existence humaine de la réalité des

choses ; la chose est donnée, l'homme est à faire ; en choisissant il se choisit.
Ici la philosophie existentielle, à la différence de la philosophie classique, ne

tente pas de prouver ; elle rompt avec le fameux débat sur le déterminisme ;

car le déterminisme reste lié à un traitement objectif de la réalité ; c'est ce

traitement même qui est en défaut: c'est pourquoi on ne prouve pas la liberté,
on s'éveille à la liberté. Et cette naissance est marquée d'une certaine angoisse,

au moment où m'abandonne la sécurité des choses toutes faites, des décisions

1 Cette phrase, souvent citée, se rapproche de propos tenus dans les Démons, mais
ne se trouve pas telle quelle chez Dostoïevski (NdR).



NOTE SUR L'EXISTENTIALISME ET LA FOI CHRETIENNE 309

prises sur moi par autrui : sentiment de toute faiblesse auprès de la solidité des

choses, sentiment de toute puissance sur le oui et le non.
C'est ici que l'existentialisme éclate en plusieurs courants avec la question

du sens de cette liberté ; qu'est-ce qui distinguera un acte libre d'un acte gratuit,
d'un pari stupide Si la liberté ne doit pas être un rien, une fantaisie sinistre, ne
faut-il pas que la décision déliée des fausses entraves de l'habitude, de l'hypocrisie,

soit liée du dedans par un sens, par des valeurs, par une vocation Ici la

neutralité de l'analyse n'est plus possible et il y a autant d'existentialisme que
de réponses au problème du sens de la liberté.

«Si Dieu n'existe pas, tout est permis», dit un personnage de Dostoïevski ;

après la mort de Dieu, la liberté prend une vanité grandiose et tragique ;

J. P. Sartre l'appelle un néant; elle est une lacune dans le tissu continu des

choses ; et Sartre pourchasse toutes les formes de secours, d'assistance, d'appui,
de nourriture qui feraient de la liberté un plus-être et non point un trou, une

décompression dans l'être stupide.
La question que pose Sartre au croyant est forte : l'obéissance de l'homme

qui prie est-elle authentique Est-elle plus qu'une peur d'être soi, d'être maître
de soi Ou bien est-elle vraiment le don d'être libre

Il me semble que la foi, ainsi prise à partie, se retourne avec des yeux
neufs vers les paroles somptueuses de l'Écriture : «En ce temps-là, dit l'Éternel,
tu ne m'appellera plus mon Baal. J'ôterai de la bouche le nom des idoles de

Baal ; et l'on ne se souviendra plus de ce nom... Je ferai de toi mon épouse

pour toujours ; tu seras ma fiancée dans la droiture et lajustice, la bonté et la

compassion. Oui. je serai ton époux en toute fidélité et tti connaîtras l'Éternel.
En ce jour-là je répondrai, dit l'Éternel... Je dirai à Lo-Ammi : Tu es mon
peuple, et il me répondra : Tu es mon Dieu.»3

Cette prophétie est très frappante si on la replace en face d'une description
existentialiste. D'abord la liberté n'est pas ici décrite, mais promise au terme
(d'ailleurs infini) d'une aventure de la liberté. Et cette liberté est une liberté
liée : liée comme une épouse à l'époux. Liée et pourtant point aliénée, mais

accomplie. Liée par sa participation à l'être de Dieu. En même temps, cette
liberté n'est plus une liberté qui s'angoisse, se tend dans l'effort, s'engendre
elle-même. Ce n'est plus à vrai dire un choix, une hésitation ; il n'y a plus
d'alternative : Dieu ou Baal ; il n'y a plus qu'une réponse à une unique réalité.
Le terme suprême de la liberté serait la fin des opérations radicales ; la spontanéité

joyeuse dont la fidélité conjugale que n'effleure même pas l'idée de

l'adultère serait la parabole. Choisit-on d'aimer quand on aime?
De la liberté-choix à la liberté-réponse, tel est le chemin qui paraît ouvrir la

promesse. Aussi se fait plus brûlante la question : la promesse est-elle vraie?
Mais si la promesse est vraie, qu'arrive-t-il de la liberté décrite par les

existentialistes? Elle reste en un sens ce qu'elle est : militante à travers soucis

3 Osée 2, 16-23. En hébreu, Lo-Ammi, pris comme nom, signifie au juste: «Pas

mon peuple».



310 PAUL RICŒUR

et peines, doutes et tremblements ; responsable de soi et, à vues humaines,
génératrice d'elle-même. Mais un sens caché l'anime qui met fin à l'angoisse :

à Dieu vat Que ce choix soit ainsi
Du même coup je suis resté attentif à d'autres aspects de l'acte libre qui,

déjà dans notre économie présente, attestent que le choix n'est pas l'arbitraire
et que les actes les plus dignes du nom de la liberté sont des actes motivés,
liés par une secrète obéissance. Sartre a très bien montré dans la liberté la

déchirure de la tranquille stupidité du monde minéral et animal, le moment
de rupture et de risque. Mais qu'est-ce qui donne sa densité humaine à un acte
de dévouement, sinon sa valeur pour les hommes, pour le service de tous
Le poids des valeurs leste les actes les plus graves. Or si nous ne voulons pas
adorer des abstractions, bien que ce soit toujours dans des abstractions que se

réfugie ce que nous nommons valeurs (justice, liberté, véracité, etc.), ne faut-il
pas croire que ces abstractions sont comme l'empreinte sur notre liberté d'une
présence plus personnelle qui habite et comble la liberté? En tous cas ce n'est

pas par hasard que les philosophes les plus attentifs à retrouver le lien organique
entre la liberté et les valeurs et les plus soucieux en même temps de soustraire
à l'abstraction anémiante une réflexion sur les valeurs, soient ceux qui ont été

sensibilisés par le christianisme à l'aspect non créateur de notre liberté, qui ont

appris dans l'Écriture la dépendance de la créature au créateur.

Nous surprenons sur un point précis la dialectique vivante de la pensée
chrétienne et de la philosophie de l'existence : tantôt la foi est provoquée et
remise en question par la prétention du philosophe qui affirme que l'homme
est l'œuvre de l'homme et l'avenir de l'homme ; tantôt le philosophe est alerté
et éveillé à ses propres objets et à sa propre tâche par exemple de faire une

philosophie des valeurs - par une méditation de l'Écriture que le scandale a

d'abord rendue plus neuve et plue aiguë.

Le second thème commun à tous les existentialistes est la contre-partie
du précédent : c'est le thème de l'homme incarné dans un corps et dans une
histoire ; le thème de l'homme « en situation ». Ainsi cet homme libre est né

une fois, et pris dans un contexte de vie et d'histoire qu'il n' a pas choisi : je
choisis a partir d'une situation non choisie. La force de 1' existentialisme à cet

égard est de dérouter nos habitudes de penser ; en effet, nous sommes tentés de

traiter notre corps comme un objet comme les autres et ainsi de nous considérer

comme accidentellement liés à ce corps, à cette phase de l'histoire ; nous ne

pensons pas sérieusement que notre corps est nous-même, que nous sommes
au monde.

Avec la réflexion sur mon corps, sur ma situation historique, la philosophie
retrouve la densité opaque de la présence du monde au cœur duquel je suis

planté par mon corps ; mais en même temps elle retrouve la souffrance et la

mort : «Ce temps est un gouffre au fond duquel est ma mort.» Ce même corps



NOTE SUR L'EXISTENTIALISME ET LA FOI CHRETIENNE 311

qui m'insère dans V existence et me révèle un monde est aussi l'épreuve
fondamentale, la possibilité du désespoir.

Les conséquences d'une telle réflexion par rapport au christianisme sont

manifestes: l'exemple du «problème du mal» les fera apparaître. L'optimisme
des philosophies classiques - celui des Stoïciens, de Platon, de Leibniz

- procédait d'une attitude de spectateur ; vu de haut le tout est en ordre ; les

ombres sont nécessaires aux lumières ; le mal est une illusion qui disparaît avec
les vues locales, partielles, subjectives. Un tel optimisme n 'est plus possible avec
l'existentialisme, car je ne puis me retirer de mon corps et de l'histoire, faire un
bilan objectif à partir de «nulle part». Le mal devient proprement inexplicable ;

il n'est rien s'il n'est souffert par un être qui adhère à son corps et à l'histoire ;

souffert par quelqu'un, il est absolu, unique, impossible à résorber dans une

explication d'ensemble, à coordonner à un sens total ; bref chaque mal souffert

par une personne, et non plus réparti objectivement, devient l'absurde.
Mais face à l'absurde, l'existentialisme éclate, comme tout à l'heure face

au tragique de la décision libre. Si Dieu est mort, alors l'absurde est radical et

dernier ; l'homme naît par hasard, rencontre par hasard heur ou malheur, meurt

par hasard et sa liberté même est hasard ou destin, comme on veut.
Il est important que cette possibilité de l'absurdité totale et finale ne puisse

pas être expulsée par une apologétique raisonnable. Il faut que le mal soit

inexplicable pour qu'il m'engage dans une aventure non plus spéculative,
mais existentielle ; ainsi Job repoussait avec indignation les «explications» de

ses amis. Jésus non plus ne donnait point de «raisons» du mal quand on lui
demandait qui avait semé l'ivraie parmi l'herbe bonne: «C'est un ennemi qui
a fait cela», répondait-il3.

À partir de là, le mal ne peut plus être qu'une puissance à vaincre, un destin
à incorporer à soi pour grandir spirituellement ; et non un défaut à expliquer.
C'est ici que la promesse divine s'articule sur une vision tragique du monde;
comme pour Job elle retentit toujours dans la tempête et elle n'est point tournée

vers l'explication de l'origine - vers la Genèse - mais vers l'anticipation de la

délivrance - vers l'Apocalypse. Encore une fois nous sommes ramenés, par
l'absurdité du mal, à la question essentielle : la promesse est-elle vraie? la

promesse est-elle pour moi?

Troisième thème : la communication avec autrui : Je ne suis pas seul à dire

«Je», à être un «Je»; ou plutôt, même quand je suis seul, je ne suis pas isolé, je
suis encore avec l'autre, de mille manières subtiles par la culture que j'emporte
dans ma solitude, par les blessures que je porte d'autrui, par le manque que
j'éprouve d'une vraie communion, par le dépit, le regret, le désir... toujours je
suis avec l'autre.

3 Cf. Matthieu 13,28 (NdR).



312 PAUL RICŒUR

(On voit l'articulation des trois thèmes: je suis par moi-libre ; je suis armile

monde - incarné ; je suis avec l'autre.)
Cette catégorie du «avec» est une source d'abondantes descriptions que

la philosophie classique n'a pas faites ; elle ne connaît que le moi isolé, ou
la raison impersonnelle, ou le groupe collectif, mais non la relation moi avec
l'autre. Pourtant la littérature, théâtre ou roman, vit de ces rapports. Les
philosophes de l'existence tentent de ressaisir la difficulté à sa racine : qu'est-ce que
«lui», qu'est-ce que «toi», la seconde personne Qu'est-ce que l'expression,
le langage? Puis-je comprendre autrui? Puis-je être compris d'autrui? Quelles
sont les chances de pouvoir vivre dans l'État, dans les communautés de divers

degrés? Qu'est-ce que l'outil, le droit?
C'est ici que l'existentialisme est conduit, par la véracité, à souligner les

difficultés et les échecs de la communication. Son théâtre - celui de J.-P. Sartre,
de Camus, de Gabriel Marcel - illustre le «malentendu». Les vraies rencontres

y paraissent des chances rares et inespérées. Le plus souvent, suivant le mot
terrible de J.-P. Sartre, dans Huis-clos, «l'enfer c'est l'autre»4. Ce n'est pas
là mauvaise humeur, mais lucidité ; et de toute manière le philosophe ne sera

jamais aussi féroce que le romancier et le dramaturge.
Dès lors le sens dernier de ce tragique de la communication, qui s'ajoute

au tragique de la liberté et à celui de la mort, n'est pas contenu dans la pure
description, car la description ne peut qu'éclairer une intention révélante plus
profonde. Par exemple, chez Sartre, la description du regard est inséparable
du projet général d'un monde sans Dieu. Si les êtres humains sont les centres
d'existence absolument discontinus que ne relie nulle création, le regard mutuel
ne peut être qu'une lutte pour la subjectivité : sous le regard de l'autre, je suis

rejeté à l'état de chose, acculé à la contre-attaque ; et à mon tour je m'affirme
comme sujet par le regard. Mais cette description n'est pas universellement
valable, je veux dire : n'exprime pas l'essence de tout regard ; elle suppose que
c'est toujours un étranger qui fait irruption dans ma solitude en alerte ; tel un
enfant qui se croyait seul et se découvre épié, je suis lésé par le regard d'autrui.
On comprend dès lors que G. Marcel ait pu décrire les relations manquées entre
les hommes comme le symptôme de leur indisponibilité mutuelle, comme une
faute ; mais c'est parce qu'il a pressenti à la racine même de la pluralité des

existences une commune origine, une commune création paternelle, qu'il tient
la communication entre ces existences pour une chance et non seulement pour
une malédiction.

Du même coup la foi chrétienne est remise dans une lumière plus vraie.
Elle se méfie des solutions hannonieuses ; l'existence mutuelle est difficile, la

« communion des saints » est une promesse étonnante pour des hommes qui en

fait s'affrontent. Trouver mon prochain, donner et recevoir, attendre
l'accomplissement de l'humanité dans une unité finale, cela est promesse, non point
possession de nature. A nouveau, la question se pose dans toute son acuité :

4 La citation exacte est: «L'enfer c'est les autres» (NdR).



NOTE SUR L'EXISTENTIALISME ET LA FOI CHRETIENNE 313

l'amour chrétien est-il un don véritable Les conflits et les échecs ont-ils, en

filigrane, un sens caché qui sera manifesté un jour

Il est difficile de ne pas voir que tous les existentialismes se tiennent sur
le terrain d'une problématique religieuse : par leurs origines mêmes ils sont
confrontés avec la question religieuse par excellence, si l'on entend par
question religieuse la rencontre du problème du «sens et du non-sens» avec le

problème du «salut» et de la «perdition». Kierkegaard - Le chrétien tragique

- et Nietzsche - L'athée tragique et lyrique - sont à l'origine de cette manière
de s'interroger sur l'homme ; il n'est pas rare qu' ils échangent leurs influences,
Kierkegaard inspirant des athées et Nietzsche des croyants. La façon existentielle

de philosopher me paraît mettre fin à une position fictive du problème
des rapports de la philosophie et de la foi chrétienne. Dans les philosophies
classiques on admettait que la raison puisse être neutre par rapport aux options
les plus radicales : par rapport à la mort de Dieu sur la Croix au sens de

l'Évangile et par rapport à la mort de Dieu dans l'histoire au sens de Nietzsche ;

à partir de cette raison existentiellement neutre on se demandait ce qui arrive

après coup quand on les confrontait avec une vie religieuse. Or il est tout à fait
impossible de considérer la méthode descriptive, la phénoménologie, comme
un exercice intellectuel séparé. Il n'est pas possible de tenir pour des documents

neutres les descriptions des existentialistes sur la liberté, le corps, la mort,
l'histoire, autrui : il n'est pas possible en particulier de s'en servir en un sens

apologétique, soit qu'on les invoque comme des preuves de la foi, soit qu'on
s'en serve comme des illustrations de « la misère de l'homme sans Dieu ». Ces

descriptions sont elles-mêmes prises dans un mouvement d'ensemble qui est

orienté par une intention totale et déjà situé par rapport à la foi chrétienne ;

historiquement les pères de l'existentialisme, Kierkegaard et Nietzsche, ont
pris position face au christianisme et leur prise de position a été le moment
décisif de toutes leurs analyses ; Sartre a le dessein de restituer à l'homme la

puissance sur lui-même qu'il avait transférée à Dieu ; Karl Jaspers propose
aujourd'hui une transformation de la «religion biblique»; G. Marcel déclare

développer sa réflexion dans le pourtour des grandes affirmations chrétiennes

et des trois vertus théologales. Dès lors il serait vain et même malhonnête de

tenter une sorte de «concordisme» où Sartre figurerait par exemple comme le

témoin de l'homme perdu et G. Marcel comme celui de l'homme guéri.
Le chrétien me paraît plutôt ramené par la philosophie existentielle à

retrouver dans l'Écriture même l'originalité de sa foi ; s'il retrouve en effet
dans la philosophie et le théâtre les traits épars de l'homme sans Dieu, il les

regroupe en fonction d'une dimension nouvelle de son existence, qu'il ne

pouvait trouver de lui-même, celle que l'Écriture appelle le péché. Le péché
devient alors un centre de perspective autour duquel sont drainés et réorganisés
tous les aspects de l'absurde. Mais à son tour le péché n'est pas l'objet direct



314 PAUL RICŒUR

de la foi ; je ne crois pas au péché, mais à la délivrance du péché ; l'essence du

christianisme est le salut et le péché n'est découvert que dans le geste même qui
en délivre. Dès lors toute synthèse honteuse entre philosophie existentialiste et

prédication chrétienne devient impossible. Leur dualité tient finalement à celle
de la description et de la promesse.

Cette expression : la promesse est revenue plusieurs fois dans ces notes:

promesse d'une liberté qui serait moins un choix anxieux q'une réponse

spontanée au Maître intérieur; promesse d'un sens final de l'absurde;
promesse de la communion des saints par delà la détresse du malentendu, de

la violence.
Promesse... L'ordre de la foi est, par rapport à la condition humaine, l'ordre

de la promesse, gagée par les grands événements de la Révélation, par les

Alliances, par la Croix et la Résurrection.
Or la description phénoménologique ne se meut pas panni des promesses.

Elle élucide des situations et des possibilités humaines. C'est pourquoi sa

véracité la tourne précisément vers l'angoisse de la liberté, vers l'absurdité de

la mort, vers les incompréhensions de la communication. Elle est vraie par son

respect du tragique de l'existence.
En retour la foi chrétienne s'enracine dans le tragique à la façon non d'un

illusionnisme, mais d'une intention qui chemine dans l'épaisseur de l'existence,
comme le filigrane de notre vie. C'est pourquoi la description de l'angoisse, de

l'absurde, de l'incompréhension n'est pas supprimée, mais -jusqu'à un certain

point - d'abord «répétée» par la prédication chrétienne. La tension entre la

description de l'homme et la promesse de la paix subsiste fondamentalement ;

je dirais même que la description des existentialistes et la Bonne Nouvelle
s'aiguisent mutuellement et se restituent l'une à l'autre leur dimension authentique.

L'existentialisme me paraît aujourd'hui le plus propre à nettoyer la foi
chrétienne de ses surcharges optimistes et spiritualistes, issues en particulier
de la tradition hellénique et classique. Il ramène aux questions les plus élémentaires

d'une problématique chrétienne :

Crois-tu que la liberté puisse être délivrée du souci d'elle-même, donnée à

elle-même dans ses combats
Crois-tu que l'absurde puisse être vaincu et que ce qui ne s'explique dans

aucun système - la torture, la mort des enfants - puisse recevoir un sens caché,

un sens indicible, un sens dans le silence?
Crois-tu que le mépris de l'homme, les échecs de la communication

puissent être «consolés» et que nous sommes déjà secrètement réconciliés et

voués à l'unité?
Or toutes ces questions se nouent dans une seule : Christ est-il mort et

ressuscité Si l'existentialisme nous ramenait seulement aux questions les plus
élémentaires du christianisme, il n'aurait pas été vain.


	Note sur l'existentialisme et la foi chrétienne

