
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 56 (2006)

Heft: 1

Artikel: "Fils de Dieu, père des hommes" : la parenté en palindrome chez
l'empereur byzantin

Autor: Antonopoulou-Trechli, Zoé

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381715

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381715
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 138 (2006), P. 17-28

«FILS DE DIEU, PERE DES HOMMES» :

LA PARENTÉ EN PALINDROME '

CHEZ L'EMPEREUR BYZANTIN

Zoe Antonopoulou-Trechli

Résumé

Dans mon exposé je traite de la parenté imaginaire comme elle apparaît
chez la persona de l'empereur byzantin. Il s'agit d'une parenté en palindrome,
puisque, d'une part, l'empereur, au moment de son couronnement, devient
Fils de Dieu par la grâce divine et, d'autre part, au même moment et de la
même manière, il devient Père de son peuple. Le système impérial byzantin
est donc calqué sur la relation «familiale» des trois personnes de la Trinité
divine: le Père, le Fils et le Saint Esprit. Le fils imite son père. Les qualités
paternelles existent chez le souverain terrestre: lajustice, lapiété, laprudence,
l'absence de passions et surtout la philanthropie. Et ce sont ces qualités qui
font du souverain un modèle pour ses sujets. L'empereur est absolument digne
d'être imité par son peuple. C'est ainsi qu'à Byzance le modèle politique le

plus ancien, celui de la parenté, survit au sein du nouveau modèle des

hiérarchisations.

1. Introduction

S'il est vrai que le pouvoir politique est le lieu de la fragilité - les hommes

agissent ensemble et il est donc un produit du monde terrestre -, l'existence
d'un facteur de légitimation qui soit en même temps un facteur de durabilité est

nécessaire. Le pouvoir politique, en effet, a ceci de paradoxal qu'il ne réussit
à se maintenir que dans la mesure où son existence et sa légitimation viennent
d'ailleurs, de plus loin et de plus haut que le pouvoir lui-même: le monde

platonicien des Idées en Grèce ancienne, la puissance divine à Byzance. À
toutes les époques, le pouvoir politique est fondé plutôt sur un mythe que sur
une organisation rationnelle.

C'est à cette double nécessité (légitimation et durabilité) qu'a répondu le

modèle très ancien de la parenté. Dans cette étude, je vise à mettre en évidence

1 La parenté concernant la personne du basileus byzantin peut être comprise dans les

deux sens : le basileus se considère comme fils de Dieu et est également père à l'égard de

son peuple. Tous les textes anciens cités dans cette étude sont traduits par moi-même.



18 ZOE ANTONOPOULOU-TRECHLI

l'importance politique de la paternité qui, à Byzance. est étroitement liée à la

prééminence de la religion. Cette idée perturbe toute analyse qui place l'action
politique dans les limites de la société civile et suppose, au fondement de la

politique, une métaphysique prenant à Byzance la forme de la théologie.
Le roi est une figure universelle : le roi grec, l'empereur romain, le basileus

byzantin sont quelques-unes de ces personae. La conception de la royauté
varie profondément suivant les lieux et les époques considérés. Pourtant, l'idée
centrale demeure constante: le mythe royal se fonde sur l'idée d'un roi élu

par Dieu, par delà les mortels, et se mouvant dans le surnaturel. Il n'y a pas
de souverain qui échappe à la religion, qui ne puisse se justifier sans elle. Nous

pouvons donc, avec Jean-Paul Roux, défendre la thèse : sans religion, pas de

roi2.

Dans ce contexte s'inscrit une autre idée, celle de la parenté. La personne
du père est une réalité pluridimensionnelle. À ses fonctions variées (religieuses,
économiques, politiques, sociologiques), on peut ajouter aussi sa fonction
symbolique, puisque le père est par définition investi d'un pouvoir incontesté
sur les membres de la famille. Ainsi, dans le domaine du politique, le roi. étant
entre autres un archétype psychologique, se désigne comme fils à l'égard de

Dieu et comme père à l'égard de son peuple, en adoptant un rôle symbolique
à deux faces, d'intérêt collectif. Certes, dans ce cas-là, il s'agit de ce que l'on
appelle une pseudo-parenté ou une parenté imaginaire.

Il faut introduire ici une remarque préliminaire qui relie les deux idées :

celle d'une monarchie terrestre calquée sur la monarchie des cieux et celle de

la dimension politique du système de la parenté. Le système de la parenté, qui
est caractéristique de toute pensée archaïque, résulte de plusieurs traditions et

connaît un succès étonnant à travers les temps, de telle sorte que l'on soutient
à juste titre que la monarchie est née d'une extension à la tribu de l'autorité
naturelle du père sur la famille. Deux exemples illustres de la dimension
politique de la parenté dans le monde grec se trouvent dans les œuvres d'Homère
et d'Hésiode, mais aussi dans des textes ultérieurs comme ceux de Pindare. Les
rois et leurs peuples se refusaient à ne pas avoir de passé et cherchaient par
conséquent leur origine dans le ciel : les rois étaient fils des dieux, se trouvant
ainsi, plus ou moins étroitement, liés à la divinité. Nous pouvons donc parler
d'une filiation divine.

Il y a là deux choses intéressantes: premièrement, les hommes ont été

amenés à parler du pouvoir en termes d'affaires privées domestiques et non
en termes politiques et, deuxièmement, la dimension politique de la parenté
s'exprime surtout à l'aide de l'union du Dieu-père et du roi-fils. Cette dernière
idée nous conduit à une équation du bien et de l'ancestral qui ne tient pas si

les premiers ancêtres ne sont pas des dieux, des fils de Dieu ou des disciples
de Dieu. Cette volonté de s'attribuer, par des liens merveilleux, une antique
noblesse a également préoccupé la chrétienté.

: Le roi. Mythes et symboles. Paris. Fayard. 1995. p. 7.



LA PARENTE EN PALINDROME CHEZ L'EMPEREUR BYZANTIN 19

Dans une étude politique sur Byzance, le point principal est donc la question
concernant la personne de l'empereur: quel rapport peut-il entretenir avec le

Dieu unique? En d'autres termes : comment peut-on accepter la légitimité de

la monarchie terrestre, puisque c'est Jésus-Christ qui est le roi parfait, absolu,

unique? Ou bien, en termes proprement politiques : quels sont les rapports entre

l'Église et l'État?
Je devrai donc dans la suite aborder trois niveaux de recherche différents.

L'homme du Moyen Âge se définissait à partir de Dieu. Il y a d'abord le créateur,

l'être absolu et infini, tandis que l'être humain, et donc mortel, est pensé par
rapport à lui. En premier lieu, c'est donc le modèle céleste et la parenté naturelle
telle qu'elle se manifeste au sein de la famille divine qui importent. Cette idée,

pouvant nous aider à tirer des conclusions de similibus ad similia, met en jeu
un double pouvoir parental, applicable cette fois à l'espace humain. D'une part,
c'est la parenté par la grâce divine qui lie l'empereur byzantin, élu et couronné

par Dieu, à son Père divin. D'autre part, c'est la parenté qui lie l'empereur oint
à son peuple.

2. Les termes théologiques

Selon la tradition chrétienne. Jésus est le Roi. Il est vrai Dieu et vrai homme,
l'un et l'autre à la fois et dans la plénitude. Jésus est Roi, car il est fils naturel,
fils unique de Dieu, et c'est ce dernier qui lui a accordé son pouvoir. L'idée de

la relation parentale entre les personnes divines est ainsi placée au premier plan
dans le christianisme3. Les personnes du Fils-Logos et de l'Esprit, considérées

comme images parfaites de Dieu, ne peuvent être expliquées que comme
manifestations dans le monde des énergies divines. Jean Damascène écrit4:

Le Fils est l'image du Père, image naturelle, complète, en tout semblable au Père,

sauf enee qui concerne l'innascibilitéet la paternité. Car le Père est progéniteur non
engendré, tandis que le Fils est engendré et n'est point Père.

Le Fils est une manifestation claire de la nature du Père, car tout être

engendré est une muette définition de son géniteur. Dans l'évangile de Jean,

cette idée est exprimée ainsi5 :

Nul n'a jamais vu Dieu mais c'est son Fils unique, qui est dans le sein du Père, qui
nous a fait connaître Dieu.

La deuxième personne de la Trinité est donc l'image naturelle, l'image
complète, la vraie image de Dieu, en tant que fils naturel de celui-ci. La relation

' La source de notre analyse concernant la famille divine est l'œuvre de V. Lossky,
Essai sur la théologie mvstique de 1 Église d'Orient, Paris. Cerf. 1990. passim.

J De imaginibus, Ili. 17. dans P.G., 94. col. 1337.
5 1. 18.



20 ZOE ANTONOPOULOU-TRECHLI

familiale au sein de la Trinité se manifeste par la ressemblance entre le Père et

son Fils unique. C'est dans cette ressemblance que nous « voyons » le Père6.

Cela signifie que le prototype se donne à reproduire en offrant à son image un
ensemble de qualités qui renvoient à sa propre personne. Dans le fils s'inscrit la

trace du géniteur ou, en d'autres termes, dans l'image apparaît la vérité ontologique

du prototype. La formule la plus célèbre pour exprimer cette relation

ontologique entre le prototype et son image est celle de Basile de Cesaree7 :

Ua valeur de l'image ramène au prototype.

En des ternies plus théologiques, cela sgnifie que la vraie image ou l'image
du vrai prétendant au patrimoine royal doit exprimer la présence permanente
du Père en transmettant au monde créé l'énergie divine.

La base de toute théologie chrétienne est la révélation du Dieu trinitaire :

Père, Fils et Saint-Esprit. Au sein de la Trinité, la procession des personnes est

un acte selon la nature8. C'est la méthode adoptée par les Pères grecs pour
exprimer l'unité et, en même temps, la différenciation de la divinité, sans

donner la prééminence à l'une ou à l'autre personne, afin que la pensée ne

puisse ni verser dans l'unitarisme sabellien, ni dans le trithéisme païen. Pour
citer Grégoire de Naziance9 :

Lorsque je nomme Dieu, je nomme le Père, le Fils et le Saint-Esprit. Non pas que
je suppose une divinité diffuse - ce serait ramener le trouble des faux dieux; non
pas que je suppose la divinité recueillie en un seul - ce serait la faire bien pauvre.
Or je ne veux ni judaïser à cause de la monarchie divine, ni helléniser à cause de

l'abondance divine.

La seule caractéristique des hypostases que nous puissions formuler comme
exclusivement piopie à chaque personne de la Trinité et qui ne se retrouve pas
dans les autres, est la relation d'origine. Ces relations d'origine (innascibilité.
filiation, procession) ramènent notre pensée à la source unique de la famille
divine, au Père-source de la divinité. Dieu-Père donne naissance au Fils et fait
procéder le Saint-Esprit. Le Fils est engendré et le Saint-Esprit procède du

Père. Ainsi Grégoire de Naziance écrit10 :

N'être pas engendré, être engendré, procéder caractérisent le Père, le Fils et Celui
qu'on appelle le Saint-Esprit, de manière à sauvegarder la distinction des trois
hypostases dans l'unique nature et majesté de la Divinité. Car le Fils n'est pas le

Père, puisqu'il n'y a qu'un seul Père, mais II est ce qu'est le Père. Le Saint-Esprit,
bien qu'il procède de Dieu, n'est pas le Fils, puisqu'il n'y a qu'un Fils unique, mais

6 Cf. l'évangile de Jean, 14, 9.
7 Sur le Saint-Esprit, 18, 45, dans P.G., 32. col. 149.
8 Athanase d'Alexandrie, Contra Arianos, Or. L 18. dans P.G.. 26. col. 49: Jean

Damascène, Defide orthodoxa, I, 8, dans PG, 94, cols. 812-813.
9 In sanctum Pascha, Or. XLV, 4, dans PG. 36. col. 628.
,0 Or. XXXI, 9. dans PG. 36, col. 144



LA PARENTE EN PALINDROME CHEZ L'EMPEREUR BYZANTIN 21

Il est ce qu'est le Fils. Un sont les Trois en divinité et l'Un est Trois en personnalités.

Et Jean Damascène lui aussi précise " :

Un en toutes choses sont le Père, le Fils et le Saint-Esprit, saufen ce qui concerne
l'innascibilité. la filiation et la procession.

Le Père, principe des deux autres personnes, est par là même aussi le terme
des relations d'où les hypostases reçoivent leurs caractères distinctifs: en

faisant procéder les personnes, il pose leurs relations d'origine, génération et

procession, par rapport au principe unique de la divinité. C'est ce qu'Athanase
d'Alexandrie écrit12:

Il y a un seul principe de la divinité et par conséquent il y a monarchie de la manière
la plus absolue.

La portée politique de cette formulation est évidente et elle révèle l'arrière-
fond théologico-politique du christianisme : exactement comme il y avait un
Dieu dans l'univers, il y avait un seul empereur (basileus) dans le monde. La

monarchie divine est basée sur les relations développées au sein de la famille
divine. Le Père est le fondement ontologique. Le Fils est consubstantiel au Dieu-

Père, mais il n'est pas père. La relation parentale entre Dieu et le Logos justifie
également la vérité de l'image. Dieu est représentable, puisque la première,
et même la plus parfaite représentation de celui-ci est son Fils naturel. C'est

cette idée qui inspire toute l'argumentation développée par les iconophiles pour
éviter le danger de l'idolâtrie.

La relation naturelle entre le Père et le Fils « premier né » est le modèle de

la relation entre le Père et les hommes. Il ne s'agit pas cette fois d'une filiation
naturelle, d'une naissance, mais d'une filiation constituée par la grâce.

3. Les termes politiques 13

Concernant l'idéologie impériale byzantine, le texte de référence le plus

significatif est le Discours prononcé à l'occasion du trentième anniversaire
du règne de Constantin d'Eusèbe, connu sous le titre de Triakontaeterikos 14.

11 De fide orthodoxa. I. 8, col. 828.
12 Contra Arianos, Or IV, 1, col. 468.
13 La relation d'image entre l'empereur byzantin et son père divin a été très bien

montrée par Vana Nikolaïdou-Kyrianidou dans son œuvre remarquable O anoß/o]xoz
y.ui o Ocortooß/.ijToc. nohrixij avdyvcoon xqç Ay.o/.ovOiuç zov Snuvov. Athènes.
Alexandreia. 1999. L'analyse et les conclusions de Nikolaïdou-Kyrianidou se trouvent à

la base de cette partie de mon étude.
14 Sur l'importance d'Eusèbe de Cesaree pour la constitution du modèle théologico-

politique du christianisme, cf. J.-M. Sansterre, «Eusèbe de Cesaree et la naissance de la

théorie 'césaro-papiste'». dans Byzantion (1972). p. 132-195 et 532-593.



22 ZOE ANTONOPOULOU-TRECHLI

L'approche d'Eusèbe permettait, au nom de l'enseignement du Christ, de

promouvoir une seule religion dans un seul État universel, soumis à l'autorité
d'un monarque chrétien, et cela jusqu'aux confins de l'oicoumenè, amenuisant
ainsi la distance entre pouvoir politique et pouvoir spirituel. Dans l'œuvre
d'Eusèbe, nous trouvons l'idée que Constantin est le monarque envoyé de Dieu
et que la royauté terrestre est une imitation devant donner à ses structures les

caractères du règne céleste, c'est-à-dire de l'ordre divin.
Il y a également les textes appelés «miroirs des princes», qui contribuent à

créer l'image idéale de l'empereur. Nous trouvons dans les «miroirs» l'explication

de la royauté à Byzance en termes de définitions christologiques. Le
Christ est le Roi de Gloire, Sauveur des hommes. Le Fils de Dieu, compte tenu
de sa résurrection, est transfiguré en Messie et il est présenté comme Seigneur et,

par conséquent, comme autorité politique suprême. La personne de l'empereur
renvoie au modèle de Jésus-Christ. C'est précisément le Christ qui a inspiré
la conception de la royauté terrestre et de l'empereur oint. Le Christ-roi, fils
unique de Dieu, a sanctifié la monarchie. Antonius Melissa écrit15:

Il n'y a pas de pouvoir qui ne soit pas accordé par Dieu.

Venant sur terre pour le salut des hommes, Jésus-Christ était le Sauveur

attendu, celui qu'on cherchait en l'empereur. Et la royauté terrestre, après
l'arrivée du Christ, reçoit, elle aussi, sa fonction propre dans le système de

salut. Les empereurs sont imitateurs du Christ représentant sur terre le pouvoir
de Dieu. Nicèphore Vlemmide exprime cette idée, en utilisant des termes
absolument politiques 16

:

La royauté terrestre représente le pouvoir (xqcItoç) de Dieu.

Nous avons déjà fait référence aux deux natures du Christ. 11 est una

persona, duae naturae. À propos de la royauté, il s'est élaboré une véritable
«christologie royale»17. L'inconfondu, l'inchangé, l'indivise, l'inséparé des

deux natures du Christ sont appliqués à l'empereur. Tout au long de l'histoire
de Byzance, l'empereur, élu et protégé par Dieu18, possède le pouvoir réel

et légal grâce au sacrement conféré par l'Église. Le roi ne devient roi qu'à
son sacre. De l'alliance de Dieu et du roi, le sacre demeure le signe le plus
profond, sinon l'élément fondateur. Le couronnement revêt donc la plus grande
importance à Byzance. Le rituel du couronnement fait sentir que la grâce de

13 De rege commodo et aequo, et de magistrate ac potestate, dans PG, 136, col.
1000.

16 Baoïkoioç Avôgiàç, dans .PC, 142, col. 659.
17 Sur ce sujet, cf. L. Couloubaritsis, «La tradition chrétienne: Des Évangiles à

Saint Thomas d'Aquin », dans A. Renaut (éd.) avec la collaboration de P.-H. Tavoillet
et P. Savidan, Histoire de la philosophie politique, t. 1 : La liberté des anciens. Paris,
Calmann-Lévy, 1999, p. 399-459.

18 Cf., par exemple, Antonii Melissae, De rege commodo et aequo, et de magistrate
ac potestate, col. 1181.



LA PARENTE EN PALINDROME CHEZ L'EMPEREUR BYZANTIN 23

Dieu est une condition nécessaire qui garantit l'élection. On voit alors que ce

que l'on nommait «ordre», «volonté» de la Providence, devient la «grâce», au

moment où la notion de grâce se développe dans la pensée chrétienne. Voici
deux passages assez significatifs :

Le premier est du Pseudo-Denys l'Aréopagite 19
:

Il reste à savoir comment nous, nous connaissons Dieu, qui n'est ni intelligible ni
sensible ni absolument rien de ce que sont les êtres. En vérité, il faut dire que nous ne
connaissons pas Dieu à partir de sa propre nature (car cette nature est inconnaissable

et dépasse toute raison et toute intelligence). Mais c'est à partir de l'ordre qui est en

tous les êtres, ordre projeté par Dieu et comportant des images et des ressemblances
des modèles divins, qu'autant qu'il nous est possible, nous nous élevons sur la voie,
graduellement, vers ce qui est au-delà de tout, dans la négation et le dépassement de

tout, et dans la cause de tout.

Le deuxième est de Basile le Macédonien, texte adressé à son
successeur20 :

Tu es mon fils naturel, fils du roi terrestre, et tu obéis à mes paroles, mais tu t'appelleras

fils du Roi céleste ayant la paternité par grâce, puisque tu es un disciple du

Christ.

Le Patriarche confirme en un certain sens l'élection de 1' empereur. Sa

présence pendant le rituel du couronnement rappelle la présence de Dieu qui
est institué comme principe de l'élection et qui préside lui-même au rituel du

couronnement. C'est Dieu qui impose son candidat, laissant aux hommes le

soin de procéder aux formalités de la promotion. Constantin Porphyrogénète
décrit cet acte en ces termes21 :

Le patriarche fait la prière sur la couronne du souverain et, ayant achevé, le patriarche
en personne prend la couronne et la place sur la tête du souverain.

Et les acclamations des dèmes22 expriment la même chose23:

Gloire à Dieu qui a couronné votre tète Gloire à Dieu qui vous a fait empereur
Gloire à Dieu qui vous a ainsi glorifié Gloire à Dieu qui vous a montré une telle
bienveillance Or. que celui qui vous a couronné, un tel, empereur, de sa propre
main, vous garde dans la pourpre une multitude d'années.

19 Les noms divins. III, dans P.G., 3, cols. 869-872.
:o Exhortationem capila sexaginta sex ad Leonein filium, dans PG, 107. col. XLV.
21 Les livre des cérémonies (texte établi et traduit par Vogt Alb., tom. I+II, Paris,

Edition Les Belles Lettres, 1967), t. II, livre I, ch. 47 (38), p. 1 et 4.
22 Partis de l'hippodrome qui jouaient un rôle important dans la vie politique

byzantine. Certains historiens comprennent les dèmes comme une «opposition populaire»
\ivante qui s'opposait à l'absolutisme impérial. Cependant, d'autres historiens notent
que l'activité principale des dèmes était d'ordre sportif et policier.

2; Cf. Constantin Porphyrogénète, Le livre des cérémonies, t. II, livre I, ch. 38,

p. 195.



24 ZOE ANTONOPOULOU-TRECHLI

Après son couronnement, l'empereur se trouve en ce qu'on appelle « l'état
de grâce », considéré par Clément Rosset «non pas comme une échappée de

l'ici vers Tailleurs, mais au contraire comme une convergence quasi magique
de tout ailleurs vers l'ici »24- En effet, il s'agit d'une duplication. L'empereur
élu, loin d'être privé de sa nature humaine, est investi des qualités surhumaines

qui le font se rapprocher de Dieu, celui qui lui a offert son office royal, de

telle sorte que cet empereur-là résume en sa personne toute la série infinie des

empereurs passés et futurs. À lui seul il assure la continuité, plongeant ses

racines dans le passé et ses espoirs dans l'avenir. Ou en d'autres termes: il
« apporte dans ses bagages la totalité de tout ce qui est, sera et a été, dotant ainsi

chaque instant de la vie de toute la richesse de l'éternité »25

Une certaine capacité spirituelle est attribuée à l'empereur. L'Esprit «surgit»
dans le roi terrestre pour en faire un autre homme. Le souverain terrestre n'est

pas déjà divin, il se trouve déifié pour une brève période, par l'effet de la grâce,
alors que le roi céleste est Dieu par nature, éternellement.

En effet, il s'agit d'une sorte de théurgie, ce qui signifie que la personne
royale dispose de capacités exceptionnelles grâce à sa fonction. Son corps
naturel se transforme en corps politique, comme l'a très bien montré Ernst
Kantorowicz26. En tennes politiques, cela signifie que le corps de l'empereur,
son corps individuel, devient multiple. Il s'agit effectivement d'une transformation

ontologique, dont les signes visibles sont la couronne, le sceptre, etc.

L'empereur couronné dépasse son individualité et les signes de son pouvoir
désignent sa multiplicité et son augmentation. En outre, le corps naturel de

l'empereur, qui est mortel et sujet à toutes les infirmités qui surviennent par
nature ou par accident, dans la faiblesse et dans les déficiences, dans les

passions et la mort, se transforme en corps politique, dépourvu de toutes ces

faiblesses et défauts naturels.
Dans le cas de l'empereur byzantin, il suffit de remplacer l'image étrange

des deux corps par le concept théologique des deux natures. L'empereur
devient ainsi, par la grâce, un Christ. Il s'agit donc ici de l'aspect ontologique
de l'office royal, mais il y a aussi un aspect fonctionnel : le roi était le vicaire du

Christ sur terre. L'important n'est pas le pouvoir temporel du souverain, mais
bien son pouvoir sacré. Et c'est ainsi que toute résistance contre le souverain
est inutile et même condamnée. L'empereur est étroitement lié à la divinité, fils
de Dieu et par conséquant lieutenant, représentant, envoyé par Dieu. Mais il est

aussi intégralement homme. Antonius Melissa l'exprime ainsi27:

24 Le reel et son double, Paris, Gallimard, 1984, p. 82-83.
2> C. Rosset, Le réel et son double, p. 83.
26 The King's Two Bodies, Princeton, 1957; trad. fr. J.-Ph. Genet et N. Genet, Les

deux corps du roi. Essai sur la théologie politique au Moyen Age. Paris. Gallimard.
1989. Il s'agit d'une analyse applicable surtout à la période de la monarchie de Tudor
en Angleterre, mais l'on peut aussi trouver des éléments de cette théorie dans la pensée
politique byzantine.

27 De rege commodo et aequo, et de magistrate ac potestate, col. 1012.



LA PARENTÉ EN PALINDROME CHEZ L'EMPEREUR BYZANTIN 25

En ce qui concerne l'essence du corps, l'empereur est égal à tous les hommes, mais,

en ce qui concerne le pouvoir de son office, il est semblable à Dieu, puisqu'il n'y a

pas sur terre de pouvoir supérieur.. .Ainsi, s'il est honoré d'être image divine, il est,

en même temps, image terrestre....

Participant à la fois de l'humain et du divin, l'empereur est responsable de

l'ordre et le garantit, étant donné, selon les paroles de Basile le Macédonien28,

que :

La sphère des affaires humaines n'a rien d'immobile, rien de certain et rien de

constant.

La fonction essentielle de l'empereur est. par conséquent, d'être un lien

entre le surhumain et l'humain. Dans sa préface au Livre de Cérémonies,

Constantin Porphyrogénète écrit2':

Le pouvoir impérial, s'exerçant avec ordre et mesure, peut reproduire le mouvement
harmonieux que le Créateur donne à tout cet Univers et l'empire peut apparaître à

nos sujets plus majestueux et, par-là même, plus agréable et plus admirable.

L'empereur, fils de Dieu, garantit ainsi la continuité de l'univers et

préétablit le monde pour son peuple, pour ses enfants. La pratique de la sphère

pré-politique, dans laquelle les nouveaux venus sont introduits par naissance

dans un monde déjà institué, pénètre ainsi la vie politique. La royauté se

considère ainsi comme l'institution la plus digne de refléter l'ordre divin et elle

ne peut être reconnue que pour autant qu'elle puisse être considérée comme

l'expression d'un principe qui seul lui confère son sens et sa légitimation.
Nicèphore Vlemmide dit30:

La royauté terrestre est faite à l'image et à la ressemblance de la royauté de Dieu.

C'est cette ressemblance qui prouve la parenté entre Dieu et l'empereur,
entre le géniteur et son descendant ou entre le modèle et sa copie. Il faut donc

que le souverain exerce ses vertus de telle façon que tous l'imitent comme
celui-ci imite son Père divin.

Il n'y a aucune contestation, aucun jugement subjectif concernant la valeur

morale et les capacités de l'empereur. La rectitude de son comportement est

fondée sur l'approbation reçue de la part de Dieu. Le prince idéal imite de

façon idéale son Père unique. Plus précisément, l'office impérial est justifié,
sauvé et choisi au nom de Dieu et grâce à sa relation familiale avec celui-ci.
Les qualités de Dieu-Père deviennent les normes inébranlables, absolues, du

comportement de l'empereur byzantin et c'est ainsi que la parenté entre le Père

28 Exhortationem capita sexaginta sex adLeonem filium, col. XL et aussi col. XLI.
29 Les livre des cérémonies, 1.1, ch. 2.
30 Oratio qualem oporteat esse regem, dans PG, 142, col. 613.



26 ZOE ANTONOPOULOU-TRECHLI

divin et l'empereur humain prend un caractère proprement politique. Basile le

Macédonien l'exprime ainsi31 :

Tu dois te préparer de manière à être digne de régner sur la terre comme image du
roi céleste. Parce que seul celui qui peut exercer la vertu sera appelé image de Dieu
qui l'a placé sur le trône, sera aimé par ses sujets et sera dignement honoré comme
bienfaiteur commun de soi et de ses sujets.

L'empereur est ainsi l'être humain le plus proche de Dieu. Pour trouver un

principe qui pouvait légitimer le pouvoir, les chrétiens byzantins étaient guidés

par le modèle de la paternité, c'est-à-dire par un domaine que l'on considère

comme appartenant à la sphère privée de la vie. Ainsi, le christianisme byzantin
a proposé une forme d'existence dans laquelle les affaires humaines devraient
être écartées de la sphère strictement politique, pour se définir par une relation

personnelle d'homme à homme. D'autre part, par là même, le domaine des

affaires privées s'élargit. Et quant à la parenté naturelle entre Dieu le Père et
le Fils/Logos, elle peut se parfaire dans une relation établie par la grâce divine.
L'élément qui porte la grâce au même degré que la porte la nature est l'amour,
comme le décrit le Pseudo-Denys32:

Par désir amoureux, qu'on parle de celui de Dieu, des anges, des intelligences, des

âmes ou des natures, nous entendons une force d'unification et de connexion qui
porte les êtres supérieurs à étendre leur providence sur les inférieurs, les égaux à

échanger entre eux. et ceux qui sont parmi les derniers à se tourner vers ceux qui ont
plus de force et sont au-dessus d'eux.

Le même principe est applicable au domaine politique. La qualité divine et

paternelle de l'amour de Dieu à l'égard de ses créatures se trouve aussi chez le

souverain terrestre :

C'est la philostorgie " à l'égard de ses sujets qui caractérise la personne qui possède
le pouvoir. Car ce n'est pas seulement donner naissance qui fait le père mais c'est
aussi l'amour après la naissance. Et s'il faut de l'amour dans le cas de la nature, il en
faut beaucoup plus dans le cas de la grâce.

comme le dit Antonius Melissa34.

Beauté, sagesse, prédisposition, piété, douceur, philanthropie sont les vertus

impériales. Le basileus doit également, à cause de son rôle d'intermédiaire
entre Dieu et l'homme, assurer à l'Église une protection sans faille et aider à

son épanouissement afin qu'elle assume pleinement son rôle spirituel, et cela

grâce aux responsabilités suprêmes accordées au souverain par la Providence
divine.

Mais il faut aussi une éducation ascétique qui permette à l'empereur de se

31 Exhortationem capita sexaginta sex ad Leonem filium. col. XXXII.
32 Les noms divins, IV, dans PG, 3, col. 713.
33 Le mot signifie tendresse, affection.
34 De rege commodo et aequo, et de magistrate ac potestate, cols. 1002-1004.



LA PARENTE EN PALINDROME CHEZ L'EMPEREUR BYZANTIN 27

libérer de ses passions, car c'est en apprenant à les maîtriser qu'il sera capable
de contrôler l'action de ses sujets. L'empereur légitime surpasse par son essence
humaine et désire la reproduction, dans le domaine de la politique, du régime
idéal, qui est particulièrement libre de la politique elle-même. Diminution de la

nécessité naturelle, prudence, justice et philanthropie : les qualités exigées pour
un souverain juste sont pareilles à celles exigées pour un ascète. Le portrait de

l'empereur comme l'esquissent les «miroirs des princes», est très proche du

portrait d'un autre père, l'ascète, tel que la tradition byzantine nous le transmet.

D'ailleurs, le monachisme byzantin, consacré à la contemplation pure et à la

vision de Dieu, deux démarches qui aboutissent à la déification de l'homme, est

l'expression la plus élevée du système de la parenté.
Tous les deux, l'ascète et l'empereur, ont le même intérêt pour les autres

hommes et leur salut. L'origine politique de l'empereur et l'origine non

politique de l'ascète trouvent finalement leur point commun. En vérité, l'oubli
de la politique dans le monachisme est sa réactivation, mais à un autre niveau.
Cette idée d'un empereur-ascète peut aussi nous conduire à une conception
éthique de la politique, proche de celle que Platon avait façonnée. L'idéal de la

bonté joue à Byzance le même rôle que celui de la sagesse pratique (phronésis)
dans la doctrine de Platon et d'Aristote. Mais les idéaux de l'ascétisme et de

la sainteté, en tant que critères pour la direction des affaires publiques, font
également que l'éloignement des chrétiens de la vie politique se trouve partiellement

dépassé. Ce modèle aboutit à l'idée d'un despotisme éclairé dans lequel

l'empereur doit veiller au bien de tous.

L'empereur, souverain à l'égard de son peuple, est aussi serviteur, comme
tous les autres êtres humains, à l'égard de Dieu, comme le dit l'empereur
Basile dans son «miroir». Basile insiste sur l'origine humaine de l'empereur,
conformément à l'existence d'un despote divin unique. Les actes de l'empereur
sont contrôlés par les commandements de Dieu, c'est-à-dire par un code dont
l'auteur n'est pas un homme, mais une source extérieure et supérieure au

pouvoir qui est le sien. De cette source, les souverains terrestres tirent leur

pouvoir et cette source peut aussi garantir leur légitimité.
L'empereur est aussi intimement lié au peuple qu'il l'est à Dieu. Sur le

peuple rayonne partout l'influence royale, et du peuple vers le roi converge
tout ce qui est issu du royaume. Donc l'empereur doit répandre sa bonté sur
ses sujets. Il imite les vertus du Christ et c'est justement cette imitation qui
cultive en lui la beauté de son âme. Étant imitateur du Christ, l'empereur,
comme l'affirme Nicèphore Vlemmyde35, est aux yeux de son peuple règle et

exemple de tous les biens.

Et Basile le Macédonien exhorte son successeur36:

Deviens une bonne image pour tes sujets.

35 Oratio qualem oporteal esse regem, col. 633.
'6 Exhortationem capita sexaginta sex ad Leonem filium, col. XXXII.



28 ZOE ANTONOPOUUOU-TRECHUI

L'empereur idéal peut être imité par son peuple, comme le père peut être

imité par ses enfants.

4. Conclusion

En conclusion, on peut dire que l'image du roi vertueux, animé par l'esprit
d'humilité, est celle qui représente le modèle de l'homme le plus apte à

gouverner. Cette image correspond au système de la paternité, là où l'homme
politique agit comme un père à l'égard de ses enfants. Certes, la relation
parentale est une relation d'autorité, comme la définit Aristote. Le père possède
en permanence la qualité de la paternité et il possède donc le pouvoir sur son
fils, ce dernier étant toujours le sujet. Mais, dans le cadre d'une telle relation,
il y a la certitude que le père agit sans cesse au profit de son descendant. Ainsi,
l'empereur s'appelle père à la condition qu'il soit animé par des vertus comme
l'indulgence, la philanthropie, la modestie, la bénignité, la douceur, la sociabilité.

Dans le passage suivant, attribué à Basile le Macédonien ", le fait le plus
intéressant est que le pouvoir parental se considère très au-dessus du pouvoir
impérial :

Sois indulgent à l'égard des coupables, philanthrope en ce qui concerne les

pénitences, modeste concernant ton attitude, bénin concernant tes paroles, doux et
sociable concernant ton caractère. Tout cela te rendra digne d'être aimé par tes sujets
et te préparera à t'appeler père plus que basileus.

Une dernière remarque s'impose: les controverses trinitaires qui, à partir
du IVe siècle, furent placées au centre des réflexions concernant le statut et
le rôle de l'Église et qui furent, par conséquent, mises plus directement en

rapport avec la question politique, touchent aussi la fonction royale. Pendant la

première étape de l'évolution de la pensée politique byzantine, jusqu'au concile
de Constantinople (381), c'est la question christologique qui domine dans les

controverses trinitaires. Il s'agit de la filiation entre le Père et le Fils, associée

au scheme de la parenté, auquel nous avons déjà fait référence. La deuxième
étape commence au concile de Constantinople, qui consacre la divinité du

Saint-Esprit selon un rapport de procession, inspiré du néoplatonisme
hellénique. Le modèle de la hiérarchie du pouvoir tente, mais sans succès, du moins
à Byzance, de remplacer totalement le système de la parenté.

3 Exhortationem capita sexaginta sex ad Leonem filium. col. XXXVI. La même
formulation, col. XLVIII. Cf. aussi Nicèphore Vlemmyde. Baoùixoç Avogtàç, col.
664, concernant le roi Cyrus. Même idée chez Theoduli Magistri, Oratio de regis officiis

adAndronlciim 11 Palaeologum. dans PG.. 145. col. 464.


	"Fils de Dieu, père des hommes" : la parenté en palindrome chez l'empereur byzantin

