Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 56 (2006)

Heft: 1

Artikel: "Fils de Dieu, pére des hommes" : la parenté en palindrome chez
I'empereur byzantin

Autor: Antonopoulou-Trechli, Zoé

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381715

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381715
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 138 (2006). P. 17-28

«FILS DE DIEU, PERE DES HOMMES» :
LA PARENTE EN PALINDROME'
CHEZ LEMPEREUR BYZANTIN

Z0E ANTONOPOULOU-TRECHLI

Resume

Dans mon exposé je traite de la parenté imaginaire comme elle apparait
chez la persona de 'empereur byzantin. 1l s 'agit d 'une parenté en palindrome,
puisque, d’une part, ['empereur, au moment de son couronnement, devient
Fils de Dieu par la grace divine et, d’autre part, au méme moment et de la
méme maniere, il devient Pére de son peuple. Le systeme imperial byzantin
est donc calqué sur la relation «familiale» des trois personnes de la Trinité
divine : le Pere, le Fils et le Saint Esprit. Le fils imite son pere. Les qualités
paternelles existent chez le souverain terrestre : la justice, la piété, la prudence,
['absence de passions et surtout la philanthropie. Et ce sont ces qualités qui
font du souverain un modele pour ses sujets. L'empereur est absolument digne
d’étre imité par son peuple. C’est ainsi qu’a Byzance le modéle politique le
plus ancien, celui de la parenté, survit au sein du nouveau modeéle des hiérar-
chisations.

1. [Introduction

S’il est vrai que le pouvoir politique est le lieu de la fragilité — les hommes
agissent ensemble et il est donc un produit du monde terrestre —, 1’existence
d’un facteur de légitimation qui soit en méme temps un facteur de durabilité est
nécessaire. Le pouvoir politique, en effet, a ceci de paradoxal qu’il ne réussit
a se maintenir que dans la mesure ou son existence et sa légitimation viennent
d’ailleurs, de plus loin et de plus haut que le pouvoir lui-méme: le monde
platonicien des Idées en Gréce ancienne, la puissance divine a Byzance. A
toutes les €époques, le pouvoir politique est fondé plutét sur un mythe que sur
une organisation rationnelle.

C’est a cette double nécessité (légitimation et durabilité) qu’a répondu le
modele tres ancien de la parenté. Dans cette étude, je vise a mettre en évidence

' Laparenté concernant la personne du basileus byzantin peut étre comprise dans les
deux sens: le basileus se considére comme fils de Dieu et est également pére a I'égard de
son peuple. Tous les textes anciens cités dans cette étude sont traduits par moi-méme.



18 ZOE ANTONOPOULOU-TRECHLI

I'importance politique de la paternité qui, a Byzance, est étroitement liée a la
prééminence de la religion. Cette idée perturbe toute analyse qui place ’action
politique dans les limites de la société civile et suppose, au fondement de la
politique, une métaphysique prenant a Byzance la forme de la théologie.

Le roi est une figure universelle : le roi grec, ’empereur romain, le basileus
byzantin sont quelques-unes de ces personae. La conception de la royauté
varie profondément suivant les lieux et les époques considérés. Pourtant, I’idée
centrale demeure constante: le mythe royal se fonde sur I'idée d’un roi élu
par Dieu, par dela les mortels, et se mouvant dans le surnaturel. Il n’y a pas
de souverain qui échappe a la religion, qui ne puisse se justifier sans elle. Nous
pouvons donc, avec Jean-Paul Roux, défendre la these: sans religion, pas de
roi’,

Dans ce contexte s’inscrit une autre idée, celle de la parenté. La personne
du pére est une réalité pluridimensionnelle. A ses fonctions variées (religieuses,
économiques, politiques, sociologiques), on peut ajouter aussi sa fonction
symbolique, puisque le pére est par définition investi d’un pouvoir incontesté
sur les membres de la famille. Ainsi, dans le domaine du politique. le roi, étant
entre autres un archétype psychologique, se désigne comme fils a ['égard de
Dieu et comme pere a 1’égard de son peuple, en adoptant un rdle symbolique
a deux faces, d’intérét collectif. Certes, dans ce cas-la, il s’agit de ce que ['on
appelle une pseudo-parenté ou une parenté imaginaire.

Il faut introduire ici une remarque préliminaire qui relie les deux idées:
celle d’une monarchie terrestre calquée sur la monarchie des cieux et celle de
la dimension politique du systeme de la parenté. Le systéme de la parenté, qui
est caractéristique de toute pensée archaique, résulte de plusieurs traditions et
connait un succes étonnant a travers les temps, de telle sorte que 1’on soutient
a juste titre que la monarchie est née d’une extension a la tribu de "autorité
naturelle du pere sur la famille. Deux exemples illustres de la dimension
politique de la parenté dans le monde grec se trouvent dans les ceuvres d’Homeére
et d’Hésiode, mais aussi dans des textes ultérieurs comme ceux de Pindare. Les
rois et leurs peuples se refusaient a ne pas avoir de passé et cherchaient par
conséquent leur origine dans le ciel: les rois €taient fils des dieux, se trouvant
ainsi, plus ou moins étroitement, liés a la divinité. Nous pouvons donc parler
d’une filiation divine.

Il y a la deux choses intéressantes: premierement, les hommes ont été
amenes a parler du pouvoir en termes d’aftaires privées domestiques et non
en termes politiques et, deuxiémement, la dimension politique de la parenté
s’exprime surtout a 1’aide de I'union du Dieu-pere et du roi-fils. Cette derniere
idée nous conduit a une équation du bien et de I’ancestral qui ne tient pas si
les premiers ancétres ne sont pas des dieux, des fils de Dieu ou des disciples
de Dieu. Cette volonté de s’attribuer, par des liens merveilleux, une antique
noblesse a également préoccupé la chrétienté.

* Le roi. Mythes et symboles, Paris, Fayard, 1995, p. 7.



LA PARENTE EN PALINDROME CHEZ L’ EMPEREUR BYZANTIN 19

Dans une €tude politique sur Byzance, le point principal est donc la question
concernant la personne de [’empereur: quel rapport peut-il entretenir avec le
Dieu unique? En d’autres termes: comment peut-on accepter la légitimité de
la monarchie terrestre, puisque c’est Jésus-Christ qui est le roi partait, absolu,
unique? Ou bien, en termes proprement politiques : quels sont les rapports entre
I’Eglise et I'Etat?

Je devrai donc dans la suite aborder trois niveaux de recherche différents.
L homme du Moyen Age se définissait & partir de Dieu. [l y ad’abord le créateur,
I’étre absolu et infini, tandis que 1'étre humain, et donc mortel, est pensé par
rapport a lui. En premier lieu, ¢’est donc le modele céleste et la parenté naturelle
telle qu’elle se manifeste au sein de la famille divine qui importent. Cette idée,
pouvant nous aider a tirer des conclusions de similibus ad similia, met en jeu
un double pouvoir parental, applicable cette fois a I'espace humain. D une part,
c’est la parenté par la griace divine qui lie 'empereur byzantin, élu et couronné
par Dieu, a son Pere divin. D autre part, c’est la parenté qui lie I’empereur oint
a son peuple.

2. Les termes théologiques

Selon la tradition chrétienne, Jésus est /e Roi. Il est vrai Dieu et vrai homme,
I'un et 1"autre a la fois et dans la plénitude. Jésus est Roi, car il est fils naturel,
fils unique de Dieu, et c’est ce dernier qui lui a accordé son pouvoir. L’idée de
la relation parentale entre les personnes divines est ainsi placée au premier plan
dans le christianisme *. Les personnes du Fils-Logos et de I'Esprit, considérées
comme images parfaites de Dieu, ne peuvent étre expliquées que comme
manifestations dans le monde des énergies divines. Jean Damascéne écrit®:

Le Fils est I'image du Pere, image naturelle, compléte, en tout semblable au Pere,
sauf'en ce qui concerne I'innascibilité et la paternité. Car le Pére est progéniteur non
engendré, tandis que le Fils est engendré et n’est point Pere.

Le Fils est une manifestation claire de la nature du Pere, car tout étre
engendré est une muette définition de son géniteur. Dans 1’évangile de Jean,
cette idée est exprimée ainsi”:

Nul n’a jamais vu Dieu mais c¢’est son Fils unique, qui est dans le sein du Pére, qui
nous a fait connaitre Dieuw.

La deuxieme personne de la Trinité est donc I'image naturelle, 1'image
compléte, la vraie image de Dieu, en tant que fils naturel de celui-ci. La relation

* La source de notre analyse concernant la famille divine est I'ceuvre de V. Lossky,
Essai sur la théologie mystique de I'Eglise d’Orient, Paris, Cerf, 1990, passim.

* De imaginibus, 111, 17, dans P.G., 94. col. 1337.

> 3,18,



20 ZOE ANTONOPOULOU-TRECHLI

familiale au sein de la Trinité se manifeste par la ressemblance entre le Pére et
son Fils unique. C’est dans cette ressemblance que nous « voyons » le Pere®,
Cela signifie que le prototype se donne a reproduire en offrant a son image un
ensemble de qualités qui renvoient a sa propre personne. Dans le fils s’inscrit la
trace du géniteur ou, en d’autres termes, dans I'image apparait la vérité ontolo-
gique du prototype. La formule la plus célebre pour exprimer cette relation
ontologique entre le prototype et son image est celle de Basile de Césarée’:

La valeur de I'image ramene au prototype.

En des termes plus théologiques, cela sgnifie que la vraie image ou I'image
du vrai prétendant au patrimoine royal doit exprimer la présence permanente
du Pere en transmettant au monde créé 1’énergie divine.

La base de toute théologie chrétienne est la révélation du Dieu trinitaire :
Pere, Fils et Saint-Esprit. Au sein de la Trinité, la procession des personnes est
un acte selon la nature®. C’est la méthode adoptée par les Péres grecs pour
exprimer 'unité et, en méme temps, la différenciation de la divinité, sans
donner la prééminence a 1’'une ou a I'autre personne, afin que la pensée ne
puisse ni verser dans I’unitarisme sabellien, ni dans le trithéisme paien. Pour
citer Grégoire de Naziance?:

Lorsque je nomme Dieu, je nomme le Pere, le Fils et le Saint-Esprit. Non pas que
Jje suppose une divinité diffuse — ce serait ramener le trouble des faux dieux; non
pas que je suppose la divinité recueillie en un seul — ce serait la faire bien pauvre.
Or je ne veux ni judaiser a cause de la monarchie divine, ni helléniser a cause de
I’abondance divine.

La seule caractéristique des hypostases que nous puissions formuler comme
exciusiverneni propre a chaque personne de la Trinité et qui ne se retrouve pas
dans les autres, est la relation d’origine. Ces relations d’origine (innascibilité,
filiation, procession) rameénent notre pensée a la source unique de la famille
divine, au Pére-source de la divinité. Dieu-Pére donne naissance au Fils et fait
procéder le Saint-Esprit. Le Fils est engendré et le Saint-Esprit procede du
Pére. Ainsi Grégoire de Naziance écrit'*:

N’étre pas engendré, étre engendré, procéder caractérisent le Pere, le Fils et Celui
qu'on appelle le Saint-Esprit, de maniere a sauvegarder la distinction des trois
hypostases dans ["unique nature et majesté de la Divinité. Car le Fils n’est pas le
Pére, puisqu’ll n’y a qu’un seul Pére, mais Il est ce qu’est le Pere. Le Saint-Esprit,
bien qu'll procéde de Dieu, n’est pas le Fils, puisqu’ll n’y a qu’un Fils unique, mais

¢ Cf. I’évangile de Jean, 14, 9.

7 Sur le Saint-Esprit, 18, 45, dans P.G., 32, col. 149.

§ ATHANASE D’ ALEXANDRIE, Contra Arianos, Or. I, 18, dans PG., 26, col. 49; Jeax
Damascing, De fide orthodoxa, 1, 8, dans P.G., 94, cols. 812-813.

® In sanctum Pascha, Or. XLV, 4, dans P.G., 36, col. 628.

' Or XXXI,9,dans PG., 36, col. 144



LA PARENTE EN PALINDROME CHEZ L’EMPEREUR BYZANTIN 21

Il est ce qu’est le Fils. Un sont les Trois en divinité et I'Un est Trois en personna-
lités.

Et Jean Damascene lui aussi précise '':

Un en toutes choses sont le Pere, le Fils et le Saint-Esprit, sauf en ce qui concerne
I’innascibilité, la filiation et la procession.

Le Pére, principe des deux autres personnes, est par la méme aussi le terme
des relations d’ou les hypostases regoivent leurs caractéres distinctifs: en
faisant procéder les personnes, il pose leurs relations d’origine, génération et
procession, par rapport au principe unique de la divinité. C’est ce qu’Athanase
d’Alexandrie écrit'?:

Il y a un seul principe de la divinité et par conséquent il y a monarchie de la maniére
la plus absolue.

La portée politique de cette formulation est évidente et elle révele I'arricre-
fond théologico-politique du christianisme : exactement comme il y avait un
Dieu dans 'univers, il y avait un seul empereur (basileus) dans le monde. La
monarchie divine est basée sur les relations développées au sein de la famille
divine. Le Pére est le fondement ontologique. Le Fils est consubstantiel au Dieu-
Pére, mais il n’est pas pére. La relation parentale entre Dieu et le Logos justifie
¢galement la vérité de I'image. Dieu est représentable, puisque la premiére,
et méme la plus parfaite représentation de celui-ci est son Fils naturel. C’est
cette idée qui inspire toute |’argumentation développée par les iconophiles pour
éviter le danger de 1’idolatrie.

La relation naturelle entre le Péere et le Fils « premier né » est le modele de
la relation entre le Pére et les hommes. Il ne s’agit pas cette fois d’une filiation
naturelle, d’une naissance, mais d’une filiation constituée par la grace.

3. Les termes politiques *

Concernant 1'idéologie impériale byzantine, le texte de référence le plus
significatif est le Discours prononcé a l'occasion du trentieme anniversaire
du régne de Constantin d’Eusébe, connu sous le titre de Triakontaeterikos .

" De fide orthodoxa, 1, 8, col. 828.

> Contra Arianos, Or. IV, 1, col. 468.

"> La relation d’image entre I’empereur byzantin et son pére divin a été treés bien
montrée par Vana NIKoLAIDOU-KYRIANIDOU dans son ceuvre remarquable O amofiAntog
xatL o Beomoopintog. [oitixny avayvwon tng AxoiovBiag tov Tmavov, Athénes,
Alexandreia, 1999. L’analyse et les conclusions de Nikolaidou-Kyrianidou se trouvent a
la base de cette partie de mon ¢étude.

'* Sur I'importance d’Eusébe de Césarée pour la constitution du modele théologico-
politique du christianisme, cf. J.-M. SANSTERRE, «Eusébe de Césarée et la naissance de la
théorie ‘césaro-papiste’», dans Byzantion (1972), p. 132-195 et 532-593.



22 ZOE ANTONOPOULOU-TRECHLI

L’approche d’Eusebe permettait, au nom de I’enseignement du Christ, de
promouvoir une seule religion dans un seul Etat universel, soumis 4 1’autorité
d’un monarque chrétien, et cela jusqu’aux confins de I’oicoumene, amenuisant
ainsi la distance entre pouvoir politique et pouvoir spirituel. Dans 1'ceuvre
d’Eusebe, nous trouvons 1'idée que Constantin est le monarque envoyé de Dieu
et que la royauté terrestre est une imitation devant donner a ses structures les
caracteres du régne céleste, ¢’est-a-dire de I’ordre divin.

Il y a également les textes appelés «miroirs des princes», qui contribuent &
créer I'image idéale de ’empereur. Nous trouvons dans les «miroirs» 1’expli-
cation de la royauté a Byzance en termes de définitions christologiques. Le
Christ est le Roi de Gloire, Sauveur des hommes. Le Fils de Dieu, compte tenu
de sa résurrection, est transfiguré en Messie et il est présenté comme Seigneur et,
par conséquent, comme autorité politique supréme. La personne de |’empereur
renvoie au modele de Jésus-Christ. C’est précisément le Christ qui a inspiré
la conception de la royauté terrestre et de I’empereur oint. Le Christ-roi, fils
unique de Dieu, a sanctifi¢ la monarchie. Antonius Melissa écrit ' :

I1 n’y a pas de pouvoir qui ne soit pas accordé par Dieu.

Venant sur teire pour le salut des hommes, Jésus-Christ était le Sauveur
attendu, celui qu’on cherchait en 'empereur. Et la royauté terrestre, apres
’arrivée du Christ, recoit, elle aussi, sa fonction propre dans le systeme de
salut. Les empereurs sont imitateurs du Christ représentant sur terre le pouvoir
de Dieu. Nicéphore Vlemmide exprime cette idée, en utilisant des termes
absolument politiques '®:

La royauté terrestre représente le pouvoir (x0dtog) de Dieu.

Nous avons dé€ja fait référence aux deux natures du Christ. 1l est wuna
persona, duae naturae. A propos de la royauté, il s’est élaboré une véritable
«christologie royale»!”. L’inconfondu, I'inchangé, I'indivisé, I'inséparé des
deux natures du Christ sont appliqués a I’empereur. Tout au long de ’histoire
de Byzance, I’empereur, élu et protégé par Dieu 15, posséde le pouvoir réel
et légal grace au sacrement conféré par I’Eglise. Le roi ne devient roi qu’a
son sacre. De I'alliance de Dieu et du roi, le sacre demeure le signe le plus
profond, sinon I’élément fondateur. Le couronnement revét donc la plus grande
importance a Byzance. Le rituel du couronnement fait sentir que la grace de

15
1000.

'* Baotiixoc Avopudg, dans P.G., 142, col. 659.

"7 Sur ce sujet, cf. L. Courounaritsis, «La tradition chrétienne: Des Evangiles a
Saint Thomas d’Aquin », dans A. RENAUT (éd.) avec la collaboration de P.-H. TavoILLET
et P. Savipan, Histoire de la philosophie politique, t. 1: La liberté des anciens, Paris,
Calmann-Lévy, 1999, p. 399-459.

" Cf., par exemple, ANTONI MELISSAE, De rege commodo et aequo, et de magistrate
ac potestate, col. 1181,

De rege commodo et aequo, et de magistrate ac potestate, dans P.G., 136, col.



LA PARENTE EN PALINDROME CHEZ L EMPEREUR BYZANTIN 23

Dieu est une condition nécessaire qui garantit I'élection. On voit alors que ce
que 1’on nommait «ordre», «volonté» de la Providence, devient la «griace», au
moment ou la notion de grace se développe dans la pensée chrétienne. Voici
deux passages assez significatifs :

Le premier est du Pseudo-Denys I’ Aréopagite '“:

[l reste a savoir comment nous, nous connaissons Dieu, qui n’est ni intelligible ni
sensible ni absolument rien de ce que sont les étres. En vérité, 1l faut dire que nous ne
connaissons pas Dieu a partir de sa propre nature (car cette nature est inconnaissable
et dépasse toute raison et toute intelligence). Mais ¢’est a partir de 1’ordre qui est en
tous les étres, ordre projeté par Dieu et comportant des images et des ressemblances
des modeles divins, qu’autant qu’il nous est possible, nous nous élevons sur la voie,
graduellement, vers ce qui est au-dela de tout, dans la négation et le dépassement de
tout, et dans la cause de tout.

Le deuxieme est de Basile le Macédonien, texte adressé a son
successeur *:

Tu es mon fils naturel, fils du roi terrestre, et tu obéis a mes paroles, mais tu t’appel-
leras fils du Roi céleste ayant la paternité par grace, puisque tu es un disciple du
Christ.

Le Patriarche confirme en un certain sens ’élection de 1” empereur. Sa
présence pendant le rituel du couronnement rappelle la présence de Dieu qui
est institué comme principe de I’élection et qui préside lui-méme au rituel du
couronnement. C’est Dieu qui impose son candidat, laissant aux hommes le
soin de procéder aux formalités de la promotion. Constantin Porphyrogénete
décrit cet acte en ces termes *':

Le patriarche fait la priére sur la couronne du souverain et, ayant achevé, le patriarche
en personne prend la couronne et la place sur la téte du souverain.

Et les acclamations des démes > expriment la méme chose **:

Gloire a Dieu qui a couronné votre téte ... Gloire a Dieu qui vous a fait empereur ...
Gloire a Dieu qui vous a ainsi glorifié ... Gloire a Dieu qui vous a montré une telle
bienveillance ... Or, que celui qui vous a couronné, un tel, empereur, de sa propre
main, vous garde dans la pourpre une multitude d’années.

' Les noms divins, 111, dans PG., 3, cols. 869-872.

0 Exhortationem capita sexaginta sex ad Leonem filium, dans P.G., 107, col. XLV.

*' Les livre des cérémonies (texte établi et traduit par Vogt Alb., tom. [+, Paris,
Edition Les Belles Lettres,1967), t. 11, livre [, ch. 47 (38), p. | et 4.

2 Partis de I"hippodrome qui jouaient un role important dans la vie politique by-
zantine. Certains historiens comprennent les demes comme une «opposition populaire»
vivante qui s’opposait a I’absolutisme impérial. Cependant, d’autres historiens notent
que I'activité principale des démes était d’ordre sportif et policier.

3 Cf. ConsTANTIN PORPHYROGENETE, Le livie des cérémonies, t. 11, livre 1, ch. 38,
p.195.



24 ZOE ANTONOPOULOU-TRECHLI

Apres son couronnement, [’empereur se trouve en ce qu’on appelle « I’état
de grace », considéré par Clément Rosset «non pas comme une ¢chappée de
I'ici vers I'ailleurs, mais au contraire comme une convergence quasi magique
de tout ailleurs vers 1’ici » ** En effet, il s’agit d’une duplication. L’empereur
€lu, loin d’étre privé de sa nature humaine, est investi des qualités surhumaines
qui le font se rapprocher de Dieu, celui qui lui a offert son office royal, de
telle sorte que cet empereur-la résume en sa personne toute la série infinie des
empereurs passés et futurs. A lui seul il assure la continuité, plongeant ses
racines dans le passé et ses espoirs dans I’avenir. Ou en d’autres termes: il
« apporte dans ses bagages la totalité de tout ce qui est, sera et a ét¢, dotant ainsi
chaque instant de la vie de toute la richesse de I’éternité » >>

Une certaine capacité spirituelle est attribuée a I’'empereur. L’Esprit «surgit»
dans le roi terrestre pour en faire un autre homme. Le souverain terrestre n’est
pas déja divin, il se trouve déifié pour une breve période, par I’effet de la grace,
alors que le roi céleste est Dieu par nature, €ternellement.

En effet, il s’agit d’une sorte de théurgie, ce qui signifie que la personne
royale dispose de capacités exceptionnelles grace a sa fonction. Son corps
naturel se transforme en corps politique, comme 1’a trés bien montré Ernst
Kantorowicz*. En termes politiques, cela signifie que le corps de I’empereur,
son corps individuel, devient multiple. Il s’agit effectivement d’une transfor-
mation ontologique, dont les signes visibles sont la couronne, le sceptre, etc.
L’empereur couronné dépasse son individualité et les signes de son pouvoir
désignent sa multiplicité et son augmentation. En outre, le corps naturel de
I’empereur, qui est mortel et sujet a toutes les infirmités qui surviennent par
nature ou par accident, dans la faiblesse et dans les déficiences, dans les
passions et la mort, se transforme en corps politique, dépourvu de toutes ces
raiblesses et détauts naturcls.

Dans le cas de I’empereur byzantin, 1l suffit de remplacer I'image étrange
des deux corps par le concept théologique des deux natures. L’empereur
devient ainsi, par la grace, un Christ. Il s’agit donc ici de I’aspect ontologique
de ’office royal, mais il y a aussi un aspect fonctionnel : le roi était le vicaire du
Christ sur terre. L'important n’est pas le pouvoir temporel du souverain, mais
bien son pouvoir sacré. Et ¢’est ainsi que toute résistance contre le souverain
est inutile et méme condamnée. L’empereur est étroitement lié a la divinité, fils
de Dieu et par conséquant lieutenant, représentant, envoy¢ par Dieu. Mais il est
aussi intégralement homme. Antonius Melissa ’exprime ainsi*’:

* Le reel et son double, Paris, Gallimard, 1984, p. 82-83.

* C. RosseT, Le réel et son double, p. 83.

* The Kings Two Bodies, Princeton, 1957 trad. fr. J.-Ph. Gﬁenct et N. Genet, Les
deux corps du roi. Essai sur la théologie politique au Moyen Age, Paris, Gallimard,
1989. 1l s’agit d’une analyse applicable surtout a la période de la monarchie de Tudor
en Angleterre, mais I’on peut aussi trouver des éléments de cette théorie dans la pensée
politique byzantine.

T De rege commodo et aequo, et de magistrate ac potestate, col. 1012.



LA PARENTE EN PALINDROME CHEZ L’EMPEREUR BYZANTIN 25

En ce qui concerne I’essence du corps, ’empereur est égal a tous les hommes, mais,
en ce qui concerne le pouvoir de son office, il est semblable a Dieu, puisqu’iln’y a
pas sur terre de pouvoir supérieur...Ainsi, s’il est honoré d’étre image divine, il est,
en méme temps, image terrestre. ...

Participant a la fois de I’humain et du divin, ’empereur est responsable de
’ordre et le garantit, étant donné, selon les paroles de Basile le Macédonien *,
que:

La sphére des affaires humaines n’a rien d’immobile, rien de certain et rien de
constant.

La fonction essentielle de I’empereur est, par conséquent, d’étre un lien
entre le surhumain et ’humain. Dans sa préface au Livre de Cérémonies,
Constantin Porphyrogénete écrit:

Le pouvoir impérial, s’exercant avec ordre et mesure, peut reproduire le mouvement
harmonieux que le Créateur donne a tout cet Univers et 'empire peut apparaitre a
nos sujets plus majestueux et, par-la méme, plus agréable et plus admirable.

L’empereur, fils de Dieu, garantit ainsi la continuit¢ de ['univers et
préétablit le monde pour son peuple, pour ses enfants. La pratique de la sphere
pré-politique, dans laquelle les nouveaux venus sont introduits par naissance
dans un monde déja institué, pénetre ainsi la vie politique. La royauté se
considéere ainsi comme I’institution la plus digne de refléter I’ordre divin et elle
ne peut étre reconnue que pour autant qu’elle puisse étre considérée comme
I’expression d’un principe qui seul lui confére son sens et sa légitimation.
Nicéphore Vlemmide dit*:

La royauté terrestre est faite a I'image et a la ressemblance de la royauté de Dieu.

C’est cette ressemblance qui prouve la parenté entre Dieu et ’empereur,
entre le géniteur et son descendant ou entre le modele et sa copie. 11 faut donc
que le souverain exerce ses vertus de telle facon que tous I'imitent comme
celui-ci imite son Pére divin.

Il n’y a aucune contestation, aucun jugement subjectif concernant la valeur
morale et les capacités de 'empereur. La rectitude de son comportement est
fondée sur I’approbation regue de la part de Dieu. Le prince idéal imite de
fagon idéale son Pére unique. Plus précisément, 1’office impérial est justifié,
sauvé et choisi au nom de Dieu et grice a sa relation familiale avec celui-ci.
Les qualités de Dieu-Pére deviennent les normes inébranlables, absolues, du
comportement de I’empereur byzantin et ¢’est ainsi que la parenté entre le Pere

¥ Exhortationem capita sexaginta sex ad Leonem filium, col. XL et aussi col. XLI.
¥ Les livre des cérémonies, t. 1, ch. 2.
3 Oratio qualem oporteat esse regem, dans P.G., 142, col. 613.



26 ZOE ANTONOPOULOU-TRECHLI

divin et I’empereur humain prend un caractere proprement politique. Basile le
Macédonien I’exprime ainsi?':

Tu dois te préparer de maniére a étre digne de régner sur la terre comme image du
roi céleste. Parce que seul celui qui peut exercer la vertu sera appelé image de Dieu
qui I’a placé sur le trone, sera aimé par ses sujets et sera dignement honoré comme
bienfaiteur commun de soi et de ses sujets.

L’empereur est ainsi 1’étre humain le plus proche de Dieu. Pour trouver un
principe qui pouvait Iégitimer le pouvoir, les chrétiens byzantins étaient guidés
par le modeéle de la paternité, c’est-a-dire par un domaine que ’on considére
comme appartenant a la sphere privée de la vie. Ainsi, le christianisme byzantin
a proposé une forme d’existence dans laquelle les affaires humaines devraient
étre écartées de la spheére strictement politique, pour se définir par une relation
personnelle d’homme a homme. D’autre part, par la méme, le domaine des
affaires privées s’élargit. Et quant a la parenté naturelle entre Dieu le Pére et
le Fils/Logos, elle peut se parfaire dans une relation établie par la grace divine.
P’élément qui porte la grace au méme degré que la porte la nature est ’amour,
comme le décrit le Pseudo-Denys *:

Par désir amoureux, qu’on parle de celui de Dieu, des anges, des intelligences, des
ames ou des natures, nous entendons une force d’unification et de connexion qui
porte les étres supérieurs a étendre leur providence sur les inférieurs, les égaux a
échanger entre eux, et ceux qui sont parmi les derniers a se tourner vers ceux qui ont
plus de force et sont au-dessus d’eux.

Le méme principe est applicable au domaine politique. La qualité divine et
paternelle de I’amour de Dieu a 1’égard de ses créatures se trouve aussi chez le
souverain terrestre :

C’est la philostorgie ** a I’égard de ses sujets qui caractérise la personne qui posséde
le pouvoir. Car ce n’est pas seulement donner naissance qui fait le pére mais c’est
aussi I’amour aprés la naissance. Et 5’1l faut de [’amour dans le cas de la nature, il en
faut beaucoup plus dans le cas de la grace,

comme le dit Antonius Melissa*.

Beauté, sagesse, prédisposition, piété, douceur, philanthropie sont les vertus
impériales. Le basileus doit également, a cause de son role d’intermédiaire
entre Dieu et ’homme, assurer a I’Eglise une protection sans faille et aider &
son épanouissement afin qu’elle assume pleinement son réle spirituel, et cela
griace aux responsabilités suprémes accordées au souverain par la Providence
divine.

Mais il faut aussi une éducation ascétique qui permette a I’empereur de se

L

' Exhortationem capita sexaginta sex ad Leonem filium, col. XXXII.

> Les noms divins, 1V, dans PG., 3, col. 713.

° Le mot signifie tendresse, affection.

* De rege commodo et aequo, et de magistrate ac potestate, cols. 1002-1004.

Lad
v

[



LA PARENTE EN PALINDROME CHEZ L EMPEREUR BYZANTIN 27

libérer de ses passions, car ¢’est en apprenant a les maitriser qu’il sera capable
de controler I'action de ses sujets. L'empereur légitime surpasse par son essence
humaine et désire la reproduction, dans le domaine de la politique, du régime
idéal, qui est particulierement libre de la politique elle-méme. Diminution de la
nécessité naturelle, prudence, justice et philanthropie : les qualités exigées pour
un souverain juste sont pareilles a celles exigées pour un ascéte. Le portrait de
I'empereur comme ['esquissent les «miroirs des princes», est tres proche du
portrait d’un autre pere, ’ascete, tel que la tradition byzantine nous le transmet.
D’ailleurs, le monachisme byzantin, consacré a la contemplation pure et a la
vision de Dieu, deux démarches qui aboutissent a la déification de I’homme, est
I’expression la plus élevée du systeme de la parenté.

Tous les deux, I'ascete et 'empereur, ont le méme intérét pour les autres
hommes et leur salut. L’origine politique de I’empereur et I’origine non
politique de I’ascete trouvent finalement leur point commun. En vérité, I’oubli
de la politique dans le monachisme est sa réactivation, mais a un autre niveau.
Cette idée d’un empereur-ascéte peut aussi nous conduire a une conception
¢thique de la politique, proche de celle que Platon avait faconnée. L’idéal de la
bonté joue a Byzance le méme réle que celui de la sagesse pratique (phronesis)
dans la doctrine de Platon et d’Aristote. Mais les idéaux de 1’ascétisme et de
la sainteté, en tant que critéres pour la direction des affaires publiques, font
également que I’éloignement des chrétiens de la vie politique se trouve partiel-
lement dépassé. Ce modele aboutit a I’idée d’un despotisme éclairé dans lequel
I’empereur doit veiller au bien de tous.

L’empereur, souverain a 1’égard de son peuple, est aussi serviteur, comme
tous les autres €tres humains, a 1’égard de Dieu, comme le dit I’empereur
Basile dans son «miroir». Basile insiste sur 1’origine humaine de I’empereur,
conformément a I’existence d’un despote divin unique. Les actes de [’empereur
sont controlés par les commandements de Dieu, c¢’est-a-dire par un code dont
'auteur n’est pas un homme, mais une source extérieure et supérieure au
pouvoir qui est le sien. De cette source, les souverains terrestres tirent leur
pouvoir et cette source peut aussi garantir leur légitimité.

L’empereur est aussi intimement lié¢ au peuple qu’il I’est & Dieu. Sur le
peuple rayonne partout I’influence royale, et du peuple vers le roi converge
tout ce qui est issu du royaume. Donc I’empereur doit répandre sa bonté sur
ses sujets. Il imite les vertus du Christ et c’est justement cette imitation qui
cultive en lui la beauté de son ame. Etant imitateur du Christ, I’empereur,
comme [’affirme Nicéphore Vlemmyde *, est aux yeux de son peuple regle et
exemple de tous les biens.

Et Basile le Macédonien exhorte son successeur *:

Deviens une bonne image pour tes sujets.

 Qratio qualem oporteat esse regem, col. 633.
% Exhortationem capita sexaginta sex ad Leonem filium, col. XXXIL.



28 ZOE ANTONOPOULOU-TRECHLI

L’empereur idéal peut étre imité par son peuple, comme le pére peut étre
imité par ses enfants.

4. Conclusion

En conclusion, on peut dire que I'image du roi vertueux, animé par |’esprit
d’humilité, est celle qui représente le modéle de ’homme le plus apte a
gouverner. Cette image correspond au systeme de la paternité, la ou ’homme
politique agit comme un pere a I’égard de ses enfants. Certes, la relation
parentale est une relation d’autorité, comme la définit Aristote. Le pére posséde
en permanence la qualité de la paternité et 1l possede donc le pouvoir sur son
fils, ce dernier étant toujours le sujet. Mais, dans le cadre d’une telle relation,
il y a la certitude que le pere agit sans cesse au profit de son descendant. Ainsi,
I’empereur s’appelle pere a la condition qu’il soit animé par des vertus comme
I’indulgence, la philanthropie, la modestie, la bénignité, la douceur, la socia-
bilité. Dans le passage suivant, attribué a Basile le Macédonien ¥/, le fait le plus
intéressant est que le pouvoir parental se considére trés au-dessus du pouvoir
impérial :

Sois indulgent a I’égard des coupables, philanthrope en ce qui concerne les

pénitences, modeste concernant ton attitude, bénin concernant tes paroles, doux et

sociable concernant ton caractere. Tout cela te rendra digne d’étre aimé par tes sujets
et te préparera a t’appeler pere plus que basileus.

Une derniére remarque s’impose: les controverses trinitaires qui, a partir
du I'V® siecle, furent placées au centre des réflexions concernant le statut et
le role de I’Eglise et qui furent, par conséquent, mises plus directement en
rapport avec la question politique, touchent aussi la fonction royale. Pendant la
premiére ¢tape de I’évolution de la pensée politique byzantine, jusqu’au concile
de Constantinople (381), c’est la question christologique qui domine dans les
controverses trinitaires. Il s’agit de la filiation entre le Pére et le Fils, associée
au scheme de la parenté, auquel nous avons déja fait référence. La deuxieme
¢tape commence au concile de Constantinople, qui consacre la divinité du
Saint-Esprit selon un rapport de procession, inspiré¢ du néoplatonisme hellé-
nique. Le modele de la hiérarchie du pouvoir tente, mais sans succes, du moins
a Byzance, de remplacer totalement le systéme de la parenté.

37 Exhortationem capita sexaginta sex ad Leonem filium, col. XXXVI. La méme
formulation, col. XLVIIL. Cf. aussi NicEPHORE VLEMMYDE, Baatdixos Avoordg, col.
664, concernant le roi Cyrus. Méme idée chez THeoDULI MAGISTRI, Oratio de regis offi-
ciis ad Andronicum Il Palaeologum, dans P.G., 145, col. 464.



	"Fils de Dieu, père des hommes" : la parenté en palindrome chez l'empereur byzantin

