
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 56 (2006)

Heft: 1

Artikel: Aristote, le rêve et l'éthique

Autor: Junod, Jérôme

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381714

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 138 (2006), P. 1-15

ARISTOTE, LE REVE ET L'ETHIQUE'

Jérôme Junod

Résumé

Au départ, un constat: la question de la «moralité» des rêves a été

délaissée par la philosophie, tandis qu'elle a largement inspiré la
littérature. Afin d'explorer la question, on recourt à Aristote, premier théoricien
naturaliste du rêve et analyste de la psychologie morale. Bien qu 'opposé à

une «lecture éthique» du rêve (il privilégie les facteurs somatiques), Aristote

fournit une échelle extrêmement fine de «demi-actions» (spontanées, désirées,

regrettées, etc.) de la veille. Ea traque d'une hypothétique «action onirique»
sera l'occasion d'un parcours tout au long de cette échelle éthique, et d'une
étude plus générale du «diagnostic moral» dans la perspective d'Aristote.

«Th'attempt and not the deed
Confounds us.»

Shakespeare, Macbeth, II, 2, 10-11

1. Le problème des poètes

Si le rêve a interpellé les philosophes tout au long de la tradition, c'est
d'abord pour sa dimension de réalité illusoire, comme mise en doute de notre

expérience éveillée'. Pourtant, le rêve a une autre dimension troublante, dont
la littérature s'est abondamment emparée, c'est sa moralité. Qui ne s'est jamais
réveillé étonné ou inquiet des expériences vécues en rêve? Deux questions
interviennent de manière récurrente :

a) les actions (surtout vicieuses) commises en rêve ont-elles une signification

pour la veille? S'agit-il, comme Pirandello le fait dire à l'un de ses

personnages, de «crimes innocents» ?2

* Cet article est tiré d'un mémoire de licence présenté en mai 2003 à l'Université de

Lausanne, sous le titre : Des crimes innocents - Rêve et éthique chez Aristote et Sigmund
Freud.

1 Cf. Carrique (P.). 2002 (cf. bibliographie).
2 L. Pirandello. On ne sait comment (Non si sa come), in : «Théâtre complet».

Paris, Gallimard, 1985, acte III, p. 1028.



2 JEROME JUNOD

b) y a-t-il une interprétation plus générale du rêve en rapport avec notre
éthique?3 On pense typiquement aux cauchemars qui frappent les criminels4,
contrastant avec le sommeil bienheureux des innocents5.

Ces deux questions, la tradition sérieuse a pour habitude de les évacuer

sans vraiment les discuter. Le rêve n'est que jeu insignifiant de l'esprit livré à

lui-même, et il n'y a pas lieu de le rapporter aux actions éveillées du rêveur.
La «morale du rêve» semble donc un apanage du poète, au même titre que les

fantômes, les philtres et autres enchantements. Pour examiner plus en détail
cette question, j'ai choisi de faire appel à Aristote, le premier penseur occidental
à avoir construit une théorie approfondie sur le rêve et sur l'éthique. Autant le

dire tout de suite : à titre personnel, Aristote est plutôt opposé à une «lecture

éthique» du rêve, et les spéculations sur la réalité du rêve l'ennuient6. Mais

voyons si ses réflexions justifient cette position de manière aussi assurée. Deux

passages des Ethiques en particulier traitent du rêve, qui s'avèrent ambigus :

Le sommeil est une inaction de l'âme et non un acte. C'est pourquoi, s'il existe
quelqu'autre partie de l'âme - par exemple la partie nutritive - sa vertu n'est pas
une vertu de la partie totale, pas plus que ne l'est celle du corps : en effet, pendant le

sommeil, la partie nutritive s'applique davantage tandis que les parties sensitive et

appetitive sont imparfaites dans le sommeil. Par ailleurs, selon qu'elles participent
en quelque façon du mouvement, les imaginations (phantasiai) des honnêtes gens
sont supérieures pourvu qu'ils ne souffrent pas de maladie ou qu'ils ne soient pas
mutilés.» (Ethique à Eliderne II, 1, 1219 b21-26, trad. V Décarie)

Plus troublant encore, ce passage de l'Ethique à Nicomaque :

C'est dans le sommeil que [la] partie [irrationnelle] de l'âme, autrement dit cette
potentialité (dunamis), semble avoir son maximum d'activité, alors qu'au contraire
l'homme bon et l'homme vicieux ne se distinguent en rien pendant leur sommeil.
[...] Cela résulte tout naturellement de ce fait que le sommeil est pour l'âme une

suspension de cette activité par où se caractérise l'âme vertueuse ou perverse, sauf à

admettre que. dans une faible mesure (kata mlkron), certaines impressions parviennent

à la conscience, et qu'ainsi les rêves (phantasmata) des gens de bien sont
meilleurs que ceux du premier venu.» (Éthique à Nicomaque I, 13, 1102 b4-ll, trad.
J. Tricot)

1 Je ne fais pas ici de distinction particulière entre «éthique» et «morale». Toutes
deux se comprennent comme «caractère moral», si l'on ose ce pléonasme étymologique,
sans se soucier de savoir si les convictions du sujet lui appartiennent en propre ou si elles
sont le produit d'un conditionnement social.

4 Cf. par exemple Eschyle. Euménides. v. 131-132, en contraste avec Agamemnon,
V.275 ; W. Shakespeare, Macbeth, II, 2, 33-38 et III, 2, 20-21. Richard 111, V, 5, 71-130,
F. M. Dostoïevski, Crime et châtiment, I. V, mais aussi Schiller, Huysmans. Calderón,
Gautier, Maeterlinck etc.

5 Cf. par exemple W. Shakespeare. Julius Caesar, IL 1. 229-232 ou Hamlet. III. 1,

66-70 sq.
6 Cf. Métaphysique, G, V, 1010 b3-ll, passage au demeurant mystérieux selon

Gallop. 1996 (1991 '), Introduction, 4, p.16-17.



ARISTOTE, LE RÊVE ET L'ÉTHIQUE 3

Bien sûr, en tant que tel, le dormeur n'est pas (éthiquement) plus actif
qu'une souche7. En tant que rêveur, c'est-à-dire sujet dans un monde virtuel.
il n'est toutefois pas certain que ses facultés éthiques soient totalement hors
service. C'est ce que nous allons explorer maintenant, en abordant d'abord la
théorie du rêve, puis les traités éthiques8.

2. La théorie du rêve

Aristote est le premier à échafauder une théorie purement naturaliste du
rêve. Dans les Petits traités d'histoire naturelle, il décrit celui-ci comme une
«résonance» désordonnée d'impressions de la veille dans notre perception,
tandis que notre «sens commun» (koinè aisthèsis), notre faculté à mettre en
relation les perceptions de divers ordres, est déconnectée. D'où la définition
suivante :

L'image qui provient du mouvement des impressions sensibles, lorsqu'on est en
train de dormir et en tant que l'on dort, voilà ce qu'est le rêve.» (Des rêves, 426
a30-31)

Ce rêve naturel, dénué de toute dimension extra-corporelle, est dénué de

valeur divinatoire. En revanche, il permet éventuellement de diagnostiquer des

troubles physiologiques. L'éthique semble donc totalement absente du rêve,

qui relève de réactions organiques9.
Mais ce n'est encore ici qu'une description «externe». Observons plus en

détail deux points. D'abord, de quelle nature est la phantasia, la faculté qui
engendre les rêves Et ensuite, voyons si vraiment le rêveur est aussi passif que
cette description veut bien le laisser croire.

3. La phantasia onirique

Il est une phrase qui illustre bien le travail de la phantasia dans le rêve,
c'est celle que Georg Büchner fait prononcer à Camille Desmoulins, évoquant
de sa cellule son épouse inatteignable : «Lucile, tes baisers se font phantasmes

(«phantasient») sur mes lèvres, chaque baiser devient un rêve, mes yeux se

7 Cf. ££I, 2, 1214b20-21;£ÊII, 1, 1219 a24-25; ENI, 3, 1095 b33-34.
s Ce faisant, je laisse de côté la question philologique d'une éventuelle évolution

d'Aristote entre la période des Éthiques et sa période hylémorphiste. Quant à l'unité des

deux Éthiques, je suis l'avis de R.-A. Gauthier: «c'est la même morale qu'ici et là nous
retrouverons.» (Gauthier [R.-A.], 1973 [19581], 1. p. 19).

9 L. Marti'nez-Gambra (2002, p. 240-241) cite un article de E. Suarez de la Torre,
selon lequel «Aristote cherchait à donner une explication objective du rêve, de façon à

chercher l'exemption morale de l'individu pendant le rêve».



4 JEROME JUNOD

ferment et l'enferment à double tour.» 10 La phantasia aristotélicienne,
«imagination» ou «représentation», ne met pas tous les commentateurs d'accord".
La phantasia onirique est la «caisse de résonance» où se projettent les images
(phantasmataj oniriques. Selon Lucìa Martinez-Gambra, elle serait la branche

passive, sensitive (aisthétikè). commune à l'homme et à l'animal, d'une
faculté plus générale capable d'activité, de calcul et de délibération, propre
à l'homme12. Malcolm Schofield pour sa part voit en la phantasia onirique
une variante anormale, imparfaite, de la phantasia l3. Dans un cas comme dans

l'autre, le rêveur se voit privé de l'usage de ses facultés supérieures, notamment

morales, et incapable d'un acte véritable. Est-ce à dire alors que le rêveur,

dépourvu de ses facultés supérieures, est en état de régression animale, voire

végétale? Lorsque nous rêvons, ne serions-nous plus des êtres humains qu'en
puissance?14

Le sommeil est certes identifié à un non-exercice de l'âme" ou assimilé
à la folie ou a l'ébriété16 ; cette lecture est donc très tentante. Toutefois, elle
se heurte à plusieurs écueils. Premièrement, on ne peut dire que les personnes
ivres ou folles n'exercent pas du tout leurs facultés intellectuelles et morales.

Deuxièmement, Aristote dit lui-même que l'âme n'est pas entièrement inactive
lors du sommeil ; l'âme végétative par exemple y est particulièrement active17.

L'âme sensitive elle-même, malgré sa prétendue absence de sens commun,
relaie des perceptions dans la phantasia. On peut également imaginer alors que
l'âme intellective, bien que partiellement inactive, ne soit pas réduite à néant,
mais soit, «dans une faible mesure», à l'œuvre. Et l'expérience quotidienne
montre bien que les rêves contiennent des jugements, ou même des opérations
mathématiques. De plus, les rêves sont plus que des empilements de sensations,

nous leur donnons un sens même si celui-ci nous échappe. La possibilité
de «confondre» un rêve avec la réalité suppose bien une structure commune
dans l'esprit du sujet. Sans quoi voilà beau temps que l'on aurait pu attribuer au

10 «Uucile, deine Küsse phantasieren auf meine Lippen, jeder Kuss wird ein Traum,
meine Augen sinken und schließen ihn fest ein.», G. Büchner, Dantons Tod. IV, 3.

" Cf. M. Schofield, in : J. Barnes, 1977, p. 253 et 256, et surtout R. Lefebvre, «La
crise de la phantasia: originalité des interprétations, originalité d'Aristote», in: Lories,
Rizzerio (éds), 2003, p. 31-46.

12 Elle d'appuie sur DA III (cf. Martìnez-Gambra [L.], 111.2.2, p. 223-230; sur les

nombreux problèmes que pose la phantasia bouleutikè - en quoi est-elle une phantasia
et comment se distingue-t-elle de la bouleusis -, je renvoie à l'excellent article de

M.Canto-Sperber. «Le rôle de l'imagination dans la philosophie aristotélicienne de

l'action», in: Romerer Dherbey (éd.), 1996, p.441-462).
13 Schofield (M.), in Barnes (éd.), 1977, p. 270-271.
14 Grand lecteur d'Aristote, Thomas d'Aquin absout le rêveur de ses rêves: «id

quod accidit in somnio. non imputatur homini : quia non habet usum rationis.» (Summa
Theologiae, I. q. 94, art. 4, ad 4).

15 Cf. DAII,412a25-27.
16 Cf. EN VII. 5, 1147 al3-14.
17 Comme cité plus haut (EE IL 1, 1219 Ò21-26).



ARISTOTE. LE REVE ET L'ETHIQUE 5

rêve, comme signe distinctif, l'absence de sentiment moral ; hypothèse que je
n'ai trouvée nulle part18. La phantasia onirique, toute insuffisante qu'elle soit,
reste profondément humaine, et le rêveur avec elle.

Avant d'envisager une éventuelle activité du rêveur, revenons à laphantasia
onirique. En tant que lieu d'apparition des sensations du rêve, générées
aléatoirement, elle est une faculté neutre. Mais dans la mesure où elle est la faculté de

mise en relation ou d'interprétation de ces sensations en un tout (plus ou moins)
cohérent, comme lorsqu'on tente de reconnaître des formes dans des nuages19,

alors le caractère du rêveur peut s'y refléter, comme dans toute interprétation
de sensations: «[...] le lâche, par exemple, éprouve de la peur et l'amant de

l'amour, de sorte qu'ils croient voir, à partir d'une légère ressemblance, l'un
ses ennemis, l'autre l'objet de son amour. Et ces impressions se fondent sur
une ressemblance d'autant plus légère que la passion est plus intense.» (De Ins.

2, 460 b5-9) Selon qu'on accorde plus ou moins d'importance à cette fonction
interprétative, le rêve pourra revêtir une dimension éminemment morale, parce

que le caractère du rêveur concourt à sa formation.
Voilà ce que nous pouvons tirer de la théorie du rêve en termes de «diagnostic

moral». Le passage suivant, dont l'authenticité est discutée, le résume assez

bien :

Les meilleurs font les meilleurs rêves, pour la raison qu'en état de veille ils pensent
aux choses les meilleures, tandis que ceux qui sont les plus mauvais par l'esprit ou

par le corps font de plus mauvais rêves. Car la disposition du corps joue également
un rôle déterminant dans ce que l'on se représente dans les rêves. Quand on est
malade, les productions de la pensée sont mauvaises, et de plus, par suite du trouble
qui se produit dans le corps, l'âme ne peut être calme. (Problème XXX, 14, 957
a25-3221)20

4. Psychologie de l'action

Pour franchir l'étape suivante, nous devons postuler, avec les écrivains et
les poètes, que le rêveur est capable d'action au sein du rêve21. Mais pour rester
fidèles à Aristote. nous devons admettre que l'âme du rêveur n'est pas en pleine
possession de ses moyens; elle n'est donc pas pleinement capable d'action,

18 Sigmund Freud, qui a passé en revue un nombre conséquent de rêves, parle des
ethische Gefühle dans la partie I. F. de sa Traumdeutung.

19 Les images oniriques «prennent [...] des traits de ressemblance, comme dans les

nuages, les 'formes' que l'on compare à des hommes puis à des centaures, au gré de leurs
soudaines modifications.» (De Ins. 3, 461 b 19-21, trad. P.-M. Mord).

20 Cité par Martinez-Gambra (L.), p. 241. Pour l'authenticité des Problèmes, cf.
III.3.3 p. 259-261.

21 L'exemple d'Aristote dans Métaphysique. T. V. 1010 b3-U, seul exemple
d'«action onirique», donne à voir un rêveur qui peut au moins avoir la volonté de se

rendre à l'Odèon; mais les exemples que l'on trouve chez son maître Platon, comme
l'inceste avec la mère (cf. Resp.. IX. 571 a-d). me font dire qu'il devait admettre la
possibilité de telles «actions» oniriques.



6 JEROME JUNOD

mais seulement «dans une faible mesure». Il va donc s'agir maintenant d'anato-
miser l'action morale chez Aristote afin de voir si les actions «incomplètes» du

rêve sont susceptibles d'être soumises à un jugement éthique, et le cas échéant
à quelles conditions. Car ce sont bien les actions oniriques qui suscitent le plus
d'interrogations quant à la nature morale du rêve.

Dans les Ethiques, Aristote divise l'âme en deux parts22, l'une rationnelle,
l'autre irrationnelle, qui comprend les désirs. Souvent ces deux parties sont

en lutte, mais l'habitude peut soumettre la sphère appetitive aux impératifs de

la raison23, d'où une parenté entre habitude (ethos) et caractère (ethos)24. La
vertu n'est pas l'affaire d'un instant, mais l'accomplissement d'un processus
constant, forgé dans une continuité d'actes.

Dans la psychologie de l'action, Aristote distingue trois éléments25:

- le pathos, le «sentiment» éprouvé (joie, peur, jalousie)

- la dunamis, la «faculté» à éprouver un pathos

- la hexis, la «disposition» à agir par rapport à nos sentiments

Ainsi, il est possible d'éprouver un pathos de peur (plus ou moins facilement

selon sa dunamis propre), mais c'est la hexis qui détermine si l'on prendra
la fuite. L'acte est ergon, «fonction» ou «œuvre» de la hexis. 11 est la pierre de

touche de la vertu26. Sans acte effectif, pas de vertu véritable.
Les vertus quant à elles sont distinguées en deux classes, les «dianoétiques»

qui renvoient à la partie rationnelle, et les vertus «éthiques», de caractère, qui
témoignent de l'adéquation des désirs et des passions, irrationnels, avec les

visées de la raison (tempérance, courage, etc.)27. L'essentiel est pour le moment
de relever que pour Aristote, si la vertu est d'abord affaire d'actes, ceux-ci
s'enracinent profondément dans le caractère du sujet, ce ne sont pas des phénomènes

hors-sol. Aussi, l'acte plein, dont il est douteux qu'il existe au sein du

rêve, n'est-il pas le seul révélateur du caractère moral du sujet.

5. L'action délibérée

Si l'acte est le révélateur de la vertu, toutes nos actions ne sont toutefois pas
de même nature. Pour Aristote, l'élément déterminant par excellence une action
morale, c'est la prohairésis (traduite par «choix», «intention» ou «décision»)28.
Celle-ci marque la participation de l'esprit à l'action, et la connaissance des

conditions de celle-ci. Même s'il faut encore des facteurs extérieurs (moyens

Cf. par exemple EN I, 13. 1102 a29.
Cf. EN, I, 13. 1102 b33.
Cf. E£II.2, 1220a38-bl etE/VII. 1. 1103 al4-17.
Cf. HVII.4et£EII, 2.

Cf.££II, 1. 1219 bl 1.

Cf.££, II, 1 1220a5-13.
Cf. EN m, 4, 1112 a3.



ARISTOTE. LE RÊVE ET L'ÉTHIQUE 7

matériels par exemple) pour que l'action soit réalisée, la prohairésis est le
facteur déterminant de la qualité morale de celle-ci.

La prohairésis est propre à l'être humain adulte29. Elle marque la possibilité
d'agir autrement. Les actions pulsionnelles ou commises par erreur (comme le

meurtre de Laïos par Œdipe) ne sont pas de son domaine. Mais la prohairésis,
fondée sur une délibération (bouleusis), est aussi enracinée dans le caractère de

l'agent30, en relation avec le désir, puisqu'elle est définie comme une orexis ton

eph 'autôi bouleutikè, un «désir délibératif des choses qui dépendent de nous»3I.

Laprohairesis est une délibération sur un «souhait» (boulêsis) ; la délibération,

portant sur les moyens de réaliser ce souhait, engendre le désir déclenchant
l'action. Même dans les actions réfléchies, la sphère «irrationnelle» des désirs
est enjeu.

Y a-t-il des prohaireseis en rêve Pour Aristote, assurément non. La
littérature nous donne des exemples de rêves où le rêveur est face à un dilemme,
montre des hésitations avant d'«agir»32. Mais l'expérience nous montre que
si de tels rêves existent, ils sont fort rares. La plupart des actions accomplies
en rêve le sont en dehors de toute délibération. Est-ce à dire qu'elles sont
amorales? On ne saurait le conclure immédiatement, car lors de la veille aussi,

nous accomplissons quantité d'actes de manière automatique, sans pour autant

qu'ils soient privés de qualification morale. Certaines actions, comme l'acte

courageux ou tempérant, sont vertueuses en cela même qu'elles n'ont pas
besoin de délibération, qu'elles sont accomplies spontanément. Il nous faut
donc chercher ce qu'Aristote dit de ces «demi-actions», et voir si elles ont des

équivalents en rêve. Deux points vont nous intéresser. Tout d'abord, le rôle du
désir et du plaisir dans la détermination du caractère moral. Ensuite, les actes
volontaires commis sans délibération.

6. La moralité du désir et du plaisir

Pour Aristote. la vertu ne se traduit pas que dans l'action bonne, mais également

dans le désir que le sujet a de la faire et dans le plaisir qu'elle lui procure.
Ce désir et ce plaisir ne sont pas aléatoirement répartis entre les hommes ; le

désir vertueux n'est pas un quelconque appétit (epithumia) mais c'est la tâche
de l'éducation de l'orienter dans le sens de la vertu. Car chaque prohairésis
cultive le caractère dans un sens vertueux ou vicieux, elle déploie ses effets
au-delà du moment de son exécution.

La «réponse émotionnelle» aux situations et aux actes (que nous avons
définie plus haut comme dunamis à éprouver des pathè) est donc un critère de

Cf. ££ 1226 b22-23 et VII, 6. 1240 b34.
Cf. EN, II, 3, 1105a28-34.
Cf. ££, II, 10, 1226 b 17.

Cf. par exemple A. Schnttzler, Traumnovelle, chap. 5.



8 JEROME JUNOD

moralité33. Sensation, plaisir et désir forment un tout, d'autant plus fortement
lié que chez Aristote pathos peut aussi avoir le sens d'appétit34. Il y a donc une
causalité réciproque en deux étapes entre prohairésis, orexis et hèdonè^. Le
juste choix habitue le désir à trouver du plaisir dans les actions justes, et une
fois ce but atteint, le plaisir juste engendre naturellement un désir juste qui ne
fera que faciliter le bon choix. Il en va bien sûr de même des peines.

Appliqué au rêve, cela signifierait que même si nous ne sommes pas
maîtres du scénario onirique, notre attitude vis-à-vis de celui-ci pourrait être

un indicateur intéressant. A moins de supposer que nos affinités morales soient
fondamentalement modifiées lors du rêve, hypothèse qui n'a rien d'anodin,
mais dont rien chez Aristote ne laisse l'indice36. Si la phantasia bouleverse

nos sensations, elle n'est pas supposée agir sur les désirs, et si c'est la partie
irrationnelle et pulsionnelle de l'âme qui s'exprime en rêve, cette partie est

toujours bien nôtre, et non pas différente. On peut donc postuler que, dans une
certaine mesure, la réaction face au scénario onirique est un sèmeion. un «signe
distinctif»37 de notre moralité.

Voyons à présent ce que peuvent être pour Aristote des actions non délibérées,

mais tout de même «volontaires», donc soumises à un jugement moral.

7. L'acte volontaire spontané

La prohairésis n'est pas le facteur déterminant de l'acte volontaire, hekou-
sion. Il existe des cas d'actions volontaires non-délibérées. Ce sont elles que
nous allons débusquer à présent. L'acte éthique est nécessairement volontaire38

; il se distingue de l'action forcée ou nécessaire. Est volontaire l'acte

que l'agent peut ne pas faire; forcé ou ignorant, l'agent ne peut être tenu pour
véritablement responsable de son acte39. L'acte volontaire suppose la connaissance

des conditions d'action et une forme d'acceptation de la part de l'agent.
Dans ce cadre, qu'en est-il de l'acte spontané, non délibéré?40 S'il n'est pas

33 Cf. Broadie(S.), 1991, II. 5, p. 75. Cf. également L. A. Kosman. «Being Properly
Affected: Virtues and Feelings in Aristotle's Ethics», in Oksenberg-Rorty (A.) (éd.),
1980, p. 103-116 (ainsi que dans Sherman [éd.], 1999. p. 261-276), II. p. 105.

34 Cf. Broadie, V, 6, p. 303.
35 Cf. ENX. 5, 1175 b28.
36 De même que pour 1'ivresse, Aristote ne conçoit par le rêve comme un état «différent»,

mais comme un état partiel, marqué par le manque.
37 Cf. EN II, 2, 1104b4.
,s Cf. ££II, 11, 1228 a9-10 et IL 6 1223 a20.
39 Sur la nuance entre akôn et ouk hekôn, cf. Broadie (S.), 1991. chap. Ill, en

particulier p. 138-142.
40 Une position extrême est celle de D. J. Furley («Aristotle on the Voluntary»,

in: Barnes, 1977), qui dénie toute forme de «libre choix» à l'agent. Dès lors, il n'y a

plus de réelle différence entre action spontanée et action délibérée, et le facteur éthique
déterminant est plus l'«état d'esprit» de l'agent que l'action elle-même, produit presque
automatique de causes antérieures. Ce qui importe pour nous, c'est que l'action volontaire

ne se confond pas avec l'action libre.



ARISTOTE, LE REVE ET L'ETHIQUE 9

question de donner un statut éthique à la digestion ou à la circulation sanguine,
Aristote dit bien que le caractère d'un homme ne se définit pas par ses seules

actions délibérées41.

Une action peut être spontanée sans être automatique ou nécessaire: tel

mouvement de frayeur «instinctif» peut être réprimé une prochaine fois s'il
s'est avéré inapproprié à la situation42. Le passage le plus complet sur notre

sujet est le chapitre II, 7 de l'Éthique à Eliderne. Aristote passe en revue trois
formes du désir (orexis) : le souhait (boulêsis), l'emportement (thumos) et l'appétit

(epithumid). Le premier est incapable à lui seul d'engendrer un acte, alors

que l'emportement et l'appétit le permettent. Mais une action non-désirée, qui
s'oppose aux «convictions» profondes du sujet, à sa boulêsis, n'est pas une
vraie action volontaire. Si l'action impulsive est contraire à la boulêsis, elle se

marque par un remords immédiat (hekôn marque ce qui se fait volontairement,
mais aussi «de bon cœur»).

Le passage suivant reprend à la fois les notions A'orexis, prohairésis et

boulêsis dans leur rapport au volontaire. Voyons cela en détail :

Le volontaire (hekousion) n'est pas l'action conforme au désir (orexis) pas plus
que l'involontaire (akousion) n'est l'action contraire au désir. Que le volontaire et
l'involontaire ne soient pas non plus d'agir en conformité avec le choix délibéré
(prohairésis),.en voici la preuve. En effet il a été démontré que l'acte conforme au

vœu (boulêsis) n'est pas involontaire, mais plutôt que tout ce qu'on souhaite est
aussi volontaire (en fait il est possible que, même sans les souhaiter on pose des actes
volontaires (hekonta), c'est seulement ce qu'on a démontré) ; or on fait beaucoup de

choses soudainement (exaiphnès), en les souhaitant, mais aucune soudainement, de

propos délibéré. [...] Il reste [par élimination] que le volontaire consiste dans un

agir qu'accompagne une pensée (leipetai en toi dianooumenon pas prattein einai to
hekousion).» (Éthique à Eliderne, II, 8, 1223 b36-1224 a8, trad, V Décarie)

Je reprends les arguments :

- «le volontaire n'est pas l'action conforme au désir» : si l'action volontaire
était toute action conforme au désir, toute action spontanée (conforme au

désir-appétit ou au désir-emportement) serait volontaire, même si elle heurtait

notre désir-souhait, boulêsis.

- «le volontaire n'est pas d'agir en conformité avec le choix délibéré»: si

c'était le cas, il n'y aurait pas d'action volontaire spontanée.

- «tout ce qu'on souhaite est aussi volontaire»: une action spontanée
conforme à la boulêsis est volontaire, de même qu'une prohairésis qui suit

la boulêsis.

- «même sans les souhaiter on pose des actes volontaires» : la boulêsis n'a

pas besoin d'être «activement» présente lors de l'action (dans l'acte spontané

elle se révèle après coup).

41 Cf. ENIII, 3 1111 bl-2.
42 Lucrèce a insisté sur la présence de la liberté même dans les actions impulsives,

cf. De rerum natura. II, 277-280.



10 JEROME JUNOD

- r«agir qu'accompagne une pensée» est une notion peu claire. Elle semble

rappeler l'élément cognitif de l'action volontaire43. Ainsi, écraser une fourmi
en s'asseyant dans l'herbe n'est pas une action volontaire: on ne pense pas à

la fourmi puisqu'on ignore son existence. Concernant les actes spontanés, cela

veut dire que l'agent est au courant des conditions de son action ; Œdipe ignore
que c'est son père qu'il frappe, ce qui exclut son parricide, spontané, d'être dit
volontaire ; il aurait pu éviter son acte s'il en avait connu les conditions réelles.
L'élément de connaissance n'est jamais separable de l'action morale chez

Aristote; même les actions spontanées tiennent compte d'un certain nombre
de facteurs. C'est pourquoi on peut tout de même tenir compte de la possibilité
du refus : la personne la plus impulsive doit être capable, sinon de retenir, du
moins de doser son action.

Essayons une reconstruction systématique :

1. Tout acte suppose une orexis pour être commis.
1.1 L'orexis se distingue en boulêsis, epithumia et thumos.
1.1.1 La boulêsis seule est insuffisante à produire un acte.
1.1.2 L'epithumia et le thumos peuvent par contre produire un acte.
2. Les actes volontaires se divisent en actes choisis et en actes spon¬

tanés.

2.1 Les actes choisis sont actes d'une orexis engendrée par une
boiileitsis.

2.2 Les actes spontanés sont actes d'une orexis non-délibérée.
2.2.1 Les actes spontanés sont causés par un thumos ou une epithumia.
2.2.2 Les actes causés par un thumos ou une epithumia ne sont pas tous

volontaires ; s'ils sont contraires à la boulêsis, ils sont involontaires.
3. Les actes volontaires sont accomplis en connaissance de cause.

Conclusion: Les actes spontanés volontaires sont des actes de thumos ou
à'epithumia, conformes à la boulêsis, accomplis en connaissance de cause,
mais sans délibération44.

Prises comme actions volontaires spontanées, les actions oniriques seraient
dans tous les cas révélatrices d'un désir; la présence ou non du remords consécutif

à l'action indiquerait si l'action désirée est conforme aux convictions, à

la boulêsis. du sujet43.

43 Cf. ££11.9, 1225b8-ll.
44 Cf. EN, III, 4. 1111 b9.
43 Suivant S. Klimis (Archéologie du sujet tragique. Paris, Kimé, 2003. p. 38),

thumos et epithumia se rapportent, chez Platon, au bon et au mauvais cheval de l'attelage

représentant l'âme, décrits dans le Phèdre (246 a-d 253 c-254d; au demeurant, le

dialogue ne mentionne jamais le terme thumos). Si l'on admet cette équivalence et que
l'on lui suppose une répercussion chez Aristote, on peut être tenté de dire que les actes
spontanés accomplis sous le coup du thumos correspondent aux «appétits domestiqués»
par la raison et ceux qui sont accomplis sous le coup de Y epithumia aux appétits irrationnels.

Cela aurait le mérite de simplifier notre lecture, mais je ne dispose pas d'éléments
internes à Aristote pour étayer cette hypothèse.



ARISTOTE. LE REVE ET L'ETHIQUE 11

Pour ce qui est de la «connaissance de cause», Aristote distingue trois
degrés de responsabilité dans l'action volontaire, qui déterminent trois (ou
quatre) niveaux de fautes46:

- hamartèma («faute») : l'agent se trompe, il ne connaît pas les conditions
véritables de son action

- atukhema («méprise») : l'action dépasse les attentes de l'agent, qui a agi
sans méchanceté

- adikèma («acte injuste») : l'acte est fait en pleine connaissance, mais par
exemple sous le coup de la colère

Si l'acte injuste est commis de façon délibérée, alors le sujet est pleinement
injuste et méchant.

Où se situe l'acte injuste onirique? Il est possible d'imaginer que le rêve
modifie les conditions de l'acte au point d'en modifier l'évaluation éthique (le
meurtre d'un ami peut être par exemple présenté en légitime défense).
Néanmoins, si l'on peut imaginer des cas de hamartèma onirique, souvent les actions

injustes le paraissent au sein même du rêve, au moment même où elles sont
commises. Bien plutôt, on peut avoir le sentiment de suivre une epithumia avec
moins de résistance que lors de la veille, même si lors de l'éveil la conscience

repousse cet abandon momentané. L'acte ne serait dès lors révélateur que de

l'appétit qui l'a engendré.
Bien sûr, pour éprouver du remords suite à un rêve, il faut se sentir concerné

par lui. Le véritable positiviste doit être immunisé contre ce genre de considérations.

Mais les rêveurs de la littérature le sont rarement, ou tentent en vain de

l'être pour dissiper leurs craintes47. Suivons-les donc, ces héros si proches de

nous. Admettons que le sujet du rêve n'est pas déconnecté de celui de la veille,
même s'il n'est pas identique dans ses facultés. L'action onirique, prise comme
action spontanée, met à jour des désirs qui conditionnent également le sujet
éthique de la veille. C'est ce que le dramaturge autrichien Franz Grillparzer a

exprimé au terme de sa grande pièce onirique par le terme de Wunsch :

Mais ne l'oublie pas, les rêves,
Ils ne créent pas les désirs.
Ils ne font qu'éveiller ceux déjà présents...48

8. L'incontinence

Pour aller plus loin encore, il faut admettre l'hypothèse que nous agissons
parfois mal en rêve en connaissance de cause, sans forcément délibérer, mais

sans que l'on puisse non plus dire que l'action est à proprement parler impulsive

et soudaine.

46 Cf. EN. V. 10. 1135 b8-25.
47 Cf. par exemple F. Schiller. Die Räuber, V. 1 ou Tristan L'Hermite, Marianne I, 3.
4< «Doch vergiß es nicht, die Träume / Sie erschaffen nicht die Wünsche / Die

\orhandnen wecken sie...» (Der Traum ein Leben. IV. 2697-2699).



12 JEROME JUNOD

Après nous être occupés de la vertu dans le caractère, revenons aux actions
oniriques, et à un exemple classique de rêve immoral, le rêve adultérin. Le
rêveur peut le commettre tout en étant conscient d'enfreindre ses principes,
ses convictions. C'est une situation qui peut également survenir lors de la
veille, et Aristote l'appelle akrasia, traduit par «incontinence» ou «intempérance».

Comme souvent, l'interprétation du terme suscite de vifs débats parmi
les commentateurs49, mais il est tout de même possible d'en tirer un portrait
général pour l'appliquer au rêve.

L'akrasia, dont la goinfrerie et l'adultère constituent deux exemples
typiques, marque un agent qui sait qu'il agit en enfreignant une règle; il «fait ce

qu'il ne souhaite pas»10. Aristote refuse de considérer cette action comme une
prohairésis^1. mais dans la mesure où elle fait appel à des jugements, Yakrasia
est propre à l'homme52. L'akrasia est une disposition à céder trop facilement
aux sollicitations d'un désir, d'une epithumia, une faiblesse de la hexis. Elle
se marque par un remords suivant l'action fautive, puisque le sujet reconnaît
la règle qu'il enfreint (sans quoi il serait akolastos. licencieux). L'agent trouve
un subterfuge pour éviter momentanément de se soumettre à la règle, conçue
comme la prémisse majeure d'un syllogisme53.

Le rêve est-il un terrain privilégié pour l'akrasia? Aristote le dit en tout
cas de l'ivresse, dont on sait qu'elle n'est pas sans lien avec le rêve54. Dans
l'ivresse, le sujet peut «avoir la science et ne pas l'avoir» (un ivrogne peut
citer Empedocle sans comprendre ce qu'il dit); de même, il pourrait perdre
«la science de penser juste» et tomber plus facilement dans les erreurs de

pensée propres à l'akrasia. Si l'on admet la parenté du rêve et de l'ivresse sur
le plan moral, on peut présenter les actions oniriques immorales comme des

cas d'akrasia. En terme de «diagnostic», le rêve constituerait une circonstance
atténuante, car personne n'est coupable de rêver. Mais il n'en reste pas moins

que Y epithumia révélée par le rêve est une epithumia réelle du rêveur. Dans
cette optique, si le rêve ne révèle qu'une hexis affaiblie du rêveur, il témoigne
au moins de ses appétits.

Reste un problème: que sont alors les rêves vertueux? Si l'on prend le
rêve comme akrasia, il faut admettre qu'on y voit à l'œuvre une epithumia
vertueuse (un appétit suffisamment domestiqué par la raison pour être devenu
véritablement conforme à elle). Ou alors, si l'on estime que l'action onirique
vertueuse se fait par l'observance consciente d'une règle, il faut admettre qu'il
s'agirait du seul cas de prohairésis onirique55. Ces cas sont rares bien sûr, mais
les actions morales ne le sont-elles pas non plus dans la veille?

49 Cf. par exemple Hardie. 1968/1991. chap. XIII, p. 258-293, pour s'en
convaincre.

50 Cf. ££II, 7, 1223 b6-7.
51 Cf. EN m, 4, 1111 bl3-14.
52 Cf. EN VII, 5, 1147 b3-5.
53 Cf. EN VD, 5, 1147 al-7.
34 Cf. EN VII, 5, 1147al3-18.
55 Cf. EN III, 4. 1111 bl3-14



ARISTOTE. LE RÊVE ET L'ÉTHIQUE 13

9. Conclusion

Au terme de cette investigation, que pouvons-nous dire des aspects moraux
du rêve? Reprenons les points saillants de notre itinéraire:
1. Du point de vue de la théorie aristotélicienne du rêve, de type mécaniste,

celui-ci n'est qu'une émanation plus ou moins chaotique, interne à nous-
mêmes, un reste d'impressions diurnes répercutées au hasard, avec plus
ou moins de clarté selon notre état intérieur. A ce stade, Aristote n'a pas
totalement exclu l'idée que le caractère (y compris moral) d'un individu
puisse avoir une influence sur ses rêves.

2. Par ailleurs, la formation des rêves est largement tributaire d'une faculté, la

phantasia, elle aussi susceptible d'être influencée par notre moralité dans

l'interprétation des résidus sensoriels résonant à travers nos facultés. Ainsi,
le rêve peut recevoir un sens moral, même s'il est un spectacle d'images
quelconques, par la «lecture» même qu'en fait le rêveur.

3. Si l'on admet le principe de l'«action onirique», on remarque que le plaisir
(et le désir correspondant) pris à celle-ci est en lien avec le caractère, fondement

de l'éthique d'Aristote.
4. Les actions non-délibérées (spontanées), qui sont nombreuses lors de la

veille et probablement en rêve, mettent en évidence des appétits du rêveur.

Mais elles doivent être confrontées à ses convictions avant d'être jugées.
5. De même, quand le rêveur «cède à la tentation», le rêve révèle des penchants,

même s'il facilite probablement ce type d'actions fautives.
6. Enfin, les actes vertueux accomplis en rêve, délibérément ou spontanément,

ne semblent s'expliquer que par un caractère vertueux.
Somme toute, notre recherche met à jour deux variables sur lesquelles Aristote

se montre assez vague, et que chacun est invité à fixer selon ses propres
expériences. La première est le rôle que l'on attribue à la phantasia dans le

rêve; plus la dimension interprétative domine56, plus le caractère du rêveur s'y
reflète. D'autre part, le «taux d'activité» du rêveur. Du simple spectacle
passivement observé à l'expérience pleine et entière, à chacun de juger de la forme

qu'il donne à son vécu onirique, et de la responsabilité qu'il veut porter.
Cette petite traversée laisse dans l'ombre plusieurs problèmes relatifs au

rêve, que nous n'avons abordé ici que de façon naïve. Pour en signaler deux :

- Nous avons ici pris le rêve «au premier degré». Dans un modèle freudien,

par exemple, il faudrait commencer par analyser le contenu latent du rêve, ce

qui se cache derrière le contenu manifeste après force condensations,
déplacements, dissimulations, modifications d'affects etc. avant de le juger d'une
manière ou d'une autre57.

56 À ce sujet, cf. R. Lefebvre, in Lories (D.), Rizzerio (L.), p. 33-34.
3 Du temps d'Aristote, l'interprétation des rêves était déjà pratiquée de manière

religieuse (cf. par exemple Sophocle, Electre, v.417 sq. ou bien Genèse 37,5-11 ou 40,5-



14 JEROME JUNOD

- Comme le dit Michel Foucault, «le sujet du rêve ou la première personne
onirique, c'est le rêve lui-même, c'est le rêve tout entier. Dans le rêve, tout
dit «je», même les objets et les bêtes, même l'espace vide, même les choses

lointaines et étranges, qui en peuplent la fantasmagorie»58. Il convient donc de

relativiser la notion de «sujet onirique», puisque le rêveur produit intégralement

la situation dans laquelle il se trouve.
Toutefois, cette «naïveté» reflète les préoccupations fondamentales que

l'on trouve dans la littérature. Chacun de nous se voit confronté à lui-même
dans ses rêves, sans pouvoir les expliquer. Les modèles interprétatifs les plus
raffinés ne sauraient dissiper ce trouble. Pour aborder la question de la responsabilité

onirique, Aristote nous donne, à défaut d'une réponse définitive, des

outils subtils de psychologie morale.
On reste donc libre d'attribuer un rêve inquiétant à quelque inégalité des

humeurs, à une imagination fébrile ou à des appétits insoupçonnés. La raison
du rêveur n'est assurément pas aussi parfaite que celle de la veille, mais force
est de reconnaître qu'elle est plus active qu'Aristote le laisse entendre. Pour

peu qu'il soit accessible (il est permis d'en douter), le rêve peut être un champ
d'introspection éthique passionnant.

Il est tentant de rejeter le rêve, qui plus souvent nous dérange qu'il ne nous
conforte, dans le domaine des épiphénomènes organiques insignifiants. Laissons

pour finir la parole à Nietzsche :

Vous voulez être responsables en tout! Sauf pour vos rêves! Quelle lamentable faiblesse,

quel manque de conséquence et de courage! Rien n'est plus votre œuvre! Matière,
forme, durée, acteur, spectateur. - dans ces comédies, vous êtes tout vous-mêmes! Et
c'est là justement que vous avez peur et honte de vous, et déjà Œdipe, le sage Œdipe,
savait tirer consolation de la pensée que nous ne pouvons rien pour ce que nous
rêvons! J'en conclus que la grande majorité de l'humanité doit avoir conscience de faire
des rêves abominables. Si ce n'était pas le cas, combien l'on aurait tiré parti de sa

composition nocturne pour l'orgueil de l'homme! (Morgenröte, II, 12859)

Face à ce gouffre du rêve, les positivistes rebrousseront chemin en haussant

les épaules, tandis que les poètes s'y jetteront à corps perdu. Quant aux autres,
les curieux, ils leur reste à explorer pas à pas, avec les ressources réduites de

leur esprit, les immensités illimitées et sublimes de leur intériorité.

41,36) ou médicale, dans la tradition hippocratique, et plus tard avec YOneirokritikon
d'Artémidore de Daldis (IIe s. ap. J.-C).

58 M. Foucault, «Introduction», in: L. Binswanger, «Le rêve et l'existence»,
Desclées de Brouwer, 1954, IV, p. 85.

59 «In allem wollt ihr verantwortlich sein Nur nicht für eure Träume Welche
elende Schwächlichkeit, welcher Mangel an folgerichtigem Mute Nichts ist mehr euer
Werk Stoff, Form, Dauer. Schauspieler, Zuschauer - in diesen Komödien seid ihr alles
ihr selber Und hier gerade scheut und schämt ihr euch vor euch, und schon Odipus, der
weise Ödipus, wußte sich Trost aus dem Gedanken zu schöpfen, daß wir nichts für das

können, was wir träumen Ich schließe daraus : daß die große Mehrzahl der Menschen
sich abscheulicher Träume bewußt sein muß. Wäre es anders : wie sehr würde man seine
nächtliche Dichterei für den Hochmut des Menschen ausgebeutet haben !»



ARISTOTE, LE RÊVE ET L'ÉTHIQUE 15

Bibliographie

Aubenque, P., La prudence chez Aristote, Paris, P.U.F., 1976 (19631).

Barnes, L, Schofield, M., Sorabji, R. (éds), Articles on Aristotle, t. II: Ethics
and Politics, London, Gerald Duckworth, 1977 (1965 ').

Barnes, L, Schofield, M., Sorabji, R. (éds), Articles on Aristotle, t. IV:
Psychology and Aesthetics, London, Gerald Duckworth, 1979 (1966').

Broadie, S., Ethics with Aristotle, Oxford, Oxford University Press, 1991.

Carrique, P., Rêve, Vérité. Essai sur la philosophie du sommeil et de la veille,
Paris, Gallimard, 2002.

Chrétien, J.-L., «Rêve et responsabilité», Revue de Métaphysique et de Morale,
1982, n° 87, p. 169-189.

Gallop, D., Aristotle on Sleep and Dreams, Warminster, Aris & Phillips,
1996.

Gauthier, R.-A., La morale d'Aristote, Paris, P.U.F., 1973 (19581).

Hardie, W. F. R., Aristotle's Ethical Theory, Oxford, Clarendon Paperbacks,
1990(1968').

Joachim, H. H., Aristotle. The Nichomachean Ethics [commentaire]. London,
Oxford University Press, 1970 (19511).

Junod, J., Des crimes innocents. Éthique et rêve chez Aristote et Sigmund
Freud [mémoire de licence], Université de Lausanne, 2003.

Lories. D. et Rizzerio, L. (éds), De la phantasia à Vimagination, Louvain,
Peeters, 2003.

Mansion, S., «Le plaisir et la peine, matière de l'agir moral selon Aristote»,
in: Mansion, S., Études aristotéliciennes. Recueil d'articles, Louvain-la-
Neuve, Éditions de l'Institut supérieur de philosophie, 1984.

Martinez-gambra, L., La théorie du rêve chez Aristote. Principes physiolo¬
giques et psychologiques [thèse] (Thèse à la carte), Villeneuve d'Ascq,
Diffusion Septentrion, Presses Universitaires, 2002.

Nussbaum, M. C. et Oksenberg-Rorty, A., Essays on Aristotle's De Anima,
Oxford, Oxford University, 1992.

Oksenberg-rorty, A. (éd.), Essays on Aristotle's Ethics, Berkeley, University
of California Press, 1980.

Romerer Dherbey, G. et Viano, C. (éds), Corps et âme. Sur le De Anima
d'Aristote, Paris, Vrin, 1996.


	Aristote, le rêve et l'éthique

