Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 56 (2006)

Heft: 1

Artikel: Aristote, le réve et I'éthique

Autor: Junod, Jérdbme

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381714

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 138 (2006). P. 1-15

ARISTOTE, LE REVE ET L’ETHIQUE”

JEROME JUNOD

Résume

Au départ, un constat: la question de la «moralité» des réves a été
délaissée par la philosophie, tandis qu’elle a largement inspiré la litté-
rature. Afin d’explorer la question, on recourt a Aristote, premier théoricien
naturaliste du réve et analyste de la psychologie morale. Bien qu’opposé a
une «lecture éthique» du réve (il privilégie les facteurs somatiques), Aristote
Sfournit une échelle extrémement fine de «demi-actions» (spontanées, désirées,
regrettées, etc.) de la veille. La traque d’une hypothétique «action onirique»
sera ['occasion d’un parcours tout au long de cette échelle éthique, et d'une
étude plus générale du «diagnostic moral» dans la perspective d’Aristote.

«Th’attempt and not the deed
Confounds us.»

Shakespeare, Macbeth, 11, 2, 10-11

1. Le probléme des poétes

Si le réve a interpellé les philosophes tout au long de la tradition, c’est
d’abord pour sa dimension de réalité illusoire, comme mise en doute de notre
expérience éveillée'. Pourtant, le réve a une autre dimension troublante, dont
la littérature s’est abondamment emparée, c’est sa moralité. Qui ne s’est jamais
réveillé étonné ou inquiet des expériences vécues en réve? Deux questions
interviennent de maniére récurrente :

a) les actions (surtout vicieuses) commises en réve ont-elles une signifi-
cation pour la veille? S’agit-il, comme Pirandello le fait dire a I'un de ses
personnages, de «crimes innocents» 72

* Cetarticle est tiré d’'un mémoire de licence présenté en mai 2003 a I'Université de
Lausanne, sous le titre : Des crimes innocents — Réve et éthique chez Aristote et Sigmund
Freud.

' Cf. CarriQue (P.), 2002 (cf. bibliographie).

? L. PIRANDELLO, On ne sait comment (Non si sa come), in: «Théatre complet»,
Paris, Gallimard, 1985, acte 111, p. 1028.



(8]

JEROME JUNOD

b) y a-t-il une interprétation plus générale du réve en rapport avec notre
éthique 7° On pense typiquement aux cauchemars qui frappent les criminels*,
contrastant avec le sommeil bienheureux des innocents”.

Ces deux questions, la tradition sérieuse a pour habitude de les évacuer
sans vraiment les discuter. Le réve n’est que jeu insignifiant de ’esprit livré a
lui-méme, et il n’y a pas lieu de le rapporter aux actions éveillées du réveur.
La «morale du réve» semble donc un apanage du poete, au méme titre que les
fantomes, les philtres et autres enchantements. Pour examiner plus en détail
cette question, j’ai choisi de faire appel a Aristote, le premier penseur occidental
a avoir construit une théorie approfondie sur le réve et sur I’éthique. Autant le
dire tout de suite: a titre personnel, Aristote est plutét opposé a une «lecture
éthique» du réve, et les spéculations sur la réalité du réve I’ennuient®. Mais
voyons si ses réflexions justifient cette position de maniére aussi assurée. Deux
passages des Ethiques en particulier traitent du réve, qui s’avérent ambigus :

Le sommeil est une inaction de I'ame et non un acte. C’est pourquoi, s’il existe
quelqu’autre partie de I’ame — par exemple la partie nutritive — sa vertu n’est pas
une vertu de la partie totale, pas plus que ne I’est celle du corps: en effet, pendant le
sommelil, la partie nutritive s’applique davantage tandis que les parties sensitive et
appétitive sont imparfaites dans le sommeil. Par ailleurs, selon qu’elles participent
en quelque fagon du mouvement, les imaginations (phantasiai) des honnétes gens
sont supérieures pourvu qu’ils ne souffrent pas de maladie ou qu’ils ne soient pas
mutilés.» (Ethique a Eudéme 1, 1, 1219 b21-26, trad. V. Décarie)

Plus troublant encore, ce passage de |'Ethique a Nicomaque :

C’est dans le sommeil que [la] partie [irrationnelle] de 1'dme, autrement dit cette
potentialité (dunamis), semble avoir son maximum d’activité, alors qu’au contraire
I’homme bon et I’homme vicieux ne se distinguent en rien pendant leur sommeil.
[...] Cela résulte tout naturellement de ce fait que le sommeil est pour I’ame une
suspension de cetie activité par ol se caractérise I’&me vertueuse cu perverse, sauf a
admettre que, dans une faible mesure (kata mikron), certaines impressions parvien-
nent a la conscience, et qu’ainsi les réves (phantasmata) des gens de bien sont
meilleurs que ceux du premier venu.» (Ethique @ Nicomaque 1, 13, 1102 b4-11, trad.
J. Tricot)

? Je ne fais pas ici de distinction particuliére entre «éthique» et «morale». Toutes
deux se comprennent comme «caractere moral», si I’on ose ce pléonasme étymologique,
sans se soucier de savoir si les convictions du sujet lui appartiennent en propre ou si elles
sont le produit d’un conditionnement social.

* Cf. par exemple EscHYLE, Euménides, v. 131-132, en contraste avec Agamemnon,
v.275; W. SHAKESPEARE, Macbeth, 11, 2, 33-38 et 111, 2, 20-21, Richard I1I, V, 5, 71-130,
F. M. Dostoievski, Crime et chdtiment, 1, V, mais aussi Schiller, Huysmans, Calderdn,
Gautier, Maeterlinck etc.

3 Cf. par exemple W. SHAKESPEARE, Julius Caesar, 11, 1, 229-232 ou Hamlet. 111, 1,
66-70 sq.

¢ Cf. Métaphysique, G, V, 1010 b3-11, passage au demeurant mystérieux selon
GacLLor, 1996 (1991 1Y), Introduction, 4, p.16-17.



ARISTOTE, LE REVE ET L'ETHIQUE 3

Bien sir, en tant que tel, le dormeur n’est pas (éthiquement) plus actif
qu’une souche’. En tant que réveur, c’est-a-dire sujet dans un monde virtuel,
il n’est toutefois pas certain que ses facultés éthiques soient totalement hors
service. C’est ce que nous allons explorer maintenant, en abordant d’abord la
théorie du réve, puis les traités éthiques®.

2. La théorie du réve

Aristote est le premier a échafauder une théorie purement naturaliste du
réve. Dans les Petits traités d’histoire naturelle, 1l décrit celui-ci comme une
«résonance» désordonnée d’impressions de la veille dans notre perception,
tandis que notre «sens commun» (koiné aisthésis), notre faculté a mettre en
relation les perceptions de divers ordres, est déconnectée. Dot la définition
suivante

L’image qui provient du mouvement des impressions sensibles, lorsqu’on est en
train de dormir et en tant que 'on dort, voila ce qu’est le réve.» (Des réves, 426
a30-31)

Ce réve naturel, dénué de toute dimension extra-corporelle, est dénué de
valeur divinatoire. En revanche, il permet éventuellement de diagnostiquer des
troubles physiologiques. L’éthique semble donc totalement absente du réve,
qui reléve de réactions organiques”.

Mais ce n’est encore ici qu une description «externe». Observons plus en
détail deux points. D’abord, de quelle nature est la phantasia, la faculté qui
engendre les réves ? Et ensuite, voyons si vraiment le réveur est aussi passif que
cette description veut bien le laisser croire.

3. La phantasia onirique

Il est une phrase qui illustre bien le travail de la phantasia dans le réve,
c’est celle que Georg Biichner fait prononcer a Camille Desmoulins, évoquant
de sa cellule son épouse inatteignable : «Lucile, tes baisers se font phantasmes
(«phantasient») sur mes levres, chaque baiser devient un réve, mes yeux se

7 Cf. EE, 2,1214 b20-21; EE 11, 1, 1219 a24-25; EN 1, 3, 1095 b33-34.

¥ Ce faisant, je laisse de cOté la question philologique d’une éventuelle évolution
d’Aristote entre la période des Ethiques et sa période hylémorphiste. Quant 4 I’unité des
deux Ethiques, je suis I'avis de R.-A. Gauthier: «c’est la méme morale qu’ici et 14 nous
retrouverons.» (GAUTHIER [R.-A.], 1973 [1958'], 1, p. 19).

® L. MARTINEZ-GAMBRA (2002, p. 240-241) cite un article de E. Suarez de la Torre,
selon lequel «Aristote cherchait a donner une explication objective du réve, de facon a
chercher I'exemption morale de I'individu pendant le réve».



4 JEROME JUNOD

ferment et I’enferment a double tour.» '° La phantasia aristotélicienne, «ima-
gination» ou «représentation», ne met pas tous les commentateurs d’accord '
La phantasia onirique est la «caisse de résonance» ou se projettent les images
(phantasmata) oniriques. Selon Lucfa Martinez-Gambra, elle serait la bran-
che passive, sensitive (aisthétikeé), commune a I’homme et & I’animal, d’une
faculté plus générale capable d’activité, de calcul et de délibération, propre
a I’homme >, Malcolm Schofield pour sa part voit en la phantasia onirique
une variante anormale, imparfaite, de la phantasia'’. Dans un cas comme dans
"autre, le réveur se voit privé de 1'usage de ses facultés supérieures, notam-
ment morales, et incapable d'un acte véritable. Est-ce a dire alors que le réveur,
dépourvu de ses facultés supérieures, est en état de régression animale, voire
végétale 7 Lorsque nous révons, ne serions-nous plus des étres humains qu’en
puissance ? '

Le sommeil est certes identifié & un non-exercice de I'ame'” ou assimilé
a la folie ou a 1’ébriété '® ; cette lecture est donc trés tentante. Toutefois, elle
se heurte a plusieurs écueils. Premierement, on ne peut dire que les personnes
ivres ou folles n’exercent pas du tout leurs facultés intellectuelles et morales.
Deuxiemement, Aristote dit lui-m&me que 1’ame n’est pas entiérement inactive
lors du sommeil ; I'ame végétative par exemple y est particulierement active .
L’ame sensitive elle-méme, malgré sa prétendue absence de sens commun,
relaie des perceptions dans la phantasia. On peut également imaginer alors que
I’ame intellective, bien que partiellement inactive, ne soit pas réduite a néant,
mais soit, «dans une faible mesure», a I’ceuvre. Et ’expérience quotidienne
montre bien que les réves contiennent des jugements, ou méme des opérations
mathématiques. De plus, les réves sont plus que des empilements de sensa-
tions, nous leur donnons un sens méme si celui-ci nous échappe. La possibilité
de «confondre» un réve avec la réalité suppose bien une structure commune
aans I’esprit du sujet. Sans quoi voila beau temips Gue I’on aurait pu attribuer au

" «Lucile, deine Kiisse phantasieren auf meine Lippen, jeder Kuss wird ein Traum,
meine Augen sinken und schlieBen ihn fest ein.», G. BUCHNER, Dantons Tod, TV, 3.

"' Cf. M. SCHOFIELD, in: J. BARNES, 1977, p. 253 et 256, et surtout R. LEFEBVRE, «La
crise de la phantasia: originalité des interprétations, originalité d’Aristote», in: LORIES,
Rizzerio (éds), 2003, p. 31-46.

"2 Elle d’appuie sur DA I1I (cf. MarTiNEZ-GaMmBRA [L.], I11.2.2, p. 223-230: sur les
nombreux problemes que pose la phantasia bouleutiké — en quoi est-elle une phantasia
et comment se distingue-t-elle de la bouleusis —, je renvoie a l'excellent article de
M. CaNnTO-SPERBER, «Le role de 1'imagination dans la philosophie aristotélicienne de
I’action», in: ROMERER DHERBEY (éd.), 1996, p.441-462).

12 ScHoriELb (M.), in Barnes (éd.), 1977, p. 270-271.

'* Grand lecteur d’Aristote, Thomas d’Aquin absout le réveur de ses réves: «id
quod accidit in somnio, non imputatur homini: quia non habet usum rationis.» (Summa
Theologiae, 1, q. 94, art. 4, ad 4).

5 Cf. DA 11, 412 a25-27.

' Cf. EN VIL 5, 1147 al3-14.

7 Comme cité plus haut (EE I, 1, 1219 b21-26).



ARISTOTE, LE REVE ET L'ETHIQUE 5

réve, comme signe distinctif, ’absence de sentiment moral ; hypothese que je
n’ai trouvée nulle part '®. La phantasia onirique, toute insuffisante qu’elle soit,
reste profondément humaine, et le réveur avec elle.

Avant d’envisager une éventuelle activité du réveur, revenons a la phantasia
onirique. En tant que lieu d’apparition des sensations du réve, générées aléatoi-
rement, elle est une faculté neutre. Mais dans la mesure ou elle est la faculté de
mise en relation ou d’interprétation de ces sensations en un tout (plus ou moins)
cohérent, comme lorsqu’on tente de reconnaitre des formes dans des nuages ",
alors le caractere du réveur peut s’y refléter, comme dans toute interprétation
de sensations: «[...] le lache, par exemple, éprouve de la peur et ’amant de
"amour, de sorte qu’ils croient voir, a partir d’une légere ressemblance, 1'un
ses ennemis, |'autre 1'objet de son amour. Et ces impressions se fondent sur
une ressemblance d’autant plus légere que la passion est plus intense.» (De Ins.
2, 460 b5-9) Selon qu’on accorde plus ou moins d’importance a cette fonction
interprétative, le réve pourra revétir une dimension éminemment morale, parce
que le caractere du réveur concourt a sa formation.

Voila ce que nous pouvons tirer de la théorie du réve en termes de «diagnostic
moral». Le passage suivant, dont "authenticité est discutée, le résume assez
bien:

Les meilleurs font les meilleurs réves, pour la raison qu’en état de veille ils pensent
aux choses les meilleures, tandis que ceux qui sont les plus mauvais par I’esprit ou
par le corps font de plus mauvais réves. Car la disposition du corps joue également
un role déterminant dans ce que 1'on se représente dans les réves. Quand on est
malade, les productions de la pensée sont mauvaises, et de plus, par suite du trouble
qui se produit dans le corps, I’dme ne peut étre calme. (Probléme XXX, 14, 957
a25-3221)*

4. Psychologie de I’action

Pour franchir I'étape suivante, nous devons postuler, avec les écrivains et
les poetes, que le réveur est capable d’action au sein du réve *'. Mais pour rester
fideles a Aristote, nous devons admettre que 1’ame du réveur n’est pas en pleine
possession de ses moyens; elle n’est donc pas pleinement capable d’action,

' Sigmund Freud, qui a passé en revue un nombre conséquent de réves, parle des
ethische Gefiihle dans la partie 1. F. de sa Traumdeutung.

' Les images oniriques «prennent [...] des traits de ressemblance, comme dans les
nuages, les ‘formes’ que I’on compare a des hommes puis a des centaures, au gré de leurs
soudaines modifications.» (De Ins. 3, 461 b19-21, trad. P.-M. Morel).

0 Cité par MarTINEZ-GAMBRA (L.), p. 241. Pour |'authenticité des Problémes, cf.
I11.3.3 p. 259-261.

? L'exemple d’Aristote dans Méraphysigue, T', V, 1010 b3-11, seul exemple
d’«action onirique», donne a voir un réveur qui peut au moins avoir la volonté de se
rendre a 1'Odéon ; mais les exemples que 1’on trouve chez son maitre Platon, comme
I'inceste avec la mére (cf. Resp., IX, 571 a-d), me font dire qu’il devait admettre la
possibilité de telles «actions» oniriques.



6 JEROME JUNOD

mais seulement «dans une faible mesure». Il va donc s’agir maintenant d’anato-
miser I’action morale chez Aristote afin de voir si les actions «incomplétes» du
réve sont susceptibles d’étre soumises a un jugement éthique, et le cas échéant
a quelles conditions. Car ce sont bien les actions oniriques qui suscitent le plus
d’interrogations quant a la nature morale du réve.

Dans les Ethigues, Aristote divise 1'dme en deux parts >, |'une rationnelle,
I"autre irrationnelle, qui comprend les désirs. Souvent ces deux parties sont
en lutte, mais ’habitude peut soumettre la sphere appétitive aux impératifs de
la raison, d’cl une parenté entre habitude (ethos) et caractere (éthos)*. La
vertu n’est pas 'affaire d’un instant, mais I’accomplissement d’un processus
constant, forgé dans une continuité d’actes.

Dans la psychologie de I’action, Aristote distingue trois éléments > :

— le pathos, le «sentiment» éprouvé (joie, peur, jalousie)

— la dunamis, la «faculté» a éprouver un pathos

—la hexis, la «disposition» a agir par rapport a nos sentiments

Ainsi, 1l est possible d’éprouver un pathos de peur (plus ou moins facile-
ment selon sa dunamis propre), mais c’est la hexis qui détermine si I’on prendra
la fuite. L’acte est ergon, «fonction» ou «ceuvre» de la hexis. 1l est la pierre de
touche de la vertu . Sans acte effectif, pas de vertu véritable.

Les vertus quant a elles sont distinguées en deux classes, les «dianoétiques»
qui renvoient a la partie rationnelle, et les vertus «éthiques», de caracteére, qui
témoignent de 'adéquation des désirs et des passions, irrationnels, avec les
visées de la raison (tempérance, courage, etc.)*’. L'essentiel est pour le moment
de relever que pour Aristote, si la vertu est d’abord affaire d’actes, ceux-ci
s’enracinent profondément dans le caractére du sujet, ce ne sont pas des phéno-
menes hors-sol. Aussi, 'acte plein, dont il est douteux qu’il existe au sein du
réve, n’est-1l pas le seul révélateur du caractere moral du sujet.

5. L’action délibérée

Sil'acte est le révélateur de la vertu, toutes nos actions ne sont toutefois pas
de méme nature. Pour Aristote, I'élément déterminant par excellence une action
morale, c’est la prohairesis (traduite par «choix», «intention» ou «décision»)*.
Celle-ci marque la participation de 'esprit a 1’action, et la connaissance des
conditions de celle-ci. Méme s’il faut encore des facteurs extérieurs (moyens

= Cf. par exemple EN [, 13, 1102 a29.

3 Cf. EN, 1,13, 1102 b33.

* Cf.EEIL 2,1220 a38-bl et ENII, 1, 1103 al4-17.
* Cf.ENI, 4et EEL 2.

* Cf. EEI 1,1219bl1.

7 Cf. EE, 11,1 1220 a5-13.

¥ Cf.ENIIL 4, 1112 a3.



ARISTOTE, LE REVE ET L'ETHIQUE 7

matériels par exemple) pour que l'action soit réalisée, la prohairesis est le
facteur déterminant de la qualité morale de celle-ci.

La prohairesis est propre a 1’étre humain adulte . Elle marque la possibilité
d’agir autrement. Les actions pulsionnelles ou commises par erreur (comme le
meurtre de Laios par (Edipe) ne sont pas de son domaine. Mais la prohairesis,
fondée sur une délibération (bouleusis), est aussi enracinée dans le caractére de
I’agent*’, en relation avec le désir, puisqu’elle est définie comme une orexis tén
eph’autdi bouleutikeé, un «désir délibératif des choses qui dépendent de nous» *'.
La prohairesis est une délibération sur un «souhait» (bouleésis); la délibération,
portant sur les moyens de réaliser ce souhait, engendre le désir déclenchant
I"action. Méme dans les actions réfléchies, la sphere «irrationnelle» des désirs
est en jeu.

Y a-t-il des prohaireseis en réve? Pour Aristote, assurément non. La litté-
rature nous donne des exemples de réves ou le réveur est face a un dilemme,
montre des hésitations avant d’«agir»**. Mais 1’expérience nous montre que
si de tels réves existent, ils sont fort rares. La plupart des actions accomplies
en réve le sont en dehors de toute délibération. Est-ce a dire qu’elles sont
amorales 7 On ne saurait le conclure immédiatement, car lors de la veille aussi,
nous accomplissons quantité d’actes de maniére automatique, sans pour autant
qu’ils soient privés de qualification morale. Certaines actions, comme [’acte
courageux ou tempérant, sont vertueuses en cela méme qu’elles n'ont pas
besoin de délibération, qu’elles sont accomplies spontanément. Il nous faut
donc chercher ce qu’Aristote dit de ces «demi-actions», et voir si elles ont des
équivalents en réve. Deux points vont nous intéresser. Tout d’abord, le role du
désir et du plaisir dans la détermination du caractére moral. Ensuite, les actes
volontaires commis sans délibération.

6. La moralité du désir et du plaisir

Pour Aristote, la vertu ne se traduit pas que dans 1’action bonne, mais égale-
ment dans le désir que le sujet a de la faire et dans le plaisir qu’elle lui procure.
Ce désir et ce plaisir ne sont pas aléatoirement répartis entre les hommes; le
désir vertueux n’est pas un quelconque appétit (epithumia) mais c’est la tiche
de I'éducation de 'orienter dans le sens de la vertu. Car chaque prohairesis
cultive le caractére dans un sens vertueux ou vicieux, elle déploie ses effets
au-dela du moment de son exécution.

La «réponse émotionnelle» aux situations et aux actes (que nous avons
définie plus haut comme dunamis a éprouver des pathe) est donc un critere de

¥ Cf. EE 1226 b22-23 et VII, 6, 1240 b34.
¢ Cf. EN, 11, 3, 1105 a28-34.
UCt. EE, 11, 10, 1226 b17.

37

= Cf. par exemple A. SCHNITZLER, Traumnovelle, chap. 5.

]



8 JEROME JUNOD

moralité **. Sensation, plaisir et désir forment un tout, d’autant plus fortement
1i€ que chez Aristote patrhos peut aussi avoir le sens d’appétit™*. Il y a donc une
causalité réciproque en deux étapes entre prohairesis, orexis et hedone®. Le
juste choix habitue le désir a trouver du plaisir dans les actions justes, et une
fois ce but atteint, le plaisir juste engendre naturellement un désir juste qui ne
fera que faciliter le bon choix. Il en va bien slir de méme des peines.

Appliqué au réve, cela signifierait que méme si nous ne sommes pas
maitres du scénario onirique, notre attitude vis-a-vis de celui-ci pourrait étre
un indicateur intéressant. A moins de supposer que nos affinités morales soient
fondamentalement modifiées lors du réve, hypothése qui n’a rien d’anodin,
mais dont rien chez Aristote ne laisse I'indice*. Si la phantasia bouleverse
nos sensations, elle n’est pas supposée agir sur les désirs, et si c¢’est la partie
irrationnelle et pulsionnelle de I'dme qui s’exprime en réve, cette partie est
toujours bien noétre, et non pas différente. On peut donc postuler que, dans une
certaine mesure, la réaction face au scé€nario onirique est un semeion, un «signe
distinctif» *’ de notre moralité.

Voyons a présent ce que peuvent €tre pour Aristote des actions non délibé-
rées, mais tout de méme «volontaires», donc soumises a un jugement moral.

7. L’acte volontaire spontané

La prohairesis n’est pas le facteur déterminant de 1’acte volontaire, hekou-
sion. 11 existe des cas d’actions volontaires non-délibérées. Ce sont elles que
nous allons débusquer a présent. L'acte éthique est nécessairement volon-
taire *® ; il se distingue de I'action forcée ou nécessaire. Est volontaire 1’acte
que 1’agent peut ne pas faire ; forcé ou ignorant, I’agent ne peut étre tenu pour
véritablement responsable de son acte **. L'acte volontaire suppose la connais-
sance des conditions d’action et une forme d’acceptation de la part de 1’agent.
Dans ce cadre, qu’en est-il de 1’acte spontané, non délibéré 7% S’il n’est pas

3 Cf. BroADIE (S.), 1991, 11, 3, p. 75. Cf. également L. A. Kosman, «Being Properly
Affected: Virtues and Feelings in Aristotle’s Ethics», in OkSENBERG-RORTY (A.) (éd.),
1980, p. 103-116 (ainsi que dans SHERMAN [éd.], 1999, p. 261-276), 11, p. 105.

¥ Cf. Broabig, V, 6, p. 303.

B -Cf EN'X, 5, 1175 b28.

¥ De méme que pour I’ivresse, Aristote ne congoit par le réve comme un état «diffé-
rent», mais comme un €tat partiel, marqué par le manque.

7 Cf.ENTL 2, 1104 b4.
® Cf. EE1I, 11, 1228 a9-10 et I1, 6 1223 a20.

¥ Sur la nuance entre akdn et ouk hekén, cf. BRoaDiE (S.), 1991, chap. IlI, en parti-
culier p.138-142.

* Une position extréme est celle de D. J. FURLEY («Aristotle on the Voluntary»,
in: Barnes, 1977), qui dénie toute forme de «libre choix» a ’agent. Dés lors, il n’y a
plus de réelle différence entre action spontanée et action délibérée, et le facteur éthique
déterminant est plus I'«état d’esprit» de I’agent que 1'action elle-méme, produit presque
automatique de causes antérieures. Ce qui importe pour nous, ¢’est que |'action volon-
taire ne se confond pas avec I'action libre.

2



ARISTOTE, LE REVE ET L'ETHIQUE 9

question de donner un statut éthique a la digestion ou a la circulation sanguine,
Aristote dit bien que le caractére d’'un homme ne se définit pas par ses seules
actions délibérées*'.

Une action peut €tre spontanée sans €tre automatique ou nécessaire : tel
mouvement de frayeur «instinctif» peut &tre réprimé une prochaine fois s’il
s’est avéré inapproprié a la situation®. Le passage le plus complet sur notre
sujet est le chapitre 11, 7 de I"Ethique a Eudéme. Aristote passe en revue trois
formes du désir (orexis) : le souhait (boulésis), I'emportement (thumos) et 1’ap-
pétit (epithumia). Le premier est incapable a lui seul d’engendrer un acte, alors
que I’emportement et [’appétit le permettent. Mais une action non-désirée, qui
s’oppose aux «convictions» profondes du sujet, a sa boulésis, n’est pas une
vraie action volontaire. Si I’action impulsive est contraire a la boulésis, elle se
marque par un remords immédiat (hekdon marque ce qui se fait volontairement,
mais aussi «de bon cceur»).

Le passage suivant reprend a la fois les notions d’orexis, prohairesis et
boulesis dans leur rapport au volontaire. Voyons cela en détail :

Le volontaire (hekousion) n’est pas I’action conforme au désir (orexis) pas plus
que I'involontaire (akousion) n’est I’action contraire au désir. Que le volontaire et
I'involontaire ne soient pas non plus d’agir en conformité avec le choix délibéré
(prohairesis), en voici la preuve. En effet il a ét€ démontré que 1’acte conforme au
veeu (boulésis) n’est pas involontaire, mais plutdt que tout ce qu’on souhaite est
aussi volontaire (en fait il est possible que, méme sans les souhaiter on pose des actes
volontaires (hekonta), ¢’est seulement ce qu’on a démontré) ; or on fait beaucoup de
choses soudainement (exaiphnés), en les souhaitant, mais aucune soudainement, de
propos délibéré. [...] Il reste [par €limination] que le volontaire consiste dans un
agir qu’accompagne une pensée (leipetai en t6i dianooumenon pos prattein einai to
hekousion).» (Ethique a Eudeme, 11, 8, 1223 b36-1224 a8, trad. V. Décarie)

Je reprends les arguments:

— «le volontaire n’est pas I’action conforme au désir» : si I’action volontaire
était toute action conforme au désir, toute action spontanée (conforme au
désir-appétit ou au désir-emportement) serait volontaire, méme si elle heur-
tait notre désir-souhait, boulésis.

— «le volontaire n’est pas d’agir en conformité avec le choix délibéré»: si
c'était le cas, il n’y aurait pas d’action volontaire spontanée.

— «tout ce qu'on souhaite est aussi volontaire»: une action spontanée

conforme a la boulésis est volontaire, de méme qu’une prohairesis qui suit

la boulésis.

- «méme sans les souhaiter on pose des actes volontaires»: la boulésis n’a
pas besoin d’étre «activement» présente lors de I’action (dans 1’acte spon-
tané elle se révele apres coup).

* Cf.ENI 3 1111 bl-2.
** Lucréce a insisté sur la présence de la liberté méme dans les actions impulsives,
cf. De rerum natura, 11, 277-280.



10 JEROME JUNOD

— I'«agir qu’accompagne une pensée» est une notion peu claire. Elle semble
rappeler I’élément cognitif de ’action volontaire . Ainsi, écraser une fourmi
en s’asseyant dans ["herbe n’est pas une action volontaire: on ne pense pas a
la fourmi puisqu’on ignore son existence. Concernant les actes spontanés, cela
veut dire que 1’agent est au courant des conditions de son action ; (Edipe ignore
que c’est son pere qu’il frappe, ce qui exclut son parricide, spontané, d’étre dit
volontaire ; i1l aurait pu éviter son acte s’il en avait connu les conditions réelles.
L’élément de connaissance n’est jamais séparable de 1’action morale chez
Aristote ; méme les actions spontanées tiennent compte d’un certain nombre
de facteurs. C’est pourquoi on peut tout de méme tenir compte de la possibilité
du refus: la personne la plus impulsive doit étre capable, sinon de retenir, du
moins de doser son action.

Essayons une reconstruction systématique :

Tout acte suppose une orexis pour étre commis.

1 L'orexis se distingue en boulesis, epithumia et thumos.

1.1 La bouleésis seule est insuffisante a produire un acte.

1.2 L'epithumia et le thumos peuvent par contre produire un acte.
Les actes volontaires se divisent en actes choisis et en actes spon-
tanés.

2.1 Les actes choisis sont actes d 'une orexis engendrée par une

bouleusis.

2.2 Les actes spontanés sont actes d’une orexis non-délibérée.

2.2.1 Les actes spontanés sont causés par un thumes ou une epithumia.

2.2.2 Les actes causés par un thumos ou une epithumia ne sont pas tous

volontaires ; s’ils sont contraires a la boulésis, ils sont involontaires.

3. Les actes volontaires sont accomplis en connaissance de cause.

Conclusion: Les actes spontan€s volontaires sont des actes de rhumos ou
d’epithumia, conformes a la boulésis, accomplis en connaissance de cause,
mais sans délibération*.

1.
1.
1.
1.
2.

Prises comme actions volontaires spontanées. les actions oniriques seraient
dans tous les cas révélatrices d’un désir; la présence ou non du remords consé-
cutif a ['action indiquerait si ’action désirée est conforme aux convictions, a
la boulésis, du sujet®.

“ Cf. EEIL. 9, 1225 b8-11.

# CF BN, T4, ¥111 B8,

* Suivant S. Kumis (Archéologie du sujet tragique, Paris, Kimé, 2003, p. 38),
thumos et epithumia se rapportent, chez Platon, au bon et au mauvais cheval de | atte-
lage représentant I'ame, décrits dans le Phedre (246 a-d , 253 ¢-254d; au demeurant, le
dialogue ne mentionne jamais le terme rhumos). Si I'on admet cette équivalence et que
on lui suppose une répercussion chez Aristote, on peut étre tenté de dire que les actes
spontanés accomplis sous le coup du thumos correspondent aux «appétits domestiqués»
par la raison et ceux qui sont accomplis sous le coup de I'epithumia aux appétits irration-
nels. Cela aurait le mérite de simplifier notre lecture, mais je ne dispose pas d’éléments
internes a Aristote pour étayer cette hypothese.



ARISTOTE, LE REVE ET L'ETHIQUE 11

Pour ce qui est de la «connaissance de cause», Aristote distingue trois
degrés de responsabilité dans ['action volontaire, qui déterminent trois (ou
quatre) niveaux de fautes**:

— hamartema («faute»): 1’agent se trompe, il ne connait pas les conditions
véritables de son action

— atukhema («méprise»): I'action dépasse les attentes de 1’agent, qui a agi
sans méchanceté

— adikéma («acte injuste»): I’acte est fait en pleine connaissance, mais par
exemple sous le coup de la colere

Si I'acte injuste est commis de fagon délibérée, alors le sujet est pleinement
injuste et méchant.

Ou se situe 1'acte injuste onirique ? II est possible d’imaginer que le réve
modifie les conditions de ['acte au point d’en modifier I’évaluation éthique (le
meurtre d’un ami peut €tre par exemple présenté en l€gitime défense). Néan-
moins, si1’on peut imaginer des cas de hamartéma onirique, souvent les actions
injustes le paraissent au sein méme du réve, au moment méme ou elles sont
commises. Bien plutdt, on peut avoir le sentiment de suivre une epithumia avec
moins de résistance que lors de la veille, méme si lors de 1’éveil la conscience
repousse cet abandon momentané. L’acte ne serait des lors révélateur que de
I"appétit qui I’a engendré.

Bien siir, pour éprouver du remords suite a un réve, il faut se sentir concerné
par lui. Le véritable positiviste doit étre immunisé contre ce genre de considé-
rations. Mais les réveurs de la littérature le sont rarement, ou tentent en vain de
[’étre pour dissiper leurs craintes*’. Suivons-les donc, ces héros si proches de
nous. Admettons que le sujet du réve n’est pas déconnecté de celui de la veille,
méme s’il n’est pas identique dans ses facultés. L’action onirique, prise comme
action spontanée, met a jour des désirs qui conditionnent également le sujet
éthique de la veille. C’est ce que le dramaturge autrichien Franz Grillparzer a
exprimé au terme de sa grande piéce onirique par le terme de Wunsch:

Mais ne I'oublie pas, les réves,
Ils ne créent pas les désirs,
1ls ne font qu’éveiller ceux déja présents...**

8. L’incontinence

Pour aller plus loin encore, il faut admettre I’hypothése que nous agissons
parfois mal en réve en connaissance de cause, sans forcément délibérer, mais
sans que 1’on puisse non plus dire que I’action est & proprement parler impul-
sive et soudaine.

“ Cf. EN, V, 10, 1135 b8-25.

*7 Cf. par exemple F. ScHILLER, Die Réuber, V, 1 ou TristAN L'HErMITE, Marianne 1, 3.

* «Doch vergi es nicht, die Traume / Sie erschaffen nicht die Wiinsche / Die
vorhandnen wecken sie...» (Der Traum ein Leben, IV, 2697-2699).



12 JEROME JUNOD

Apres nous étre occupés de la vertu dans le caractere, revenons aux actions
oniriques, et a un exemple classique de réve immoral, le réve adultérin. Le
réveur peut le commettre tout en étant conscient d’enfreindre ses principes,
ses convictions. C’est une situation qui peut également survenir lors de la
veille, et Aristote I'appelle akrasia, traduit par «incontinence» ou «intempé-
rance». Comme souvent, I’interprétation du terme suscite de vifs débats parmi
les commentateurs **, mais il est tout de méme possible d’en tirer un portrait
général pour I’appliquer au réve.

L’akrasia, dont la goinfrerie et I’adultere constituent deux exemples typi-
ques, marque un agent qui sait qu’il agit en enfreignant une régle; il «fait ce
qu’il ne souhaite pas»*. Aristote refuse de considérer cette action comme une
prohairesis®'. mais dans la mesure ol elle fait appel a des jugements, I’ akrasia
est propre a ’homme . L’'akrasia est une disposition & céder trop facilement
aux sollicitations d’un désir, d’une epithumia, une faiblesse de la hexis. Elle
se marque par un remords suivant I’action fautive, puisque le sujet reconnait
la regle qu’il enfreint (sans quoi il serait akolastos, licencieux). L’agent trouve
un subterfuge pour éviter momentanément de se soumettre a la regle, congue
comme la prémisse majeure d’un syllogisme .

Le réve est-il un terrain privilégié pour I'akrasia? Aristote le dit en tout
cas de I'ivresse, dont on sait qu’elle n’est pas sans lien avec le réve*. Dans
I’ivresse, le sujet peut «avoir la science et ne pas 1’avoir» (un ivrogne peut
citer Empédocle sans comprendre ce qu’il dit); de méme, il pourrait perdre
«la science de penser juste» et tomber plus facilement dans les erreurs de
pensée propres a ’akrasia. Si I’on admet la parenté du réve et de I'ivresse sur
le plan moral, on peut présenter les actions oniriques immorales comme des
cas d’akrasia. En terme de «diagnostic», le réve constituerait une circonstance
atténuante, car personne n’est coupable de réver. Mais il n’en reste pas moins
que epithumia vévélée par le réve est une epithumia réelle du réveur. Dans
cette optique, si le réve ne révele qu'une hexis affaiblie du réveur, il témoigne
au moins de ses appétits.

Reste un probléme: que sont alors les réves vertueux ? Si I'on prend le
réve comme akrasia, il faut admettre qu’on y voit a I’ceuvre une epithumia
vertueuse (un appétit suffisamment domestiqué par la raison pour étre devenu
véritablement conforme a elle). Ou alors, si I’on estime que 1’action onirique
vertueuse se fait par I’observance consciente d’une régle, il faut admettre qu’il
s’agirait du seul cas de prohairesis onirique . Ces cas sont rares bien s(r, mais
les actions morales ne le sont-elles pas non plus dans la veille ?

# Cf. par exemple Harpig, 1968/1991, chap. XIII, p. 258-293, pour s’en
convaincre.

X CE.EET, T, 1223 b6-7.

U Cf. ENIIL, 4, 1111 b13-14.

3 Cf. EN V1L, 5, 1147 b3-5.

3 Cf. ENVIL 5, 1147 al-7.

* Cf. ENVIL 5, 1147 a13-18.
3 Cf.ENIIL 4, 1111 b13-14

b



ARISTOTE, LE REVE ET L'ETHIQUE 13

9. Conclusion

Au terme de cette investigation, que pouvons-nous dire des aspects moraux
du réve ? Reprenons les points saillants de notre itinéraire :

I. Du point de vue de la théorie aristotélicienne du réve, de type mécaniste,
celui-ci n’est qu'une émanation plus ou moins chaotique, interne a nous-
mémes, un reste d’'impressions diurnes répercutées au hasard, avec plus
ou moins de clarté selon notre état intérieur. A ce stade, Aristote n’a pas
totalement exclu I'idée que le caractere (y compris moral) d’un individu
puisse avoir une influence sur ses réves.

2. Par ailleurs, la formation des réves est largement tributaire d’une faculté, la
phantasia, elle aussi susceptible d’étre influencée par notre moralité dans
I’interprétation des résidus sensoriels résonant a travers nos facultés. Ainsi,
le réve peut recevoir un sens moral, méme s’il est un spectacle d’images
quelconques, par la «lecture» méme qu’en fait le réveur.

3. Sil’on admet le principe de |’«action onirique», on remarque que le plaisir
(et le désir correspondant) pris a celle-ci est en lien avec le caractere, fonde-
ment de 1'éthique d’Aristote.

4. Les actions non-délibérées (spontanées), qui sont nombreuses lors de la
veille et probablement en réve, mettent en évidence des appétits du réveur.
Mais elles doivent étre confrontées a ses convictions avant d’étre jugées.

5. Deméme, quand le réveur «cede a la tentation», le réve révele des penchants,
méme s’il facilite probablement ce type d’actions fautives.

6. Enfin, les actes vertueux accomplis en réve, délibérément ou spontanément,
ne semblent s’expliquer que par un caractere vertueux.

Somme toute, notre recherche met a jour deux variables sur lesquelles Aris-
tote se montre assez vague, et que chacun est invité a fixer selon ses propres
expériences. La premiére est le réle que I'on attribue a la phantasia dans le
réve; plus la dimension interprétative domine >, plus le caractere du réveur s’y
reflete. D autre part, le «taux d’activité» du réveur. Du simple spectacle passi-
vement observé & I’expérience pleine et entiére, a chacun de juger de la forme
qu’il donne a son vécu onirique, et de la responsabilité qu’il veut porter.

Cette petite traversée laisse dans I’ombre plusieurs problemes relatifs au
réve, que nous n’avons abordé ici que de facon naive. Pour en signaler deux:

— Nous avons ici pris le réve «au premier degré». Dans un modele freudien,
par exemple, il faudrait commencer par analyser le contenu latent du réve, ce
qui se cache derriére le contenu manifeste aprés force condensations, dépla-
cements, dissimulations, modifications d’affects etc. avant de le juger d’une

maniére ou d’une autre?’.

56 A ce sujet, cf. R. LEFEBVRE, in Lorigs (D.), Rizzerio (L.), p. 33-34.
7 Du temps d’Aristote, I'interprétation des réves était déja pratiquée de manigre
religieuse (cf. par exemple SopHOCLE, Electre, v.417 sq. ou bien Gengse 37 ,5-11 ou 40 ,5-



14 JEROME JUNOD

— Comme le dit Michel Foucault, «le sujet du réve ou la premiere personne
onirique, c’est le réve lui-méme, c’est le réve tout entier. Dans le réve, tout
dit «je», méme les objets et les bétes, méme l'espace vide, méme les choses
lointaines et étranges, qui en peuplent la fantasmagorie» **. Il convient donc de
relativiser la notion de «sujet onirique», puisque le réveur produit intégrale-
ment la situation dans laquelle il se trouve.

Toutefois, cette «naiveté» refleéte les préoccupations fondamentales que
I’on trouve dans la littérature. Chacun de nous se voit confronté a lui-méme
dans ses réves, sans pouvoir les expliquer. Les modeles interprétatifs les plus
raffinés ne sauraient dissiper ce trouble. Pour aborder la question de la respon-
sabilité onirique, Aristote nous donne, a défaut d’une réponse définitive, des
outils subtils de psychologie morale.

On reste donc libre d’attribuer un réve inquiétant a quelque inégalité des
humeurs, a une imagination fébrile ou a des appétits insoupconnés. La raison
du réveur n’est assurément pas aussi parfaite que celie de la veille, mais force
est de reconnaitre qu’elle est plus active qu’Aristote le laisse entendre. Pour
peu qu’il soit accessible (il est permis d’en douter), le réve peut étre un champ
d’introspection éthique passionnant.

Il est tentant de rejeter le réve, qui plus souvent nous dérange qu’il ne nous
conforte, dans le domaine des épiphénomenes organiques insignifiants. Lais-
sons pour finir la parole a Nietzsche :

Vous voulez étre responsables en tout! Sauf pour vos réves! Quelle lamentable faibles-
se, quel manque de conséquence et de courage! Rien n’est plus votre ceuvre! Matiére,
torme, durée, acteur, spectateur, — dans ces comédies, vous &tes tout vous-mémes! Et
c’est la justement que vous avez peur et honte de vous, et déja (Edipe, le sage (Edipe,
savait tirer consolation de la pensée que nous ne pouvons rien pour ce que nous ré-
vons! Jen conclus que la grande majorité de I'humanité doit avoir conscience de faire
des réves abominables. Si ce n’était pas le cas, combien I'on aurait tiré parti de sa
composition nocturne pour I'orgueil de I'homme! (Morgenrote, 11, 128)

Face a ce gouffre du réve, les positivistes rebrousseront chemin en haussant
les épaules, tandis que les poetes s’y jetteront a corps perdu. Quant aux autres,
les curieux, ils leur reste a explorer pas a pas, avec les ressources réduites de
leur esprit, les immensités illimitées et sublimes de leur intériorité.

41,36) ou médicale, dans la tradition hippocratique, et plus tard avec |’ Oneirokritikon
d’Artémidore de Daldis (1I° s. ap. J.-C.).

3 M. Foucault, «Introduction», in: L. BINSWANGER, «Le réve et l'existence»,
Desclées de Brouwer, 1954, IV, p. 85.

% «In allem wollt ihr verantwortlich sein ! Nur nicht fiir eure Traume ! Welche
elende Schwichlichkeit, welcher Mangel an folgerichtigem Mute ! Nichts ist mehr euer
Werk ! Stoff, Form, Dauer, Schauspieler, Zuschauer — in diesen Komodien seid ihr alles
ihr selber ! Und hier gerade scheut und schiamt ihr euch vor euch, und schon Odipus, der
weise Odipus, wuBte sich Trost aus dem Gedanken zu schopfen, daB wir nichts fiir das
konnen, was wir trdumen ! Ich schlieBe daraus: daB die groBBe Mehrzahl der Menschen
sich abscheulicher Traume bewuft sein muf3. Wiire es anders : wie sehr wiirde man seine
néchtliche Dichterei fiir den Hochmut des Menschen ausgebeutet haben !»



ARISTOTE, LE REVE ET L'ETHIQUE 15

Bibliographie

AUBENQUE, P., La prudence chez Aristote, Paris, P.U.F., 1976 (1963").

BARNES, J., ScHOFIELD, M., SorABII, R. (éds), Articles on Aristotle, t. 11: Ethics
and Politics, London, Gerald Duckworth, 1977 (1965").

Barnes, J., ScHoriELD, M., SoraBji, R. (éds), Articles on Aristotle, t. IV :
Psychology and Asthetics, London, Gerald Duckworth, 1979 (19661').

Broabig, S., Ethics with Aristotle, Oxford, Oxford University Press, 1991.

CARRIQUE, P., Réve, Verité. Essai sur la philosophie du sommeil et de la veille,
Paris, Gallimard, 2002.

CHRETIEN, J.-L., «Réve et responsabilité», Revue de Métaphysique et de Morale,
1982, n® 87, p. 169-189.

GaLLopr, D., Aristotle on Sleep and Dreams, Warminster, Aris & Phillips,
1996.

GAUTHIER, R.-A., La morale d’Aristote, Paris, P.U.F.,, 1973 (1958").

Harpie, W. F. R., Aristotle’s Ethical Theory, Oxford, Clarendon Paperbacks,
1990 (1968").

Joacuim, H. H., Aristotle. The Nichomachean Ethics [commentaire], London,
Oxford University Press, 1970 (1951").

Junob, I., Des crimes innocents. Ethique et réve chez Aristote et Sigmund
Freud [mémoire de licence], Université de Lausanne, 2003.

Lories, D. et Rizzerio, L. (éds), De la phantasia a [’imagination, Louvain,
Peeters, 2003.

Mansion, S., «Le plaisir et la peine, matiere de 1’agir moral selon Aristote»,
in: MansioN, S., Etudes aristotéliciennes. Recueil d’articles, Louvain-la-
Neuve, Editions de I'Institut supérieur de philosophie, 1984.

MARTINEZ-GAMBRA, L., La théorie du réve chez Aristote. Principes physiolo-
giques et psychologiques [these] (These a la carte), Villeneuve d’Ascq,
Diffusion Septentrion, Presses Universitaires, 2002.

NusseauM, M. C. et OKSENBERG-RORTY, A., Essays on Aristotle’s De Anima,
Oxford, Oxford University, 1992.

OKSENBERG-RORTY, A. (éd.), Essays on Aristotle’s Ethics, Berkeley, University
of California Press, 1980.

RomERER DHERBEY, G. et Viano, C. (éds), Corps et ame. Sur le De Anima
d’Aristote, Paris, Vrin, 1996.



	Aristote, le rêve et l'éthique

