
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 55 (2005)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 137 (2005), P. 265-287

BIBLIOGRAPHIE

Christophe Grellard, Croire et savoir. Les principes de la connaissance selon Histoire de

Nicolas d'Autrecourt (Etudes de philosophie médiévale, 88), Paris, Vrin, la philosophie

2005,313 p.

Ce livre est à la fois un ouvrage de référence sur Nicolas d'Autrecourt et une
réflexion sur une certaine epistemologie du XIV' siècle, à couleur «pragmaticiste»,
dont l'un des mérites majeurs fut d'intégrer la croyance Si, dans les années 1990, la
recherche sur Nicolas prend une nouvelle direction avec les travaux de Zenon Kaluza,
Christophe Grellard vient contribuer à ce renouveau en jetant un regard d'épistémologue
sur ce philosophe. La pertinence de son approche est particulièrement évidente dans le
cas de Nicolas: ne manquant en rien à l'exigence de contextualisation historique des

discours, cette lumière «épistémologique» permet au contraire de relever la spécificité
de la démarche de Nicolas, dont la philosophie est précisément une epistemologie
qui veut rompre avec un certain aristotélisme scolaire et la pratique hégémonique
du commentaire textuel. Par ailleurs, la démarche adoptée par l'A. permet d'écarter
des hypothèses explicatives indues, véhiculées par l'habitude et une conception trop
monolithique du savoir médiéval. Par exemple, l'importance croissante au XIVe siècle
des argumentations à partir d'hypothèses de potentia Del absoluta, avérée chez d'autres
auteurs, ne doit pas être reportée dans le contexte de l'étude de Nicolas, chez qui la
postulation d'autres mondes ou ordres possibles - d'interventions divines qui dérogent
aux lois de la nature - ne joue presque aucun rôle. L'A. souligne au contraire chez
Nicolas une démarcation stricte entre foi et connaissances scientifiques (peu importe que
celles-ci soient hautement ou faiblement justifiées, c'est-à-dire, par ordre décroissant,
certaines, évidentes, claires, ou seulement probables, plus ou moins). Les croyances
qui constituent la base de nos connaissances et dont le philosophe décrit les procédures
de justification, n'ont rien à voir avec la croyance religieuse (la foi). A fortiori, cette
approche permet de laver définitivement Nicolas de toute accusation de scepticisme.
Cette image fallacieuse de «sceptique médiéval», qui colle encore à Nicolas en dehors
des cercles de médiévistes, est certes invalidée aujourd'hui. Mais l'A. va plus loin et
montre qu'il est également faux de supposer qu'il soit apparu ainsi à ses contemporains ;

que ceux-ci aient usé du grief de «scepticisme» au bénéfice de l'argumentation et comme
repoussoir n'implique pas qu'ils aient considéré leur adversaire comme un sceptique
(p. 243, note 2, et p. 273). Au contraire, l'opposition de Jean Buridan à Nicolas doit
être envisagée, de manière globale, comme la défense d'une conception fïabiliste de
la connaissance et comme le refus subséquent du fondationalisme autrécurien. Dans
le modèle fïabiliste de Buridan, nos facultés cognitives fonctionnent bien, elles sont
dignes de confiance ; il s'agit donc d'établir les degrés d'évidence des différents types de
connaissances et de les hiérarchiser, chacune étant fiable, donc recevable. Au contraire,
selon Nicolas, toute connaissance est une croyance qui demande encore à être justifiée,
à moins d'être une évidence, que l'intellect peut appréhender comme certitude dans un
acte réflexif. Le fondationalisme de Nicolas exige que toutes nos connaissances non-
évidentes soient justifiées à partir de croyances de base, évidentes ; celles-ci relèvent soit
de l'expérience (elles sont alors des «apparences complètes» - apparentiae plenae), soit
du premier principe logique (c'est-à-dire de la non-contradiction et de l'identité). Au rang
des croyances probables, il faut ranger le célèbre «atomisme» de Nicolas - physique et

psychique -, dont le degré de justification est fonction de la falsification progressive de la



266 BIBLIOGRAPHIE

thèse opposée, l'anti-atomisme représenté par la physique aristotélicienne. Au moyen de

l'examen détaillé de cet atomisme, l'A. montre que Nicolas est le seul auteur médiéval
qui en ait défendu une version radicale (p. 222). La méthode de l'A., si heureusement

«positive», n'exclut pourtant pas un regard plus historien ; soulignant la cohérence et la
dimension radicale de l'atomisme autrécurien, il en révèle aussi le caractère évolutif et

fragile. La deuxième partie de l'Exigii ordo est en effet le lieu d'une remise en question
du «réductionnisme et du mécanisme atomiste» et d'une «dérive» vers un platonisme
strict (p. 225) : «À n'en pas douter, cette évolution est le signe de l'échec d'une ambition
épistémologique, victime de la dérive ontologique qui mène de Démocrite à Platon»
(p. 226). Ainsi le lecteur découvre-t-il à la fois l'ampleur et la cohérence remarquable du

projet autrécurien, et ce qui en constitue comme le vice caché.

Catherine Kônig-Pralong

Fabien Capeillères, Kant philosophe newtonien. Figures de l'idéal de

scientificité en métaphysique, 1.1 (Passages), Paris, Cerf, 2004, 356 p.

Annoncé comme la première partie d'une plus vaste enquête sur la philosophie
comme science rigoureuse, ce livre de Fabien Capeillères se présente comme une étude

sur la méthode de la philosophie critique de Kant. Le choix de départ, annoncé en toute
clarté, et non sans quelque emphase, est de prendre au sérieux l'analogie que Kant brosse
lui-même entre sa propre méthode et celle de la physique de Newton : «la vraie méthode
de la métaphysique est au fond identique à celle que Newton a introduite en physique,
et qui eut dans cette science de si utiles conséquences» (Recherche sur l'évidence des

principes..., 1761-62). Il en découle une relecture systématique des principaux concepts
méthodologiques kantiens, qui ne se borne pas au commentaire des textes célèbres

que le philosophe de Königsberg consacre à la méthode, au premier rang desquels la
deuxième partie de la Critique de la raison pure, mais se veut attentive au rapport entre
la Methodenlehre et la pratique effective de Kant «philosophe rigoureux», telle qu'elle se

donne à lire dans la structure même des Critiques. C'est dans la mesure où l'objet ultime
du travail de l'A. est le rapport contemporain de la philosophie à la vérité que cet ouvrage
porte sur l'idéal de scientificité de la philosophie, et dans la mesure où cet idéal repose sur
une configuration historique de la notion même de savoir et de «science», qu'on peut faire
commencer avec Newton, que son objet se détermine plus précisément dans la reprise
et la réflexion kantiennes sur cette scientificité : ainsi le souci philosophique entraîne-t-il
l'enquête historique, qui doit aussitôt s'affronter à la difficulté de préciser ce que peut être
au juste le newtonianisme en philosophie - newtonianisme qui est évidemment, dans le
cas de Kant, avant tout méthodologique. Du moins est-ce l'objet principal de l'enquête
de l'A. : «Je concentre l'attention sur l'analogie, que je crois inaugurale, entre la méthode
newtonienne et la réflexion kantienne qui engendre les Critiques», «celle de la méthode
de philosopher conçue comme imitée de celle du physicien» (p. 43, en référence à K.r.V.,
B XVIII). Il est connu que Kant lui-même ne facilite pas une telle tâche, en présentant
la Critique comme une activité propédeutique à la constitution de la philosophie (de la
métaphysique comme telle, et en omettant de consacrer à la méthode de la Critique
elle-même un développement qui soit à la fois pleinement indépendant et complet. C'est
avant tout sur la Préface de l'édition de 1787 de la première Critique et la Conclusion de
la seconde que s'appuie l'A., pour proposer de construire un parallèle méthodologique
strict (aussi bien déductif que modal : cf p. 101-113) entre la «révolution» copernicienne
(de Copernic) et le changement d'hypothèse par lequel l'entreprise critique se définit
parfois elle-même. Il s'ensuit une relecture de la Critique de la raison pure comme
procédure complexe de mise en place et de vérification de l'hypothèse de l'idéalisme
transcendantal, partant d'un donné observable (l'effectivité d'une connaissance) pour



BIBLIOGRAPHIE 267

en analyser les conditions de possibilité, puis, à l'aide des principes ainsi dégagés,

accomplir le travail de synthèse qui va des principes aux conséquences, pour enfin
démontrer à l'aide de la conformité de ces conséquences au donné de départ, par une
«procédure de preuve» adaptée, la validité à la fois de l'hypothèse et de tout le processus

- cultivant ainsi le parallèle entre l'entreprise kantienne et les préceptes newtoniens,
notamment les fameuses Régulée philosophandi du début du livre III des Principia,
mais également la pratique newtonienne, telle qu'analysée par I. Bernard Cohen (The
Newtonian Revolution). Le moment de la déduction, notamment, se trouve relu dans

ce cadre (p. 286 sq.). Il en résulte une représentation synoptique du système kantien,
qui parvient à saisir le geste critique dans son aspect dynamique, sans négliger la part
importante de résultats effectifs (les éléments dégagés par ce geste) qui se trouvent déjà
compris dans les ouvrages nommés Critiques. Utiles aussi, même à ceux qui ne seront

pas convaincus par la thèse du livre sur le newtonianisme «absolument fondamental» de

Kant (p. 313) et par son corollaire sur la limitation imposée à la philosophie kantienne

par la contingence historique de son «donné de départ» (la physique newtonienne),
seront les développements sur les concepts méthodologiques qui, même dans leur aspect
simplement logique (non transcendantal), sont depuis quelques décennies l'objet d'une
attention méritée, qui a souvent manqué aux premiers exégètes de Kant.

Guillaume Coqui

Bruno Bernardi, Florent Guénard, Gabriella Silvestrini (éds), La Religion,
la liberté, lajustice. Un commentaire des Lettres écrites de la montagne de

Jean-Jacques Rousseau, Paris, J. Vrin, 2005, 320 p.

Publiées en 1764, les Lettres écrites de la montagne de Jean-Jacques Rousseau
s'inscrivent dans un contexte historique précis. La parution de l'Emile et du Contrat
social en 1762 avait eu pour effet de jeter un large discrédit sur les idées de Rousseau et
les magistrats de Genève les condamnèrent unilatéralement. Les deux ouvrages furent
donc brûlés. Dans les Lettres, Rousseau entendait répondre à ses détracteurs. Bernardi,
Guénard et Silvestrini avertissent pourtant les lecteurs du recueil qu'ils éditent: les

Lettres ne peuvent être réduites à ce cadre événementiel puisqu'il y est question, aussi, de
thèmes universels. Religion, liberté et justice sont des thèmes qui dépassent la personne
de Rousseau autant que la ville de Genève. Le principe herméneutique de départ adopté

par les auteurs consiste donc à lire les Lettres à la fois comme un document stratégique,
un ouvrage de philosophie théorique, un traité de politique et une autobiographie. André
Charrak rappelle que dans les Lettres, Rousseau pense que c'est l'Evangile qui constitue
le lien social le plus puissant et, par conséquent, que le christianisme du vicaire savoyard
est en mesure d'instituer la société. Il prend toutefois des précautions: la religion
réformée ne peut être intégrée à la constitution de l'Etat et doit être exclue des lois
de la société. Isabelle Bouvignies insiste quant à elle sur l'importance, pour Rousseau,

que revêt la Réforme. C'est celle-ci qui a imposé une tendance plus rationaliste au
christianisme en rejetant la nécessité de croire aux miracles. Pour Bruno Bernardi, qui a

mené une déconstruction de la notion de miracle, ceux-ci sont considérés pai- Rousseau

comme superflus, car ils ne s'adressent point aux lumières de l'esprit, mais seulement à

l'imagination. Seule la doctrine religieuse compte puisqu'elle communique son contenu
directement à la raison; ainsi, Dieu ne se manifeste qu'à l'«entendement sain.» (p. 85)
Florent Guénard souligne que Rousseau estime que la religion chrétienne est mal adaptée
aux rapports de forces mis en scène par la politique; c'est pourquoi Rousseau en appelle
à une religion civile. À ce titre, Ghislain Waterlot note que Rousseau s'est «délibérément
contredit» (p. 65). En effet, selon Waterlot, dans la première lettre, Rousseau n'a pas
voulu insister sur le fait que la politique exige une nouvelle religion. Pourtant, de la



268 BIBLIOGRAPHIE

religion des prosélytes du vicaire savoyard, à la toute fin de cette même première lettre,
Rousseau dit bien qu'«elle ne saurait en aucune façon apporter à la société politique la
religion qu'il lui faut.» (p. 65) Rousseau rêvait d'une religion civile, mais ne voulait pas
être stigmatisé pour avoir mis de côté la religion réformée. Si la question de la religion
est si importante dans les Lettres, c'est qu'elle est donc intimement liée au problème de

la liberté. En s'attaquant à Rousseau, Genève s'était attaquée aussi à la liberté, et, pour
répondre à l'accusation des magistrats suivant laquelle il s'en était pris à la religion de

l'Etat, Rousseau s'était donc vu obligé de se prononcer sur le problème théologico-
politique.. Notons pour terminer la reproduction en annexe du texte des représentations
portées par les Citoyens au Conseil en 1763. Il s'agit d'un document de toute première
main pour qui chercherait à établir le contexte précis dans lequel les Lettres ont été
élaborées.

Morgan Gaulin

Ingeborg Schussler, Hegel et les rescendances de la métaphysique.
Schopenhauer - Nietzsche - Marx - Kierkegaard - Le positivisme scientifique

(Philosophie-Genos), Lausanne, Payot, 2003, 355 p.

La métaphysique qui, depuis Platon, avait pour but de transcender le réel pour
atteindre l'idéel a atteint son achèvement chez Hegel. Or, cet achèvement ne peut en
constituer la fin. Ingeborg Schüssler affirme que si le mouvement de transcendance a

accompli sa destinée, le mouvement inverse, qui va de l'idéel au réel, du suprasensible au

sensible, occupe les projets post-hégéliens, de Schopenhauer au positivisme scientifique.
C'est au Heidegger de la «Contribution à la question de l'être» que l'auteur a emprunté
le terme de rescendance (Reszendenz) afin de caractériser l'ensemble de ces projets.
Schüssler montre de quelle manière Hegel a accompli la philosophie en transformant la

question de l'être, dont Platon croyait qu'elle se refusait sans cesse à l'homme mortel,
en un savoir effectif. Le savoir comme désir fut remplacé par un savoir accompli, et

pour Hegel ce savoir pouvait s'accomplir parce que la conscience de l'homme n'a plus
à être considérée comme finie. La conscience peut donc contenir en elle non pas le
savoir de l'être, que recherchait la métaphysique pré-hégélienne, mais sa présence. La
riposte de Schopenhauer consista à reprendre un problème kantien que Hegel n'avait pu
résoudre; soit, celui de la réalité, qui résiste à la fois au savoir et à la subjectivité: c'est
l'en-soi kantien. Hegel croyait que cet en-soi était englobé par le savoir absolu. Pour
Schopenhauer, au contraire, l'en-soi résiste au savoir et demeure une énigme ; il désigne
une irréductible différence entre notre savoir de l'en-soi et l'en-soi en tant que tel. En
construisant l'absolu dans la conscience, Hegel considérait que cet absolu était le résultat
de la volonté de l'esprit absolu. Schopenhauer souligna que ce n'est que la volonté elle-
même, une volonté «aveugle», qui produit le fondement de la totalité, et chez lui c'est
cette volonté qui est définie comme un en-soi. La toute-puissance de la conscience s'en
trouve donc disqualifiée. En identifiant ainsi la volonté au fondement, Schopenhauer
accomplissait donc une rescendance de la métaphysique. Selon Nietzsche, toutefois,
Schopenhauer a laissé intacte la question de ce fondement, et n'a fait que produire de la

sorte une philosophie contraire à celle de Hegel. La tâche que se fixa Nietzsche consista
donc à remettre en question l'idée même d'un fondement de la philosophie (Dieu chez
Hegel, la volonté chez Schopenhauer). Le fondement, chez Nietzsche, se réduisit à

l'homme, et, dans sa première philosophie, le fondement de toute métaphysique est
identifié à la vie humaine. Chez Marx, ce n'est plus un sujet absolu qui prend la position
de fondement de la métaphysique, mais un sujet objectif, défini comme homme social.
Kierkegaard, pour sa part, contesta à la fois le sujet hégélien et le sujet de Marx en ce

que ceux-ci étaient producteurs de l'histoire dans sa totalité. Le sujet de Kierkegaard est



BIBLIOGRAPHIE 269

lié à la temporalité puisque la conscience humaine est le lieu où l'éternel et le temporel
arrivent à coexister. L'être même de la conscience individuelle de Kierkegaard se définit
par l'intérêt, du latin inter-esse, «être-entre», et désigne donc ce qui se tient entre l'idéel
et le réel. Le positivisme scientifique est allé encore plus loin dans ce mouvement de
rescendance puisque, après que la métaphysique s'est accomplie comme ontologie, il la
déplaça vers les sciences. La science fut dès lors en mesure de s'auto-fonder et prit pour
objet un donné non-ontologique ; d'où le nom de positivisme.

Morgan Gaulin

Martin Heidegger, Les conférences de Cassel (1925), avec la correspondance
Husserl-Dilthey, éd. bilingue introduite, traduite et annotée par Jean-Claude
Gens (Textes & Commentaires), Paris, Vrin, 2003, 217 p.

Jean-Claude Gens a eu la bonne idée non seulement de traduire les dix fameuses
conférences de Heidegger sur Dilthey, prononcées à Cassel en 1925, - et destinées à

paraître dans le volume 80 de l'édition intégrale de Martin Heidegger (p. 138-213)-,
mais aussi de les faire précéder par la réédition, également bilingue, de la correspondance
entre Husserl et Dilthey, datant de 1911 et interrompue par la mort de ce dernier (p. 112-

137). Ce travail de traduction et d'édition est précédé d'une longue introduction (p. 7-
109) contextualisant le tout. Cette publication est motivée par l'idée que «la spécificité
des pensées de Husserl et de Heidegger se mesure mieux à l'aune de leurs réceptions
respectives de la philosophie de la vie de Dilthey» (p. 7) qu'à celle de leurs confrontations
avec les néokantismes, dominant, dans le premier quart du XXe siècle, la philosophie
en Allemagne. Selon l'A., l'appropriation «phénoménologique» de l'herméneutique
diltheyenne nous permet de voir rétrospectivement que cette dernière n'ouvre rien de
moins qu'«une nouvelle séquence de l'histoire de la pensée herméneutique allemande»
(p. 8). Il y aurait ainsi pour l'A. quelque chose comme une séquence phénoménologique

de la pensée herméneutique allemande dont la spécificité peut se lire dans
la réception de Dilthey par Husserl et Heidegger. Malheureusement, la question du
caractère métaphysique ou non - au sens où ce dernier l'entend - de la phénoménologie
herméneutique de Heidegger n'est ni véritablement posée ni expressément discutée.
Parler, pour Husserl, d'appropriation de l'herméneutique diltheyenne de la vie, c'est
probablement exagéré. Car, comme le montre la correspondance de 1911, qui marque
l'apogée de la réception husserlienne, dont l'A. rappelle que «le point de départ a

été la lecture enthousiaste des Recherches logiques par Dilthey» (p. 9), la pensée de
Husserl demeure au fond étrangère à la pensée herméneutique. Alors que pour Dilthey,
l'historicité de la vie détermine une réelle opacité qui renvoie en dernière instance à son
caractère insondable, Husserl pense pouvoir- du moins à cette époque - soumettre cette
irréductibilité de la vie à la connaissance transcendantale (p. 56). Ce point est confirmé
par lettre du 5/6 juillet 1911 que Husserl adresse à Dilthey : «Toute science de l'existant
[...] se transforme eo ipso en métaphysique (selon mon concept) dès qu'elle est rapportée
à la doctrine phénoménologique des essences et parvient [...] à l'ultime détermination de

sens de son contenu de vérité. [...]. Je crois pouvoir reconnaître que par-delà [...] la science
de l'existant phénoménologiquement étendue et fondée (universelle) (intégrant dans son
travail toutes les sciences de l'existant naturelles), il ne peut y avoir d'autre science, ou
encore que c'est une absurdité de parler d'un être principiellement inconnaissable qui
se trouverait encore au-delà.» (p. 127) De même, si Husserl concédera au monde de la
vie une certaine historicité, il semble qu'il ne la reconnaisse que pour y voir aussitôt,,
comme l'affirme l'A., «ce qui obscurcit l'intuition d'essences qui, au moins en ce qui
concerne les idéalités de type logique et mathématique, ont une valeur omnitemporelle»
(p. 44). C'est là du moins l'avis de Misch, élève de Dilthey et auteur d'un livre que

Philosophie
contemporaine



270 BIBLIOGRAPHIE

Husserl et Heidegger liront attentivement: Lebensphilosophie und Phänomenologie.
On retrouve cette critique de l'anhistoricité de la phénoménologie husserlienne dans

la réception de Dilthey par Heidegger. Dans la dixième et dernière conférence de

Cassel, étape ultime de la réception heideggerienne de Dilthey - après une première
phase en 1919-1920 où Heidegger comprend le caractère insodable de la vie comme
facticité (p.57-76) -, Heidegger écrit: «[...] une tendance authentique et radicale de la

philosophie, la phénoménologie, se caractérise par son anhistoricité et son inimitié vis-
à-vis de l'historicité : croyant pouvoir rejeter l'ayant-été comme non pertinent et accéder

par elle-même aux choses, elle est restée enfermée dans le questionnement traditionnel»
(p. 207). C'est pourtant cette même phénoménologie, dont la présentation est le thème
de la 5ème conférence de Cassel, qui ouvre selon Heidegger la possibilité de radicaliser
l'herméneutique de Dilthey, c'est-à-dire de penser la question de l'historicité du Dasein
humain, en tant que ce dernier est fondamentalement être-à-la-mort. En effet, si Dilthey
«s'est frayé une voie vers la réalité qui est authentiquement au sens de l'être historique,
vers le Dasein humain», et s'il est parvenu à déterminer cette réalité «comme vivante,
libre et historique», il ne questionne pas «l'historicité elle-même», c'est-à-dire qu'il ne

pose pas la question relative au sens de l'être de l'historique. Heidegger d'ajouter que
c'est «seulement depuis le développement de la phénoménologie que nous sommes
aujourd'hui capables de poser clairement cette question» (p. 171). Après être ainsi,
dans les cinq premières conférences, revenu à Dilthey et avoir pointé la portée de la
phénoménologie husserlienne, mais aussi sa limite, dans la mesure où elle ne pose pas
la question du sens de l'être de notre propre Dasein (p. 177) - empruntant sans critique
à la tradition moderne le concept de moi -, Heidegger va procéder à la radicalisation de

Dilthey en quatre étapes. Il va d'abord exposer comment le sens d'être de notre Dasein
est l'être-à-la mort, en faisant apparaître tant le rapport impropre à la mort constitutif
de notre quotidienneté (6ême et 7ème conférences), que le rapport propre à la mort (8èn!e

conférence). Exister de manière proprement humaine signifie pour Heidegger endurer
la mort comme possibilité, «indéterminée relativement au quand, certaine relativement
au que» (p. 191). Ce qui signifie alors la devancer (vorlaufen), l'anticiper. Par là,
Heidegger peut ensuite montrer le sens fondamentalement temporel de l'être du Dasein
humain, puisque devancer signifie l'être-à-l'avenir et la préoccupation quotidienne
l'être au présent (9<n!e conférence). Enfin, après avoir exposé, de manière extrêmement
succincte, une destruction de la manière traditionnelle de comprendre le temps (9"™

conférence), Heidegger conclut son parcours par le réexamen de l'historicité du Dasein
sur fond de temporalité, débouchant finalement sur la question de l'être de Tétant (10ème

conférence). Tous ces développements seront repris dans Être et Temps ; ce qui ajoute
encore à l'intérêt de ces conférences et du travail de Jean-Claude Gens.

Emmanuel Mejìa

Jacques Derrida, Moscou Aller retour (L'Aube poche essai), Paris, Éditions de

L'Aube, 2005, 157 p.

Issu d'un voyage à Moscou après la perestroïka, ce texte ne se présente pas comme
un «récit raisonné» de voyage, car un tel type de récit suppose toujours un filtre, une
censure. De plus, raisonner suppose toujours rationaliser et donc faire un tri a posteriori.
C'est de retour aux USA que Derrida va développer ses réflexions sur le voyage à

Moscou, en s'appuyant sur les récits d'Etiemble, de Gide et de Benjamin. L'histoire
de son propre voyage n'est donc pas l'affaire de ce livre. Il s'agit bien plutôt de saisir
dans les journaux des devanciers des éléments de réflexion sur ce que peut signifier



BIBLIOGRAPHIE 271

l'aller-retour à Moscou, tant sur le plan intellectuel que politique. Si l'URSS est le nom
d'un individu étatique, d'un Etat individuel et singulier qui s'est donné son nom sans
référence à aucun lieu singulier ni à aucun passé national, pour Derrida, l'intérêt porté
à ce pays, à travers les journaux de ses devanciers, réside dans la mise en question de
nombre d'éléments qui nous semblent acquis en Occident. Ainsi, lorsque Etiemble parle
de culture, il est nécessaire de discuter ce concept, tant la démocratisation en cours
dans les pays de l'Est fait référence aux processus des médias et aux techniques dont
nous bénéficions, et tant nous avons tendance à ramener ce concept à celui que nous
avons en Occident. Derrida constate du reste que les intellectuels rencontrés à Moscou
sont pour la plupart des gens déjà ouverts aux traditions occidentales ; c'est une attitude
dont il faut se méfier pour ne pas tomber dans le piège de la culture unique, (p. 17-33)
En citant Etiemble, Derrida montre que «revenir de Moscou» peut prendre plusieurs
significations, et qu'elles ont toutes leur portée : rentrer de Moscou, revenir à la maison,
mais aussi en revenir comme lorsqu'on est stupéfait, ou encore perdre la foi dans
l'immense espoir placé dans la révolution que l'on prenait pour la solution. Derrida lit
le voyage d'Etiemble non comme un voyage à proprement parler, mais comme la fin du

voyage vers la culture humaine absolue qui dit, à travers le russe, l'universalité du sens
humain, du genre humain enfin réalisé. Dès lors, le récit de voyage, l'œuvre littéraire,
doit s'effacer au service de cette cause universelle. Derrida est assez critique à l'égard
d'Etiemble à qui il reproche un «narcissisme exhibitionniste» (p. 50-55) à propos de ses

remarques sur ses deux voyages à Moscou ; il relève les problèmes que les affirmations
d'Etiemble peuvent engendrer: en se disant «touristo-trotskiste», Etiemble suppose que
le phénomène politique et social se phénoménalise pour l'essentiel, ce qui ne va pas
de soi. Par là, Etiemble suppose aussi que la phénoménalité supposée est accessible au

voyageur, mais, selon Derrida, cela va encore moins de soi. Ce qui questionne le plus
Derrida est incontestablement le présupposé selon lequel ce phénomène est accessible
au voyageur même si celui-ci ne parle pas la langue et les sous-dialectes du pays ou de
l'État visité. La conséquence évidente en est qu'il est toujours nécessaire de reprendre
à nouveaux frais les retours de voyages et les comptes rendus qu'on en donne. Dans
Retour d'URSS de Gide, le voyage d'aller et retour est vu, non comme un départ de
chez soi, vers l'étranger, vers un pays lointain ou excentrique, qui permettrait ensuite
de revenir chez soi et donner des nouvelles de «là-bas», mais comme un aller chez soi,
aller vers un lieu qui est plus qu'une patrie d'élection: un exemple, un guide, (p. 63-65)
La lecture de Benjamin, suite aux deux autres, amène Derrida à se demander si les récits
des voyages et retours d'URSS sont encore possibles, si ce ne sont pas des projections
d'un idéal de Tailleurs au détriment de Pici, ou inversement des projections de l'ici dans
un ailleurs hypostasié. Il met en garde contre ce besoin de chercher dans ces récits de

type mythologique la vérité rassurante d'un langage, d'un ordre signifiant, d'une vérité
«itérable» (p. 79), mais aussi contre la tendance à interrompre la répétition en vue de
la quête du neuf, de l'unique, de la singularité absolue. Face à cela, Derrida retient
trois critères pour l'éventuelle écriture sur un voyage à Moscou. Il faut: 1) des signes
(anecdotes, rencontres, expériences) qui requièrent, de façon indispensable, au moins le
témoignage de l'écrivain-voyageur; 2) des esquisses de réponses à des questions posées

par la préface, ou des tentatives pour réélaborer ces questions ; 3) des propositions liées
à des souvenirs personnels et croisant des thèmes généraux, disposés à dessein comme
des pierres d'attente ou des indicateurs programmatiques, par exemple: la situation de
la philosophie (académie et université, rapports avec la tradition et avec l'Occident,
notamment avec Paris), perestroïka, glasnost (et déconstruction), nationalité(s) et
nationalisme(s)... L'entretien qui clôt l'ouvrage, «Philosophie et littérature» (p. 103sq.),
décrit bien ce qu'est le projet derridéen de déconstruction en fonction de la philosophie
occidentale : «La déconstruction est souvent représentée comme ce qui dénie toute
extériorité au langage, elle reconduirait tout à l'intérieur du langage. Comme j'ai écrit
qu'«il n'y a rien en dehors du texte», tous ceux qui se plaisent à nommer langage ce



272 BIBLIOGRAPHIE

que je nomme 'texte' traduisent, veulent traduire: 'il n'y a rien en dehors du langage.'
Alors que, pour le dire brièvement et schématiquement, c'est exactement l'inverse. La
déconstruction a commencé avec la déconstruction du logocentrisme, la déconstruction du

phonocentrisme. Elle a essayé de dégager l'expérience, de la libérer de la tutelle du modèle
linguistique qui était si puissant à l'époque-je veux parler des années soixante. Il s'agit
donc de la méprise la plus primitive, et je la crois motivée par des raisons idéologiques et
politiques. Elle consiste à représenter la déconstruction à l'envers, en somme, à l'inverse
de ce qu'elle fait. Par exemple, en ce qui concerne la littérature, les mêmes, et ils sont
nombreux, aimeraient décrire, disons, 'mon' concept de la littérature comme ce qu'ils
nomment la suspension du réfèrent. Je fais exactement le contraire.» (p. 109) Le souci
de la traduction d'un langage dans l'autre, caractéristique du projet de déconstruction,
est finalement assez proche des objectifs de l'herméneutique philosophique, même s'il
en diffère par les moyens adoptés. Discutant le phonocentrisme, typiquement européen,
Derrida constate que le phonocentrisme est plus universel et que la tâche du penseur est
d'amener à l'ouverture à l'autre langage, à une «exappropriation». Petit texte limpide sur
le sens du métier de penseur. Sorte aussi de «non-testament» derridéen.

Jacques Schouwey

Jacques Derrida, Surparole. Instantanés philosophiques (L'Aube poche essai),

Paris, Éditions de l'Aube 2005, 143 p.

Cet ouvrage réédité à la suite du décès de l'A. réunit des entretiens avec Catherine
Paoletti datant de 1998. Il est l'occasion de mieux connaître Derrida, en entrant dans
les méandres de son riche itinéraire. Dans «À voix nue», Derrida fait un retour sur sa

vie et montre le rôle-clé de l'écrit dans ses réflexions. Sans être une autobiographie au

sens traditionnel, ce texte met en lien l'itinéraire de vie de l'A. et ses choix intellectuels.
Attiré par la forme du journal, Derrida en est venu à ne plus écrire de journal, ce qu'il
regrette, tant il aurait aimé faire un «journal total» (p. 19). Sa découverte de la littérature
s'est faite par le biais de la lecture de Gide et de Nietzsche, en dépit de son manque
d'attrait pour l'étude. Très tôt, il commence à lire de la philosophie et décide de concilier
écriture et métier de professeur, un peu à la mode de Sartre. Sans jamais renoncer à la

philosophie, il veut dénoncer l'hégémonie que celle-ci a prise sur des questions qui ne
relèvent pas uniquement du discours littéraire, mais des domaines aussi variés que droit,
politique, éthique. C'est ici que se situe la responsabilité du philosophe. Par le fait que
l'écrivain se voit reconnu le droit de tout dire, il n'est pas dégagé de sa responsabilité,
mais se voit contraint d'assumer une hyper-responsabilité. Le début des années 50 est le
début de la démarche philosophique derridéenne: c'est l'étude chez Paul Ricœur, Jean

Wahl, mais dès cette époque il a «le mal d'école» (p. 30) qui le marquera toute sa vie.
Ne faisant pas école, il entretient des relations très ambiguës avec les institutions. Au
reproche d'hermétisme qui lui a souvent été adressé il réplique en faisant référence à

son projet : non pas apporter un contenu nouveau, révolutionnaire, à la branche ou aux
branches, mais discuter les cadres et normes de celles-ci. En raison de cette attimde,
il a été jugé dangereux pour le système académique. En ce sens, toute son activité de
luttes des années 80-90 consistait à ouvrir le domaine de la philosophie à des secteurs
qui ne relevaient pas du cadre purement académique : lettres, arts, architecture. De 1950
à la fin des années 80, son parcours s'infléchit dans un sens scripturaire et se manifeste
de manière pressante ces dernières années, comme si la philosophie avait le devoir de
faire face à une sorte d'urgence événementielle, (p. 43) La tâche consiste à inventer des

stratégies pour préserver la créativité, et ainsi éviter de se replier sur un modèle fermé,
statique. S'ouvrir aux nouvelles possibilités - dans le domaine de la communication par
exemple - permet de changer de rythme et d'entrer en dialogue avec le langage, avec les



BIBLIOGRAPHIE 273

différentes cultures. Si Derrida n'a pas fait école, c'est qu'il ne considère pas l'héritage
comme quelque chose de stable: il n'y a pas de véritable héritier, il n'y a qu'une relation
de fidélité-infidélité, passage d'une génération à l'autre, une transmission et une relance,

(p. 50-59) «De l'hospitalité» relève la dette de Derrida à l'égard de Lévinas, et surtout
tente de montrer que l'hospitalité est plus que le simple fait d'accueillir chez soi; c'est
d'abord être l'otage de l'autre, sa proie, ce qui implique une responsabilité. Derrida aime
mettre en lien Lévinas et Kant pour faire ressortir la polysémie des termes et concepts
de la tradition philosophique, dont ceux de paix et d'hospitalité méritent le plus grand
soin. Dans l'hospitalité, il lit aussi le difficile problème de la traduction, de la langue.
Traduire n'est pas simplement assimiler, réduire une langue ou une tradition à une autre,
c'est avant tout un difficile exercice d'accueil de l'autre: ni simple assimilation, ni
permissivité sans intégration. Ici pointe l'enjeu de cette réflexion dans le dramatique
contexte des migrations actuelles de populations. «De la phénoménologie» analyse
comment l'œuvre de Derrida, débutant par une lecture et un commentaire de Husserl,
et de ses représentants français (Sartre, Lévinas), a évolué pour l'amener au concept
de déconstruction: critiquant les lectures insuffisantes de Sartre, il voit en Husserl
celui qui a amené une méthode, une rigueur, mais il se sent plus proche du pathos
existentiel de Heidegger. La mise en échec du principe du retour aux choses mêmes
lui permet de mettre à jour une sorte de presupposition ou de principe métaphysique
de la phénoménologie. «Ce qui fait que ce que l'on appelle la déconstruction était à

la fois un geste phénoménologique (s'affranchir ou se libérer de présuppositions
spéculatives philosophiques d'un certain héritage), mais en même temps, un essai pour
déceler dans l'édifice des thèses philosophiques de la phénoménologie certaines de ces

présuppositions.» (p. 85) La philosophie se définissant depuis ses origines par rapport à

la vérité, Derrida propose quelques réflexions sur le «Mensonge en politique» (91 sq.).
Il faut distinguer entre le vrai et le verace d'une part, et le faux et le mensonger d'autre
part : il est possible de proposer un énoncé faux parce qu'on y croit, donc avec l'intention
sincère de dire la vérité, et l'on ne peut pas être accusé de mentir simplement parce
que l'on a l'intention d'égarer l'auditeur ou de dire le vrai sans y penser, (p. 94) «Pour
dire la vérité, pour être verace, il faut pouvoir mentir.» (p. 102) «Le conditionnement
des êtres qui rend la vérité mécanique est en contradiction avec l'idée d'intentionnalité,
condition même du mensonge.» (p. 102) Derrida est fasciné par le fameux exemple
de Kant sur l'obligation de dire la vérité; la réponse kantienne lui paraît troublante,
mais justifiée et convaincante, en ce qu'elle se fonde sur l'essence même de la vie en
société, sur l'essence et la finalité du langage qui sont la promesse de la vérité. Par

conséquent, en mentant, on ne parle pas, on manque à la parole. Le dialogue avec
Daniel Bensaïd consacré au marxisme met en évidence la relation complexe de Derrida
à Marx. L'attrait pour Marx chez lui réside avant tout dans son intempestivité ; un retour
à Marx qui n'a rien d'académique, d'une lecture des textes de Marx dans la forme de
l'érudition académique; ce qui séduit Derrida, c'est avant tout le fait que Marx est au-
delà du contexte des concepts traditionnels de la philosophie de l'histoire. Le dernier
entretien, «Justice et pardon», est le fruit d'un voyage en Afrique du Sud où Derrida a

été confronté à la difficile question du pardon à la suite de l'abolition de l'apartheid. Le
pardon n'est envisageable que parce qu'il y a de l'impardonnable; en justice, il n'y ade
prescriptible que parce qu'il y a de l'imprescriptible. Le monde est ouvert, le pardon est

possible, mais rien ne s'efface. Le pardon ne saurait remplacer lajustice : «Le pardon ne
rend pas justice, c'est certain, il ne se substitue pas à lajustice, la valeur du pardon est

hétérogène à la valeur juridique. Evidemment, il y a souvent une contamination entre la
logique du pardon et la logique judiciaire, et Tutu affirme que l'amnistie sera accordée à

condition que les criminels reconnaissent leurs fautes publiquement, autrement dit qu'ils
se transforment et s'engagent dans une autre voie.» (p. 132)

Jacques Schouwey



274 BIBLIOGRAPHIE

Jérôme Dokic, Qu'est-ce que la perception (Chemins philosophiques), Paris,

Vrin, 2004, 128 p.

Le principe de cette nouvelle collection (qui regroupe déjà des ouvrages portant
sur des thèmes tels que la décision politique, l'imagination, la nation, la personne, la

théologie naturelle, la croyance ou le paradoxe) est de traiter un thème ou une question
particulière, dans une première partie, et de présenter, dans la seconde, quelques extraits
de textes consacrés à la problématique en question et pourvus d'un commentaire
souvent substantiel. L'A. est sans doute l'un des meilleurs spécialistes francophones des

questions relatives à la perception et nous trouvons dans son ouvrage une présentation
de l'état le plus actuel de la discussion sur ce thème, suivi de deux textes commentés,
soit un extrait de G. Berkeley tiré de l'Essai sur la nouvelle théorie de la vision (§ 93-
99) suivi d'un passage de L'esprit et le monde de John McDowell (publié en 1994 et
issu des Conférences John Locke que McDowell a données à Oxford en 1991). Il s'agit
d'abord de mettre l'accent sur «les questions épistémologiques relatives à la perception»
(p. 7). Le point de départ d'une théorie de la perception est «l'étude du langage que nous
utilisons couramment pour décrire les phénomènes perceptifs et les rapporter à autrui»
(p. 8). «Percevoir» est à la fois activité et état, c'est également «engager son corps clans

une activité spécifique» (p. 10). Mais la perception est également «un état conscient, dans

lequel le sujet est au moins en partie réceptif, et qui constitue une source de connaissance

sur le monde» (ibid.). Selon l'intemalisme, dont Descartes serait le promoteur, «les états

mentaux ne doivent en rien leur existence à celle d'états de choses qui existent en dehors
de l'esprit» (p. 15-16) et l'intemalisme de la perception «est la thèse selon laquelle les

comptes-rendus perceptifs neutres» (p. 15) permettent le mieux de rendre compte de la
réalité psychologique de mon expérience. Un compte-rendu neutre signifie non-factif,
la factivité étant définie comme la capacité de décrire un fait. L'A. montre que le verbe
«voir» peut être considéré comme factif dans certains cas et neutre dans d'autres, il
«décrit en réalité une situation hybride, mi-mentale, mi-physique» (p. 16), ce qui semble
être une caractéristique générale de la perception, et c'est précisément ce qui en rend la

description si délicate. Si toute expérience perceptive «est toujours l'expérience d'une
réalité phénoménale» (p. 18) la question des illusions (par exemple le bâton droit qui
paraît courbé lorsqu'il est planté dans l'eau) est redoutable : l'illusion perceptive me fait-
elle prendre conscience d'une «réalité non-physique» (p. 18) ou est-elle la preuve d'une
incapacité à «distinguer de l'intérieur, entre une expérience véridique et une illusion»?
(p. 19). Il y aurait lieu ici de distinguer entre réalité de l'illusion et capacité de distinguer
l'illusion comme «réelle» mais en la discriminant de la réalité non-illusoire. La conclusion
de l'argument de l'illusion est que «l'expérience véridique et son corrélat illusoire ont un
double dénominateur commun : ils relèvent du même type d'expérience, et leur objet est

un ensemble de sense-data» (p. 20-21). Certaines théories de la perception vont accepter
l'argument de l'illusion et d'autres vont le rejeter. Parmi les premières on trouve le

«phénoménisme» qui «admet que le monde de la perception est exclusivement peuplé de

sense-data» (p. 23). Contre cette hypothèse, on trouve le «réalisme indirect», qui tente de

combiner l'hypothèse de l'illusion avec «le postulat d'un monde physique relativement
indépendant de nos expériences» (p. 27). Si le phénoménisme et le réalisme indirect
acceptent les conclusions de l'argument de l'illusion, d'autres théories le rejettent. Parmi
celle-ci, l'A. en examine trois: la théorie adverbiale, la théorie bipolaire et la théorie
disjonctive. La première «semble abolir la notion même d'objet intentionnel, et par suite
la distinction enüre les expériences véridiques et les autres» (p. 31 et rejette également la
notion de sense-data. Pour la théorie adverbiale «l'expérience elle-même est structurée
en perceptions 'plus petites'» (p. 33). Les adeptes de la théorie bipolaire estiment,
quant à eux, que le modèle «adéquat de la perception n'est pas un modèle binaire, mais
un modèle ternaire» (p. 34) comportant, outre l'expérience perceptive et l'objet de

celle-ci, le contenu perceptif, qui ne se confond pas avec l'expérience. Cette notion
est souvent introduite sur la base d'une analogie entre l'expérience perceptive et les



BIBLIOGRAPHIE 275

attitudes propositionnelles (Russell), qui sont «des états mentaux, comme la croyance,
le désir ou l'intention, dont la description canonique implique une proposition vraie
ou fausse» (p. 35). La troisième théorie (théorie disjonctive de l'expérience) tente «de

rendre justice à la factivité des verbes de perception, en rejetant l'analyse conjonctive
et l'intemalisme de la perception qui lui est associé» (p. 42). Dans les dernières pages
de sa présentation. l'A. expose les arguments de ceux qui se demandent si la perception
peut être considérée comme une forme de savoir «ou de connaissance propositionnelle,
qui met en relation un sujet percevant et un fait perçu» (p. 45) : par exemple lorsque
Pierre voit quep (les branches d'un arbre secouées par le vent), il sait que p (c'est-à-
dire qu'une bise souffle et que c'est l'action du vent qui fait bouger les branches). Pour
d'autres, la perception est anépistémique, elle «n'est ni un jugement, ni une forme de

savoir» (p. 53). Faut-il introduire la notion de protopensée (Dummett) dont le «véhicule
n'est pas linguistique, mais iconique» (p. 54) qui serait une «composante inséparable des

circonstances de la pensée et de l'action» (ibid.) On pourrait estimer que «la perception
n'est pas indépendante de l&possession de capacités conceptuelles et protoconceptuelles,
mais [qu']elle ne doit pas être considérée comme un exercice de ces capacités» (p. 59).
Une bonne théorie devra en tous les cas prendre acte qu'il n'existe sans doute pas «de

ligne de partage franche entre ce qui est conscient et ce qui ne l'est pas, ou entre un
état mental et un état physique» (p. 61). Dans son commentaire des pages de Berkeley
consacrées à la vision, l'A. évoque entre autres la question de Molyneux, le problème
de l'existence simultanée des concepts spatiaux et celui de l'image rétinienne inversée.
Dans son commentaire de McDowell, l'A. examine sa réponse à l'opposition stricte
entre la conception du mythe du donné et du cohérentisme. La première est «la thèse

selon laquelle nos jugements empiriques sont fondés sur l'appréhension sensorielle
de données ou sense-data» (p. 104). Le cohérentisme considère, quant à lui, que «la

perception n'est pas un intermédiaire êpistémique entre nos jugements et le monde» et

que «l'expérience perceptive est incapable de justifier un jugement ou de lui octroyer
une valeur de connaissance» (p. 107).

Stefan Imhoof

Hélène Politis, Kierkegaard en France au XXe siècle. Archéologie d'une

réception (Philosophie, epistemologie), Paris, Kimé, 2005, 275 p.

Ce livre, achevé en 2003, reprend, en une version remaniée et complétée, la première
partied'unethèsededoctoratde 1735 pages, soutenue le I5janvier 1993.Plus quel'histoire
d'une réception, l'A. établit une archéologie de la réception kierkegaardienne en France
et des facteurs qui ont conduit à des mésinteprétations et incompréhensions notoires.

D'abord, sous l'influence du Brand d'Ibsen et des interprétations de Bellesort et de D. de

Rougemont, Kierkegaard va être placé sous l'ombre d'EIseneur ; un Hamlet moderne. On
fera de lui un personnage littéraire, un romantique danois. Dans la foulée, le malentendu

biographique réduit l'œuvre à l'expression d'une personnalité psychopathologique.
Un deuxième type de mésinterprétations provient de philosophes français qui ont
simplement annexé la pensée de Kierkegaard à leur propre philosophie. Dans cette

partie du livre, nous trouvons de précieuses analyses des lectures de Kierkegaard faites
notamment par Chestov, Jean Wahl, Gabriel Marcel, Sartre, Henri Lefebvre. Dans une
troisième et dernière partie, l'A. remonte à l'origine des malentendus, «en procédant à

une archéologie d'une archéologie». Il y a d'abord l'influence de Brandes et de Hôffding
qui ont eux-mêmes «adapté» l'auteur des Miettes à leur propre pensée. Il y a ensuite
la question des traductions et de la référence fréquente aux traductions allemandes

plutôt qu'à l'original danois. H. Politis qui lit elle-même le danois met en évidence des

erreurs de traduction aux graves conséquences.Dans une postface bienvenue, François



276 BIBLIOGRAPHIE

Dagognet souligne l'importance de cette étude, épistémologisation de l'histoire de la

réception et de l'histoire de la philosophie. Après la lecture de cet ouvrage fort savant,
parfois excessivement polémique à nos yeux (qui trouve grâce devant H. Politis et
qui. malgré le remaniement certain, «sent» son exercice de thèse, le lecteur aimerait bien
découvrir comment H. Politis, bardée de sa connaissance du danois et d'une littérature
secondaire plus qu'impressionnante, interprète elle-même Kierkegaard au-delà ou en
deçà du «kierkegaardianisme». À quand la suite

Michel Cornu

Yves Depelsenaire, Une analyse avec Dieu: le rendez-vous de Lacan et de

Kierkegaard (Essais), Bruxelles, La Lettre volée, 2004, 152 p.

Dans son avant-propos, Yves Depelsenaire, psychanalyste et auteur de travaux
sur les rapports de la psychanalyse avec la philosophie, précise l'objet de son livre:
«Les textes ici rassemblés constituent les jalons de ma lecture de Sôren Kierkegaard
orientée sur l'enseignement de Jacques Lacan. Plus ou moins remaniés selon le cas,
la plupart furent publiés dans des revues devenues souvent introuvables.» (p. 7) Lacan
tenait Kierkegaard en haute estime, «le plus aigu questionneur de l'âme avant Freud».
C'est le penseur danois qui aurait dissuadé Lacan, qui fut hégélien au point de vouloir
refaire l'analyse de Dora en suivant la dialectique de La phénoménologie de l'esprit,
de mener à bout ce projet. Dans ses séminaires, Lacan fait allusion à plusieurs reprises
à des concepts, à des ouvrages, notamment La répétition, Vie et règne de Tamour, de
Kierkegaard. D'où l'intérêt d'éclairer Lacan par Kierkegaard ; mais cela n'a de sens que
si, connaissant bien, ce qui est le cas de Y. Depelsenaire, la pensée kierkegaardienne, on
éclaire Kierkegaard par Lacan. Non qu'il faille tenir Kierkegaard pour un précurseur
de Lacan; il s'agit plutôt d'un «rendez-vous». «Je dirai même volontiers en me laissant
aller quelque peu, que Kierkegaard est un pseudonyme de Lacan, en ce que c'est d'abord
la rencontre d'un style.» (p. 82) Cet aller et retour de Kierkegaard à Lacan, l'A. l'exerce
en s'appuyant sur des concepts clé de la pensée kierkegaardienne: répétition, angoisse,
péché, sur une atmosphère, la mélancolie, dans laquelle baigne l'œuvre du penseur
danois. 11 s'appuie aussi parfois sur certaines expériences de la vie : Régine et la femme,
le rapport au père, au réel. Un tel texte est risqué : les puristes de tout bord trouveront
toujours de quoi en contester le projet. Mais toute interprétation n'est-elle pas risque en
ce qu'elle ouvre à la réflexion même (surtout?) par ses points discutables? Le soussigné a

trouvé intérêt dans la pertinence, en général, des analyses de la pensée kierkegaardienne.
Il a apprécié un renouvellement de la réception du penseur danois par cette perspective.
En ce qui concerne Lacan, il se gardera bien d'émettre un quelconque jugement.

Michel Cornu

Simonne Plourde, Avoir-l'autre-dans-sa-peau. Lecture d'Emmanuel Lévinas,
(Lectures), Québec, Les Presses de l'Université Laval, 2003, 135 p.

Simonne Plourde a déjà publié des ouvrages sur la pensée lévinassienne qu'elle
maîtrise remarquablement. Dans ce dernier livre, par la clarification de concepts clé de
cette pensée, l'A. introduit allègrement le néophyte. Ainsi sont mis en évidence les thèmes
majeurs de l'éthique lévinassienne. Dans un dernier chapitre, «Une éthique contestée»,
S. Plourde commence par lever les malentendus trop souvent liés à des questions de
vocabulaire, par exemple sur la substitution, la culpabilité, la persécution, l'expiation de



BIBLIOGRAPHIE 277

l'être et la dette impayable. Dans une deuxième partie de ce même chapitre, elle critique,
en se plaçant inconditionnellement du côté de Lévinas, les ouvrages de Daniel Sibony,
Don de soi ou partage de soi (Odile Jacob, 2000) et de Paul Ricœur. Autrement. Lecture
d'autrement qu'être ou au-delà de l'essence d'Emmanuel Lévinas (P. U. F, 1997). Sur
ce dernier point, le lecteur non inconditionnel que nous sommes de Lévinas reste sur sa

faim, pensant, à tort ou à raison, que l'A., malgré ses précautions, passe à côté de ce qui
est essentiel pour Ricœur et qu'il a admirablement développé dans Soi-même comme
un autre.

Michel Cornu

Paul Gilbert, Silvano Petrosino, Le don. Amitié et paternité, Bibliographie établie

par Chiara Fumagalli (Donner raison), Bruxelles, Lessius, 2003,96 p.

La brièveté de cet ouvrage n'ôte rien, bien au contraire, à son excellence. Le point
commun de ces deux approches de la question du don est qu'elles se situent dans une
perspective purement philosophique, hors des questions sociologiques, économiques,
anthropologiques dont on a bien montré qu'elles concernent l'échange plus que le don.

Derrida, Lévinas, Ricœur sont des philosophes qui ont sans doute marqué nos deux
auteurs dans leur question: comment, sans en rester à l'aporie derridienne, le don est-
il possible sans être attente d'un retour qui l'annihile comme don? Pour Gilbert, qui
critique en passant les conceptions d'Aristote et de Sénèque. notamment, la réponse
se trouve dans l'amitié: «Le don est à abandonner à l'ami(e). En réalité, la relation
ou la raison de l'union des amis, n'est pas un don matériel, mais fondamentalement
la confiance donnée qui se manifeste dans le don. Voilà le don originaire: se confier à

quelqu'un(e), se fier de quelqu'un(e), lui donner sa propre confiance.» (p. 43) Quant à

Silvano Petrosino, il s'interroge sur le père et le fils, sur le don reçu. Après avoir montré

que dans l'horizon économique, recevoir un don, c'est contracter une dette (p. 63), que,
d'autre part, il ne peut y avoir une phénoménologie rigoureuse du don puisque ce dernier
ne s'apparaît jamais comme tel (p. 63), il en arrive à ce constat : «Il n'y a pas de don sans
l'accueil du don, et l'acte de 'faire don' n'est jamais separable de la capacité de la liberté
à faire du 'recevoir', en dernière analyse, un 'accueillir'.» (p. 66) Il développe ensuite
cette proposition sur l'exemple de la relation du père qui donne l'existence au fils qui
l'accueille. Comment le fils pourra-t-il restituer ce don au père sans que cela ne devienne
un «donnant donnant»? L'A. répond: en générant lui-même un fils. La bibliographie
établie par Chiara Fumagalli complète heureusement cet ouvrage et offre une véritable
orientation sur la question du don dans les domaines économico-social, philosophique,
théologique.

Michel Cornu

Frank Haldemann, Hugues Poltier, Simone Romagnoli (éds), Le clonage humain

en arguments (Controverses en éthique), Genève, Georg, 2005, 372p.

Voici un livre qui, nous l'espérons, suscitera, par son originalité et sa qualité, l'intérêt
de nombreux lecteurs francophones. Plusieurs textes, souvent inédits en français, sont
ici rassemblés sur le thème du clonage humain. Le choix de ces textes se veut à la fois
représentatif des principales théories éthiques et interdisciplinaire, puisque la question
est abordée sous les angles éthique, juridique, politique. Nous tenons là tant un manuel

didactique qu'un ouvrage complet grâce à ses références à des textes législatifs et à

des prises de position de divers comités d'éthique nationaux. Les trois responsables



278 BIBLIOGRAPHIE

orientent, chacun à sa manière et en rapport avec sa discipline, un domaine particulier:
éthique, juridique, politique. Nous ont particulièrement intéressé les pages brèves (p.41-
47), mais denses de Hugues Poltier qui nous permettent enfin de dépasser les domaines
peut-être trop ressassés de l'éthique et du juridique en nous ouvrant à celui, par delà et à

travers le politique, de l'anthropologie par la mise en perspective des attentes sociales et

subjectives, se chevauchant et s'opposant à la fois.

Michel Cornu

Patrice Guex, Pascal Singy (éds), Quand la médecine a besoin d'interprètes
(Cahiers médico-sociaux), Genève, Médecine et Hygiène, 2003, 180 p.

Ce livre est né de l'expérience d'une association lausannoise, Appartenances,
réunissant des médecins, des infirmières, des travailleurs sociaux et des interprètes. Ce

qui a poussé ces personnes à constituer cette association c'est la constatation que lors
de consultations avec des malades issus de l'émigration, ne maîtrisant ni le français,
ni l'anglais, de graves malentendus entre soignants et patients perturbaient les soins
donnés et la possibilité de la guérison. D'où l'idée de faire appel à une personne qui
non seulement maîtrise la langue du patient, mais connaisse bien aussi sa culture ; un
médiateur-culturel-interprète (MCI). Cet ouvrage, par les interventions de personnes
ayant participé à cette expérience, rend compte non seulement de celle-ci dans sa

pratique quotidienne avec les réactions positives et négatives des patients, des médiateurs
culturels, du personnel soignant, mais aussi des fondements théoriques et des hypothèses
à la base de cette recherche médico-sociale. Un livre que non seulement les médecins et
les travailleurs sociaux feraient bien de lire, mais aussi certains politiciens, prédateurs
du service public, qui n'ont que le mot d'économie à la bouche et qui, par leurs coupes,
préparent, pour un proche avenir, des dépenses sociales abyssales.

Michel Cornu

Histoire de Bède le Vénérable, Histoire Ecclésiastique du Peuple Anglais, 1.1 (Livres I-II),
la théologie Introduction et notes par André Crépin, texte critique par Michael Lapidge,

traduction par Pierre Monat et Philippe Robin (Sources Chrétiennes, 489),
Paris, Cerf, 2005, 433 p.

Tout à la fois théologien et écrivain, musicien et mathématicien, astronome et
physicien, grammairien et poète, Bède le Vénérable est le modèle du savant bénédictin de

tous les temps, dont la vie est ordonnée à sa fin, cette fin qui est posée au commencement :

une vie recluse en Dieu, à l'affût de la Parole de Dieu. Une vie qui accomplit, dans le

silence de la contemplation ou dans le chœur, son humble destinée, qui consiste à se

vouer à la méditation et à la transmission de la vérité puisée dans les deux grands livres
que Dieu nous donne : le livre de l'Écriture et le livre de la Nature. - Né à Wearmouth
en Northumbrie en 673, Bède fut confié à l'âge de sept ans à l'Abbaye de Jarrow. C'est
là qu'il fit profession de foi et demeura jusqu'à sa mort, «écrivant toujours, comme le
disent ses biographes, lisant toujours, priant toujours, enseignant toujours». Le nom de

«Vénérable», que la voix populaire lui décerna très tôt, honora jusqu'à aujourd'hui sa

mémoire, et le titre de «Docteur» que lui donna le Pape Léon XIII, par un décret du 13

novembre 1899, fit que sa fête fut étendue à toute l'Eglise. Elle fut fixée au 25 mai, jour
de la mort de Bède en l'an de grâce 735. Chef d'œuvre de la littérature latine médiévale,



BIBLIOGRAPHIE 279

l'Histoire Ecclésiastique du Peuple Anglais est aussi l'un des ouvrages majeurs de

Bède. En cinq livres, elle couvre près de huit siècles, de l'arrivée de Jules César en

Bretagne en 44 avant Jésus-Christ à 731-732 de notre ère. Comme l'indique son titre, le

sujet principal de cette Histoire est de retracer les étapes de la conversion progressive
des Anglais et des Saxons au christianisme et de montrer comment, à leur tour, ils
ramenèrent à l'orthodoxie catholique les autres habitants de la Bretagne, Irlandais et
Pietés, à l'exception des Bretons, et comment ils partirent évangéliser les peuples saxons
de Germanie. L'intérêt et l'originalité de cette Histoire tient à ce fait que Bède, qui fut
le premier à écrire une histoire de la Grande-Bretagne, voulut inscrire son œuvre dans
le sillage de l'Histoire Ecclésiastique d'Eusèbe de Cesaree, qui considère l'histoire d'un
ou de plusieurs peuples sous l'angle du développement de l'Eglise. Cette remarquable
chronique, riche de tous les événements merveilleux et de toutes les difficultés qui
accompagnèrent la conversion des Anglais au christianisme, grâce à la détermination
et au courage de moines infatigables, décrit non seulement les bénédictions parfois
extraordinaires dont furent favorisés les hommes de cette époque, mais elle nous frappe
aussi par les similitudes qu'elle offre entre les temps d'alors et les temps d'aujourd'hui.
La belle prose de Bède, rigoureuse, simple, et d'une extrême clarté, est très bien rendue

par la traduction qu'en a faite Pierre Monat, à partir du texte critique minutieusement
réalisé par Michael Lapidge sur la base des manuscrits les plus sûrs. Ce sont en effet ces
trois qualités, en plus de la véracité des faits rapportés, qui ont su assurer à cette Histoire
du Peuple Anglais un succès qui a traversé les siècles.

Jean Borel

Stephanie Lebecq, Michel Perrin, Olivier Szerwiniack (éds.), Bède le

Vénérable entre tradition et postérité. Colloque organisé à Villeneuve

d'Ascq et Amiens par le Centre de Recherches sur l'Histoire de l'Europe
du Nord-Ouest (Université de Lille 3) et Textes, Images et Spiritualités
(Université de Picardie-Jules Verne) du 3 au 6 juillet 2002, Villeneuve

d'Ascq, Université Charles de Gaulle - Lille 3 Éditeur, 2005, 338 p.

Vingt-sept spécialistes venus du monde entier se sont retrouvés à Villeneuve d'Ascq
en 2002 pour faire part de leurs travaux et ouvrir des perspectives de recherche sur
l'écolâtre médiéval Bède le Vénérable, dont l'œuvre énorme reste encore largement
méconnue. Les cinq premières contributions tentent de répertorier les différentes sources
de Bède, sa connaissance de la tradition grammaticale latine (Louis Holtz), l'influence
de l'œuvre de Tyconius dans Y Expositio Apocalypseos qui est sans doute son premier
écrit exégétique (Jean-Marc Vercruysse), les objectifs et les techniques de Bède en

tant qu'historien, et, en particulier son interprétation des sources antérieures d'Orose
et de Guildas qu'il avait à disposition pour présenter l'histoire de la Bretagne romaine
(Diarmuid Scully), son admiration pour le savoir irlandais et le rôle qu'il a joué dans

son œuvre (Jean-Michel Picard) et, enfin, l'occultation du paganisme dans la rédaction
de la Chronica minora. Les cinq exposés suivants s'attachent à mettre en lumière la

méthodologie exégétique de Bède. Après l'examen de l'emploi massif que Bède fait
des structures symétriques dans le De Tabernaculo, lesquelles cherchent à souligner
la présence d'un grand nombre d'objets disposés par paires et qui se traduit, au plan
spirituel, par une mise en parallèle des deux 'peuples'juif et chrétien et de leurs Écritures

(Georges Tugène), George Hardin Brown analyse l'histoire textuelle du commentaire du

premier Livre de Samuel, son contenu et, surtout, le but que Bède y a poursuivi, puisqu'il
le considérait comme une œuvre majeure. De son côté, Scott Degregorio démontre de



280 BIBLIOGRAPHIE

manière intéressante le lien intrinsèque entre le traité In Ezram et Neemiam, le plus
achevé des commentaires qui ait été écrits au Moyen-Âge sur les livres d'Esdras et
de Néhémie, et l'Epistola ad Ecgberthum episcopum, l'œuvre la plus explicitement
réformatrice qu'il nous ai laissée. Dans ces deux écrits, Bède met en rapport la réforme
religieuse que menèrent Esdras et Néhémie de leur temps et celle qu'il souhaitait voir
se réaliser de son temps par un nouvel élan de la prédication, par l'exemple d'une
vraie pastorale des évêques et par l'abolition de la corruption de la vie religieuse par
la sécularisation et l'avidité cléricale. Deux autres études dégagent enfin la façon
dont, conformément à des précédents patristiques, Bède identifie le Christ à la figure
féminine de 'Dame Sagesse' (Sapientia), telle qu'on la trouve dans les écrits sapientiaux,
thème spirituel dont l'influence fut décisive sur la dévotion de son disciple Alcuin pour
la 'Sainte Sagesse' (Aima Sophia) (Arthur G. Holder), et la façon dont il passe, dans
l'Histoire ecclésiastique, de la conversion des barbares au bout du monde au processus
continu de la conversion intérieure nécessaire dans la vie du croyant et de l'Église
universelle. Sous le titre «Un historien en son milieu» sont regroupées quelques études

sur la dimension politique de Bède dans l'Histoire ecclésiastique (Walter Golfari), sur
la dimension «onirique ou utopique» de cette même Histoire, dans la mesure où Bède a

voulu, par le récit de l'évangélisation des Anglo-Saxons, reconstituer un temps mythique
d'avant les compromissions de la vie dans le siècle (Olivier Szerwiniack), sur les enjeux
de la controverse pascale (Masako Ohashi) et la théorie de la commensalité à son époque
(Alban Gautier). Enfin, dans un bel exposé, Michael E. H. Moore fait remarquablement
ressortir que, chez Bède, la référence constante à Rome doit être entendue comme une
référence à une Rome idéale, c'est-à-dire comme l'expression des aspirations universalistes

que nourrissait la vie religieuse dans les monastères de Wearmouth et Jarrow, et non
comme le reflet de la domination intellectuelle et de l'influence de Rome. Les dernières
communications envisagent la postérité de Bède d'une part, telle qu'elle se manifeste dans
la correspondance d'Alcuin (Christiane Veyrard-Cosme) et l'In Honorem Sanctae Crucis
de Raban Maur (Michel Perrin), comme dans l'importance que ses œuvres scientifiques
ont eue à l'époque carolingienne (John J. Contreni) et, d'autre part, la réception de l'œuvre
de Bède dans l'histoire et l'histoire des nombreuses traductions qu'elle a connues, avec un
bref bilan des études récentes. Si la «vénérabilité» de Bède n'avait pas être prouvée, cet
ensemble remarquable d'études non seulement la confirme, mais l'augmente encore.

Jean Borel

Ulrich von Strassburg, De Summo Bono, Liber III, Tractatus 1-3,

Herausgegeben von Sabina Tuzzo, mit einer philologischen Vorbemerkung
von Loris Sturlese (Corpus Philosophorum Teutonicorum Medii Aevi,
Band 1,3(1)), Hamburg, Felix Meiner, 2004, XVII + 119 p.

C'est er 1987 que s'est constituée une équipe internationale pour travailler à l'édition
critique de la Somme du Bien suprême d'Ulrich de Strassbourg. Sur les dix volumes
prévus, trois ont déjà paru, le Livre 1, qui expose les principes de cette «science du Bien
suprême qu'on appelle théologie» et fonde les conditions de la connaissance de Dieu

1987), le Livre II, Tractatus 1-4, qui porte sur l'essence du Bien suprême et les propriétés
qui en découlent (1987) et le Livre IV, Tractatus 1-2,7 où Ulrich traite de Dieu le Père en
tant que Créateur de toutes choses (1989). C'est avec un soin égal à celui qui a présidé
à ces premiers volumes que Sabina Tuzzo nous propose l'édition critique des Traités
1-3 du Livre III, basée sur douze manuscrits très sûrs qui contiennent la totalité du texte,
dans lequel le Provincial de Teutonie développe la doctrine des Personnes divines prises



BIBLIOGRAPHIE 281

ensemble (in communi). «La foi catholique, dit-il au commencement du premier traité,
ne loue pas seulement l'unité de la divine substance, mais aussi la Trinité des Personnes
dans l'unité de l'essence, comme en témoigne l'autorité de l'Ancien et du Nouveau
Testament». Se fondant sur les passages les plus significatifs des Écritures, Ulrich de

Strassbourg fait alors intervenir dans son argumentation les sources doctrinales les plus
importantes de la Tradition ecclésiale: Jérôme, Augustin, Boèce, Hilaire, Ambroise,
Jean Damascène, Richard de Saint-Victor, Pierre Lombard, Léon le Grand, Alexandre
de Halès et, bien sûr, le Pseudo-Denys, Albert le Grand, dont il fut l'élève et le disciple,
et Aristote. Dans ce concert d'autorités, le traité de La Trinité d'Augustin joue un rôle
décisif. Comme dans l'économie du Livre II, la priorité augustinienne de l'Être sur le
Bien est paradoxalement affirmée par Ulrich pour garantir la solidité apophatique des
deux grands édifices dionysien et albertinien. Comme Alain de Libéra le dit dans son
Introduction à la mystique rhénane, «Une fois affirmée la transcendance de l'Être divin,
une fois posée l'unicité du seul 'être au sens vrai', une fois Dieu constitué dans l'Être par
la négation même de l'être commun, bref, une fois l'Être divin déterminé comme être
causal, la considération théologique de sa communication et de sa diffusion effectives
n'a plus qu'à commencer» (cf. p. 132). C'est ainsi que, de façon tout à fait classique et

systématique, Ulrich aborde l'égalité et la distinction des Personnes dans l'unité de la
nature divine, l'engendrement du Fils et la procession de l'Esprit Saint du Père et du Fils,
leurs relations éternelles ad intra et leurs missions temporelles ad extra et, enfin, leurs
modes spécifiques d'apparition dans le monde. Un index complet des textes et des noms
cités, une typographie agréable et une présentation aérée du texte achèvent de faire de

cet ouvrage une réussite.

Jean Borel

Berthold von Moosburg, Expositio super Elementationem theologicam
Prodi, Propositiones 66-107, Herausgegeben von Irene Zavattero, mit
einer Einleitung von Loris Sturlese (Corpus Philosophorum Teutonicorum
Medii Aevi, Band VI,4), Hamburg, Felix Meiner, 2003, 269 p.

U'édition critique de l'Exposition sur les Eléments de théologie de Proclus,
commencée il y a une vingtaine d'années, avance à grands pas, puisque cinq volumes,
sur les huit prévus qui contiendront l'examen des 211 Propositions rédigées par Proclos,
sont maintenant parus, soit les Propositions 1-13 (1984), 14-34 (1986), 35-65 (2000),
66-107 (2003), 160-183 (2003). Elle est fondée à partir des deux manuscrits suivants,
datés respectivement de 1444 et 1437: Cod. 224 B, Balliol College Library, Oxford, et
Cod. Vat. Lat. 2192, Biblioteca Apostolica Vaticana, Città del Vaticano. Fasciné par le
caractère organique, articulé et totalisateur de la construction proclusienne, Berthold de

Moosburg suit lui-même une méthode d'analyse systématique de ces théorèmes, dont la
coordination et la distribution engendrent cette élévation ou ascension de l'esprit qui est
le but véritable de la théologie. Pour lui, en effet, le déploiement du cercle de l'Absolu
qu'a tenté le Diadoque est plus qu'un simple «interlocuteur philosophique», c'est
l'expression même de la véritable théologie philosophique, une architecture d'éléments
et de démonstrations, de principes et de règles qu'il appartient au commentateur de

composer avec la sagesse chrétienne. Après avoir dégagé les présupposés philosophiques
de chaque théorème (suppositum) et son contenu conceptuel (propositum), le Maître
colonais examine ensuite la probatio elementi, soit la démonstration elle-même fournie
par Proclus, selon une méthode apparentée au commentaire littéral pratiqué par Thomas

d'Aquin dans son Exposition du Livre des causes. Les principales sources antiques,



282 BIBLIOGRAPHIE

médiévales et contemporaines, grecques, juives ou arabes, auxquelles Berthold pouvait
avoir alors accès, sont convoquées dans cette construction : Aristote, Euclide, Platon,
Porphyre, Macrobe, Origene, le Pseudo-Denys, Augustin, Boèce, Jean Scot Erigène,
Honorius d'Autun, Albert le Grand, Thierry de Freiberg, Thomas d'Aquin, Le Livre des

causes, Ibn Gabirol, Avicenne et Averroès. Les Propositions 66-107, lesquelles achèvent
la première partie du traité proclusien, passent en revue et développent les dernières lois
de constitution du réel. On y trouve les notions de «totalité» (66-74), «cause» (75-76 +
97), «puissance», «puissance de créer» (77-96), «imparticipabilité» (99-100), «intellect»
(101-103) et «éternité» (104-107). La seconde partie (Propositions 113-211) les mettra
en œuvre pour former les ordres fondamentaux des hénades, esprits et âmes. Si l'on
doit saisir de manière la plus synthétique possible cet enchaînement de démonstrations
de la première partie, nous pouvons dire que Berthold s'attache à montrer, à la suite de

Proclos, que la loi qui assure à l'un-multiple la présence efficace de l'Un pur, c'est celle
qui subordonne toute procession et toute conversion à une «manence» de la cause dans

ses effets et des effets dans la cause (Prop. 35). L'Un est présent au multiple comme
la monade qui engendre et détermine les nombres, au point qu'on peut dire que les

nombres sont des modalisations de la monade, et donc la manifestent dès qu'on réfléchit
sur leur règles de constitution. C'est ainsi que toute cause, dans sa puissance, déborde et
enveloppe ses différents effets, et qu'elle ne produit pas seulement une totalité ordonnée
de dérivés, mais à l'intérieur de celle-ci des parties totales, c'est-à-dire des composants
qui reproduisent eux-mêmes l'ordre universel. Une telle totalité ne se distingue pas d'une
autre par un autre contenu, mais parce qu'elle présente le même contenu sous un autre
mode : «Tout est en tout, mais en chacun sous son mode propre» (Prop. 103). En outre,
puisqu'un principe produit «par son être même ou mieux par son antériorité à l'être»
(Prop. 122), il ne donne pas seulement un reflet de lui-même à son rejeton, mais il se

communique lui-même en associant son dérivé à son processus formateur, en sorte que le
dérivé procède de lui-même et se convertit vers lui. Ainsi éveillé à sa propre autonomie,
le dérivé (l'âme humaine par exemple) devient un centre générateur qui coïncide avec
celui de son principe et s'en écarte en émettant sa différence. Sa conversion vers lui-
même lui fait par conséquent retrouver l'un et l'autre. C'est là que se trouve le fondement
de la vraie liberté, puisqu'il n'est pas possible de disposer de soi-même dans son activité
si l'on ne s'appartient pas à soi-même dans l'ordre substantiel (Prop.44). C'est avec
vigueur que, dans son commentaire, Berthold de Moosburg cherche à mettre en lumière
la différence entre les démarches aristotélicienne et platonicienne, en montrant que, si
la première ne vas pas au-delà de la théorie de l'être en tant qu'être, la seconde s'élève
vers l'Un au-delà de l'être. Alors que la première sagesse n'est que l'expression du

primat accordé à l'intellect comme faculté ayant l'être pour objet premier et connaturel,
la seconde est une expérience unitive qui s'accomplit dans et par ce qui, en l'âme
même, est au-dessus et au-delà de l'intellect. Il apparaît ainsi que, en enchaînant de

manière rigoureuse une théologie négative radicale, l'origine mystique de toute la vie
de l'esprit, l'autoconstitution de tout esprit et de toute âme spirituelle et l'opposition
à la théorie de la connaissance et à la métaphysique d'Aristote. Berthold a su donner
aux quatre thèses fondamentales du néoplatonisme un développement magistral et tout
à fait unique au Moyen-Âge, développement qui accomplit la haute lignée de pensée

qui, d'Origène à l'Ecole d'Albert le Grand, Maître Eckhart et Dietrich de Freiberg, en

passant par le Pseudo-Denys, Maxime le Confesseur, Jean Scot Erigène et l'École de

Chartres, a voulu, pour qualifier de façon la plus précise la possibilité de la divinisation
du chrétien, opposer à la simple conjonction de l'intellect de l'homme avec l'Intellect
agent séparé la nécessité d'une connaissance selon Punition au-delà de l'intelligence.
Les index des autorités et sources bibliques, théologiques et philosophiques citées, des

notions importantes et des noms d'auteurs ainsi que le soin de la mise en page du texte
font de cette édition scientifique un exemple du genre.

Jean Borel



BIBLIOGRAPHIE 283

A. Peter Hayman, Sefer Yesira, Edition, Translation and Text-Critical
Commentary (Texts and Studies in Ancient Judaism, 104), Tübingen, Mohr
Siebeck, 206 p.

Avec cette édition critique du Sefer Yesira, la collection des Texts and Studies in
Ancient Judaism s'enrichit d'un volume de première importance. Le Sefer Yesira (Livre
de la création ou de la formation) est le plus ancien traité hébraïque de cosmologie et
de cosmogonie. Rédigé dans un hébreu proche de l'hébreu michnaïque probablement
entre le IIP et le VIe siècle, cet ouvrage énigmatique s'il en est un ne comporte pas plus
de mille six cent mots, même dans sa version la plus longue. 11 nous est parvenu en deux
versions, l'une longue, l'autre brève, qui existaient dès le Xe siècle et marquèrent tous les
manuscrits postérieurs. Dans les deux versions, l'ouvrage est divisé en six chapitres dont
la matière se répartit en deux parties principales : la première coïncide avec le premier
chapitre et consiste en une introduction suivie d'un développement sur les dix sefirôt à

partir desquelles le monde a été créé, la seconde occupe les cinq autres chapitres et met
enjeu les vingt-deux consonnes de l'alphabet hébraïque dans leur fonction démiurgique.
Conçues en un premier temps comme les dix nombres primordiaux ou principes
métaphysiques de la création, les sefirôt sont aussi identifiées par la suite aux dix
dimensions du cosmos, c'est-à-dire les six dimensions de l'espace, les deux dimensions
du temps, commencement et fin, et celles du bien et du mal, et représentent également
les étapes d'évolution des trois éléments, l'air, l'eau et le feu. Dans la seconde partie,
l'auteur inconnu du Sefer Yesira montre comment tout le réel est constitué aux trois
niveaux du cosmos par la combinaison des 22 lettres de l'alphabet: le monde (Olam),
le temps (Shanah) et l'homme (Nephesh). Décrivant ainsi 231 combinaisons binaires à

l'aide desquelles s'effectue la genèse du monde, il indique qu'«il en résulte que toute
créature et que toute parole procède d'un seul nom», celui de la divinité. Les 22 lettres
sont réparties en trois groupes : le premier est fait de trois lettres dites «mères», aleph,
mem, shin et sont mises en relation avec l'image de la Balance, les trois éléments feu-air-
eau, les trois saisons été-printemps-hiver et les trois parties du corps humain tête-poitrine-
abdomen. Le second groupe est composé des sept consonnes à double prononciation
possible et représentent les archétypes des oppositions fondamentales de la vie humaine,
les sept planètes du cosmos, les sept jours de la semaine et les sept orifices de la tête
de l'homme. Enfin, le troisième groupe est celui des douze consonnes simples, qui sont
mises en rapport avec les douze manifestations psychosomatiques qui se déroulent chez
l'homme, ses douze organes principaux, les douze constellations du zodiaque, les douze
mois de l'année et les douze arêtes du cube. Il est intéressant de noter que le Sefer Yesira

apparaît sous l'un de ses aspects comme la plus ancienne grammaire hébraïque, établie
bien avant le travail de systématisation linguistique mise en place par les savants juifs
sur le modèle arabe. Le but qu'a poursuivi A. Peter Hayman, dans cette édition critique,
est de présenter avec le plus de clarté possible l'histoire textuelle du Sefer Yesira. Pour ce

faire, et après avoir soigneusement décrit chacun des manuscrits existants, il a disposé en
trois colonnes parallèles le manuscrit le plus sûr de la version longue (A) (Vatican Library
(Cat.Assemani) 299(8), fols.66a-71b), le manuscrit de référence de la version brève (K),
(Parma 2784.14 (Bibliotheca Palatina), De Rossi 1390, fols 36b-38b), et le manuscrit
de référence de la recension de Saadia Gaon (C) (The Genizah Scroll, Cambridge
University Library, Taylor-Schechter K21/56 + Glass 32/5 + Glass 12/813). Toutes les
notes sont importantes et précises, prudentes aussi quand il le faut, et fournissent les
clés essentielles pour apprécier non seulement le texte et ses difficultés, mais aussi la

prégnance de ses perspectives cosmologiques, cosmogoniques et anthropogoniques dont
le rayonnement n'a cessé de se manifester chez tous les kabbalistes jusqu'à aujourd'hui.
Une bonne bibliographie, un index des sources et des auteurs achèvent de faire de cet

ouvrage la référence de base pour tous les futurs chercheurs en Kabbale.

Jean Borel



284 BIBLIOGRAPHIE

Martin Goodman, Jeremy Cohen, David Sorkin (eds), The Oxford Handbook

of Jewish Studies, Oxford, Oxford University Press, 2003, 1037 p.

U'essor que, depuis cinquante ans, les Études juives connaissent un peu partout
dans le monde suscite régulièrement des présentations d'ensemble sous la forme
d'encyclopédies, dictionnaires, et guides en tout genre. Le manuel que les Presses de

l'Université d'Oxford proposent aujourd'hui aux lecteurs constitue le bilan le plus
complet à ce jour dans ce domaine. Projet ambitieux, défi même, mais admirablement
relevé par l'équipe de 42 chercheurs qui a travaillé sous la direction de Martin Goodman,
Jeremy Cohen et David Sorkin. La totalité des matières envisagées se répartit en trente-
neuf chapitres. Les deux premiers, de caractère général, ouvrent le volume, en présentant
l'ensemble des Études juives et leur développement croissant, et l'ensemble des travaux
bibliques, avec les orientations pré-critiques, critiques et post-critiques qu'ils ont
pris au fur et à mesure de l'extension et des progrès des Études juives elles-mêmes.
Les chapitres suivants portent sur les recherches qui ont été faites sur le judaïsme et
la littérature de l'époque du Second Temple, ainsi que sur la littérature rabbinique
classique et l'historiographie juive dans la période dite 'talmudique', laquelle s'étend
des années 70 au milieu du VIIe siècle. Quelques historiens se penchent ensuite sur les
connaissances que nous avons aujourd'hui de la naissance et de la vie des communautés
juives au Moyen-Age, aussi bien en régime de chrétienté qu'en islam, et analysent de
manière aussi exhaustive que possible les œuvres littéraires que rabbins et philosophes,
poètes et prosateurs juifs n'ont cessé de créer dans toute l'Europe. Le karaïsme et les

judaïsmes askénaze et sépharade font à leur tour l'objet de présentations intéressantes,
qui débouchent sur la présentation de l'histoire de plus en plus mouvementée des juifs
en Europe, depuis leur départ d'Espagne en 1492 jusqu'à l'holocauste. Deux autres

chapitres s'attachent ensuite à suivre le développement du judaïsme à partir de la création
de l'État d'Israël, et au sein de la société américaine. La partie historique étant achevée,
les auteurs abordent alors les problèmes de la renaissance de la langue hébraïque, les

orientations de la littérature juive moderne, la littérature yiddish, judéo-espagnole, judéo-
arabe et judéo-persane, ainsi que toutes les autres littératures nées en milieu juif depuis
1492. De remarquables chapitres traitent des différentes approches de la Halacha et de la
Loi mosaïque, de l'herméneutique ancienne et moderne de la Bible, de la mystique et de
la kabbale, de la liturgie, de la théologie et de la philosophie juives. Les demiers chapitres
envisagent enfin tour à tour le féminisme juif, la démographie, le développement des arts,
de l'architecture et de l'archéologie dans la société israélienne, l'histoire de la musique et
du théâtre, le cinéma et le folklore. C'est dire l'intérêt exceptionnel de cet ouvrage unique
en son genre, dont l'information repose sur les sources les plus sûres. Et nous ne pouvons
que remercier chacun des auteurs pour les remarquables bibliographies qui ouvrent, à la fin
de chaque chapitre, sur l'ensemble des travaux existants dans le domaine étudié.

Jean Borel

Théologie Wibren van der Burg, Sänne Taekema (eds), The Importance of Ideals.
contemporaine Debating Their Relevance in Law, Morality, and Politics (Philosophy and

Politics, 10), Bruxelles, Bern, Berlin, Frankfurt/M., New York, Oxford,
Wien, P. I. E - Peter Lang, 274 p.

Résultant d'un programme de recherche interdisciplinaire de cinq ans (1997-2002)
dans le cadre de l'Université néerlandaise de Tilburg, cet ouvrage collectif est guidé par
des hypothèses fortes, clairement énoncées et soumises à un certain nombre de tests très

pertinents, y-compris dans des domaines d'application comme la protection des données



BIBLIOGRAPHIE 285

ou le développement durable. L'intérêt principal de l'approche choisie, désignée et

justifiée par van der Burg comme interactive (interactionnist), est de reconnaître
à la fois l'importance des idéaux et donc des formes variées - argumentatives mais
aussi narratives et pragmatiques - de normativité (tant dans le domaine de la loi et de

l'éthique que dans celui de la philosophie politique) et leur caractère produit, dynamique
et flexible. Les auteurs entendent ainsi, à juste titre selon nous, échapper aux pièges
symétriques du normativisme absolu (traduction d'un idéalisme transcendental) et du
constructivisme radical (découlant en définitive d'un relativisme absolu nécessairement
contradictoire). Tout chercheur concerné par les relations entre l'éthique, le droit et le

politique, en particulier par la question des fondements du droit positif sur des bases

échappant à la dichotomie entre un droit naturel absolu et un positivisme juridique étroit,
apprendra beaucoup de ces essais stimulants.

Denis Müller

Philippe Borgeaud, Aux origines de l'histoire des religions (La librairie du Science des

XXP siècle), Paris, Seuil, 2004, 304 p. religions

Le dernier ouvrage du professeur Philippe Borgeaud, titulaire de la chaire d'histoire
des religions à l'université de Genève, propose un passionnant parcours «aux origines
de l'histoire des religions». Le point de départ de l'ouvrage met en lumière le fait que
les questions (celle, par exemple, de la traduction des cultures) et les modes d'approche
traditionnels de l'histoire des religions (notamment la comparaison) se sont élaborés
bien avant l'émergence de cette discipline comme une discipline autonome, académique
et scientifique. Après une introduction méthodologique, l'ouvrage s'ouvre sur l'étude du

paradigme des images et des représentations «religieuses». Aniconisme ou iconophilie,
image-signifiant ou image-signifié : les cultures et leurs théoriciens ont fait un usage très
varié des images au cours des âges (comme à Rome où Varron signale que «pendant
plus de cent soixante-dix ans, les anciens Romains adorèrent les dieux sans user de

représentations», p. 39). La considération ou la déconsidération de l'image est révélatrice
d'une part importante d'un système religieux: chez Xénophon déjà, l'aniconisme
correspond à l'athéisme, tandis que l'iconolâtrie est associée à la superstition, et la pratique
«correcte» consiste en une attitude modérée envers les images et les représentations. Liée
à la question de l'image, se pose aussi celle des origines de l'écriture. L'écriture originelle
correspondrait aux hiéroglyphes : une écriture divine par opposition à la langue des

hommes. Ainsi le nom des dieta se déclinerait selon deux idiomes : en langue humaine
et en langue divine. Le nom d'un dieu selon la langue divine serait réputé plus efficace
d'un point de vue performatif que son nom en langage humain. L'A. présente ensuite
les bases d'un «triangle théologique», à savoir les rapports entre les cultures grecque,
égyptienne et juive. Plusieurs exemples (dès Théophraste, qui compare explicitement la

pratique juive à la pratique égyptienne) attestent la non-indifférence de ces cultures l'une
pour l'autre. Des motifs mythologiques (comme l'enlèvement de Io) sont investis d'une
nouvelle signification en fonction de la culture qui les réélabore. À cet égard, l'exemple
le plus typique est sans doute celui de Moïse que l'A. développe dans le chapitre
centra] de son livre. L'histoire de Moïse a fait l'objet d'un nombre impressionnant de

réécritures qui font de Moïse tour à tour un chef à la tête d'étrangers expulsés d'Egypte
en raison d'une peste (Hécatée d'Abdère), un prêtre égyptien (Manéthon), le maître
d'Orphée (Aristobule), un autre nom pour Musée, maître d'Orphée (Artapan) ou le
fils de Joseph (Trogue-Pompée). Ces différentes versions comportent à chaque reprise
des enjeux idéologiques propres (pro- ou anti-juifs, par exemple), en rapport avec leur
contexte de production. Mais surtout, ces récits démontrent indéniablement la sensibilité
comparatiste des Anciens. Dans le dernier chapitre, intitulé «Christianisme et histoire



286 BIBLIOGRAPHIE

des religions», l'A. montre que si, à l'instar des autres traditions précédemment étudiées,
le christianisme se nourrit d'emprunts et de nouvelles interprétations de vieux motifs,
le discours chrétien se caractérise par son genre apologétique et son orientation vers la
conversion. Le développement d'un discours réflexif sur la religion (se. chrétienne) va
de pair avec les confrontations entre le christianisme et les autres religions. La rencontre
entre Cortes et Montezuma est ainsi exemplaire : après avoir constaté l'écart séparant le

christianisme du culte aztèque des idoles. Cortes décrit Montezuma comme acceptant la

supériorité d'un christianisme qui aurait été la religion naturelle des Aztèques de laquelle
ils se seraient éloignés, lui préférant l'idolâtrie. L'A. conclut avec la version académique
de la comparaison en histoire des religions. Il relève trois sortes de comparaisons :

la comparaison phénoménologique (Otto, Van der Leeuw, Eliade), la comparaison
différentielle (Dumézil) et celle à but heuristique, prônée notamment par Détienne, qui
«permet de comprendre qu'il y a des pratiques ou des croyances qui auraient pu ne pas
exister, ou revêtir d'autres formes» (p. 210). Que l'histoire des religions trouve son origine
dans la confrontation interculturelle et dans l'indispensable usage de la comparaison
comme outil d'intelligibilité constitue indéniablement: la thèse centrale de l'ouvrage:
- ce point de vue se démarque donc avec bonheur d'une conception stéréotypée et naïve
de l'histoire des religions qui consisterait à étudier les «grandes religions» au sein de
leur seul contexte. L'ouvrage est richement documenté et fait un usage toujours pertinent
de textes ardus mais éclairants quant à la question du rapport à l'altérité. Une réserve
toutefois: l'ouvrage ne s'avère pas facile d'accès pour un lecteur qui ne serait pas
familier de l'histoire des religions. Même si l'A. prend la peine d'exposer les principes
de la discipline dans son introduction, les exemples illustrant le propos théorique (les
images, l'invention de l'écriture, Moïse) auraient parfois pu être mis en lien de manière
plus explicite avec la problématique du livre. Mais cela n'enlève rien aux mérites de cet

ouvrage, ni à tout l'intérêt que saura y trouver un historien des religions.

Philippe Bornet

Philippe Borgeaud, Exercices de mythologie, Genève, Labor et Fides, 2004,
219 p.

Dans son ouvrage Exercices de mythologie, Philippe Borgeaud invite le lecteur à un

parcours à travers plusieurs récits mythologiques, à comprendre comme des «épisodes
fondateurs de la civilisation» (p. 21 Le livre reprend des articles écrits par l'A. à diverses
occasions, de 1974 à 2004. En préambule, l'A. évoque quelques mythes fondateurs de la
civilisation grecque avant de montrer dans une partie méthodologique que le mythe est

un discours nécessairement ouvert à l'interprétation, en mesure de fournir des réponses
variées en fonction d'un contexte changeant. Le mythe a clairement une fonction
identitaire, ce qui explique que chaque région a ses mythes, et que la mythologie grecque
et romaine «n'est jamais qu'un immense réservoir de diversités» (p. 26). Pour les Grecs
eux-mêmes, le mythe n'est pas un dogme: il est un texte plaisant (une «pratique du
bonheur») qu'on ne cherche pas volontiers à remettre en cause. Enfin, l'A. montre que
les récits mythiques se construisent en relation avec d'autres récits, et singulièrement,
avec des personnages, des motifs, des structures narratives apparaissant dans d'autres
textes. Le premier motif examiné par l'A., dans le cadre d'un article écrit en 1974 sous

l'impulsion d'Eliade, est celui du labyrinthe. L'A. analyse plusieurs mythes (notamment
celui de Thésée) à la lumière de réflexions plus générales (le labyrinthe comme lieu de la
mémoire et de l'oubli, le lien à l'initiation etc.), et d'analyses structurales (la succession
des souverains dans les contextes athénien, arcadien et crétois). Dans ce chapitre, il
nous semble que certaines idées, par ailleurs fort intéressantes (par exemple «L'oubli
est emprisonnement», p. 51), pourraient davantage être mises en rapport avec les textes



BIBLIOGRAPHIE 287

analysés. Dans le deuxième chapitre, l'A. aborde le thème de l'enfant nourri de miel, à

partir d'une histoire rapportée par un philosophe néo-platonicien au sujet de Platon enfant,
dont des abeilles auraient empli la bouche de rayons de miel. Pour résultat, la voix de
Platon en serait devenue «plus douce que le miel» (p. 66). Ce thème se retrouve à propos
de plusieurs auteurs de l'Antiquité, comme Hésiode, Pindare, Sophocle, Ménandre,
Virgile. Lucain, et même Saint Ambroise. L'A. expose alors la richesse gustative (le miel
entrant dans la composition de pâtisseries, du vin etc.) et symbolique (le miel comme
médicament, offrande aux dieux ou négation de la mort) du miel dans l'Antiquité. Le
chapitre suivant se penche sur la figure étonnante de Rhésos, un roi Thrace venu en aide
aux Troyens, et tué au premier jour de son engagement. L'A. montre que la légende de
Rhésos telle que rapportée par Homère dans ITlliade se trouve réélaborée par la tradition
grecque (association à Orphée et à la figure de Protésilas, premier grec tué à Troie) ;

ainsi Rhésos en vient à faire l'objet d'un culte athénien. Le chapitre intitulé «Echo,
désir, musique, les sentiers de Pan» part de l'idée d'enthousiasme, désignant une forme
particulière d'extase s'apparentant à la possession. L'A. montre que chez Aristote la
musique est créditée de vertus éducatives ou thérapeutiques qui agissent directement sur
I' «âme». La musique peut de plus comporter un rôle rituel pouvant aller jusqu'à susciter
une certaine forme de possession (par exemple dans le culte à Cybèle). L'article sur la
mort du Grand Pan explore plusieurs interprétations apportées dès l'Antiquité à un récit
de Plutarque: un navigateur égyptien, Thamous, entend une voix provenant de l'île de

Paxos, lui intimant de répéter, une fois arrivé à la hauteur de Palodes, que le grand Pan
est mort. Ce récit est, dès l'origine, énigmatique : il n'a pas de parallèle dans la littérature
gréco-romaine, et évoque la mort d'un dieu pourtant réputé immortel. Ce «mystère» a

donné lieu à de nombreuses interprétations : dans le contexte chrétien, Pan se voit ainsi
tour à tour identifié avec Satan (chez Eusèbe) et le Christ (dès le XVIe siècle, notamment
chez Rabelais). L'A. livre ici un beau travail de comparaison entre diverses interprétations
de ce récit, et entre ce texte et d'autres récits similaires de la littérature européenne. Le
dernier motif mythologique présenté par l'A. est celui de la tête du Capitole. Tite-Live
rapporte qu'au cours des travaux de construction d'un sanctuaire à Jupiter sous Tarquin
le Superbe, une tête humaine fut mise à jour. Le signe, compris comme un prodige,
consacrerait Rome comme le centre du pouvoir symbolique sur le monde. L'A. procède
ici encore par comparaison: il compare l'épisode de la tête du Capitole avec celui du
nœud gordien qu'Alexandre parvint à défaire, et montre ainsi que les deux épisodes
ouvrent une ère de conquêtes. Pour clore l'ouvrage, l'A. revient sur le dossier d'Eliade
et sur l'articulation de sa pensée avec un certain nationalisme roumain. La question est
traitée de manière nuancée par l'A. qui reconnaît que l'on ne peut complètement réduire
la pensée d'Eliade à sa «période noire» (notamment entre 1937 et 1944). Les articles
rassemblés dans cet ouvrage, tous retravaillés, offrent au lecteur un beau parcours à

travers des récits mythiques toujours passionnants. Toutefois, en quelques passages (le
préambule, le chapitre sur le labyrinthe), des références (ou citations directes) aux textes
analysés plus nombreuses auraient pu être utiles à un lecteur désireux de poursuivre la
recherche. Les récits sont finement analysés grâce à une méthode qui sait aussi entretenir
le suspens: l'A. communique à merveille au lecteur la curiosité guidant ses propres
investigations. On remarquera également différents usages de la comparaison envisagée
dans une perspective essentiellement heuristique.

Philippe Bornet


	Bibliographie

