Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 55 (2005)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 137 (2005), P. 265-287

BIBLIOGRAPHIE

CHriSTOPHE GRELLARD, Croire et savoir. Les principes de la connaissance selon
Nicolas d’Autrécourt (Etudes de philosophie médiévale, 88), Paris, Vrin,
2005, 313 p.

Ce livre est a la fois un ouvrage de référence sur Nicolas d’Autrécourt et une
réflexion sur une certaine épistémologie du XIV® siecle, & couleur «pragmaticiste»,
dont 1'un des mérites majeurs fut d’intégrer la croyance Si, dans les années 1990, la
recherche sur Nicolas prend une nouvelle direction avec les travaux de Zénon Kaluza,
Christophe Grellard vient contribuer & ce renouveau en jetant un regard d’épistémologue
sur ce philosophe. La pertinence de son approche est particulierement évidente dans le
cas de Nicolas: ne manquant en rien a I'exigence de contextualisation historique des
discours, cette lumiere «épistémologique» permet au contraire de relever la spécificité
de la démarche de Nicolas, dont la philosophie est précisément une épistémologie
qui veut rompre avec un certain aristotélisme scolaire et la pratique hégémonique
du commentaire textuel. Par ailleurs, la démarche adoptée par I’A. permet d’écarter
des hypotheses explicatives indues, véhiculées par 1’habitude et une conception trop
monolithique du savoir médiéval. Par exemple, I'importance croissante au XIV* siecle
des argumentations a partir d’hypotheses de potentia Dei absoluta, avérée chez d’autres
auteurs, ne doit pas étre reportée dans le contexte de I’étude de Nicolas, chez qui la
postulation d’autres mondes ou ordres possibles — d’interventions divines qui dérogent
aux lois de la nature — ne joue presque aucun rdle. L’A. souligne au contraire chez
Nicolas une démarcation stricte entre foi et connaissances scientifiques (peu importe que
celles-ci soient hautement ou faiblement justifiées, c’est-a-dire, par ordre décroissant,
certaines, évidentes, claires, ou seulement probables, plus ou moins). Les croyances
qui constituent la base de nos connaissances et dont le philosophe décrit les procédures
de justification, n’ont rien a voir avec la croyance religieuse (la foi). A fortiori, cette
approche permet de laver définitivement Nicolas de toute accusation de scepticisme.
Cette image fallacieuse de «sceptique médiéval», qui colle encore a Nicolas en dehors
des cercles de médiévistes, est certes invalidée aujourd’hui. Mais 1I’A. va plus loin et
montre qu’il est également faux de supposer qu’il soit apparu ainsi & ses contemporains ;
que ceux-ci aient usé du grief de «scepticisme» au bénéfice de I’argumentation et comme
repoussoir n’implique pas qu’ils aient considéré leur adversaire comme un sceptique
(p. 243, note 2, et p. 273). Au contraire, ’opposition de Jean Buridan a Nicolas doit
étre envisagée, de mani¢re globale, comme la défense d’une conception fiabiliste de
la connaissance et comme le refus subséquent du fondationalisme autrécurien. Dans
le modele fiabiliste de Buridan, nos facultés cognitives fonctionnent bien, elles sont
dignes de confiance; il s’agit donc d’établir les degrés d’évidence des différents types de
connaissances et de les hiérarchiser, chacune étant fiable, donc recevable. Au contraire,
selon Nicolas, toute connaissance est une croyance qui demande encore a étre justifiée,
a moins d’étre une évidence, que I’intellect peut appréhender comme certitude dans un
acte réflexif. Le fondationalisme de Nicolas exige que toutes nos connaissances non-
évidentes soient justifiées a partir de croyances de base, évidentes ; celles-ci relévent soit
de I'expérience (elles sont alors des «apparences complétes» — apparentiae plenae), soit
du premier principe logique (c’est-a-dire de la non-contradiction et de I’identité). Au rang
des croyances probables, il faut ranger le célébre «atomisme» de Nicolas — physique et
psychique —, dont le degré de justification est fonction de la falsification progressive de la

Histoire de
la philosophie



266 BIBLIOGRAPHIE

thése opposée, I’anti-atomisme représenté par la physique aristotélicienne. Au moyen de
I’examen détaillé de cet atomisme, I’ A. montre que Nicolas est le seul auteur médiéval
qui en ait défendu une version radicale (p. 222). La méthode de I’A., si heureusement
«positive», n’exclut pourtant pas un regard plus historien ; soulignant la cohérence et la
dimension radicale de I’atomisme autrécurien, il en révéle aussi le caraciere évolutif et
fragile. La deuxi¢me partie de I’ Exigit ordo est en effet le lieu d’une remise en question
du «réductionnisme et du mécanisme atomiste» et d’une «dérive» vers un platonisme
strict (p. 225): «A n’en pas douter, cette évolution est le signe de I’échec d’une ambition
épistémologique, victime de la dérive ontologique qui méne de Démocrite & Platon»
(p.226). Ainsi le lecteur découvre-t-il a la fois I’ampleur et la cohérence remarquable du
projet autrécurien, et ce qui en constitue comme le vice caché.

CATHERINE KONIG-PRALONG

FaBIEN CAPEILLERES, Kant philosophe newtonien. Figures de ['idéal de
scientificité en métaphysique, t. 1 (Passages), Paris, Cerf, 2004, 356 p.

Annoncé comme la premigre partie d’une plus vaste enquéte sur la philosophie
comme science rigoureuse, ce livre de Fabien Capeilléres se présente comme une étude
sur la méthode de la philosophie critique de Kant. Le choix de départ, annoncé en toute
clarté, et non sans quelque emphase, est de prendre au sérieux 1’analogie que Kant brosse
lui-méme entre sa propre méthode et celle de la physique de Newton : «la vraie méthode
de la métaphysique est au fond identique a celle que Newton a introduite en physique,
et qui eut dans cette science de si utiles conséquences» (Recherche sur I’évidence des
principes..., 1761-62). Il en découle une relecture systématique des principaux concepts
méthodologiques kantiens, qui ne se borne pas au commentaire des textes célebres
que le philosophe de Konigsberg consacre a la méthode, au premier rang desquels la
deuxieme partie de la Critique de la raison pure, mais se veut attentive au rapport entre
la Methodenlehre et 1a pratique effective de Kant «philosophe rigoureux», telle qu’elle se
donne a lire dans la structure méme des Critiques. C’est dans la mesure ou I’objet ultime
du travail de I’A. est le rapport contemporain de la philosophie a la vérité que cet ouvrage
porte sur I’idéal de scientificité de la philosophie, et dans la mesure ot cet idéal repose sur
une configuration historique de la notion méme de savoir et de «science», qu’on peut faire
commencer avec Newton, gue son objet se détermine plus précisément daus la reprise
et la réflexion kantiennes sur cette scientificité : ainsi le souci philosophique entraine-t-il
1’enquéte historique, qui doit aussitot s affronter a la difficulté de préciser ce que peut étre
au juste le newtonianisme en philosophie — newtonianisme qui est évidemment, dans le
cas de Kant, avant tout méthodologique. Du moins est-ce 1’objet principal de I’enquéte
de I’A.: «Je concentre I’attention sur 1'analogie, que je crois inaugurale, entre la méthode
newtonienne et la réflexion kantienne qui engendre les Critiques», «celle de la méthode
de philosopher concue comme imitée de celle du physicien» (p. 43, en référence a K..V.,
B XVIII). Il est connu que Kant lui-méme ne facilite pas une telle tiche, en présentant
la Critigue comme une activité propédeutique a la constitution de la philosophie (de la
métaphysique 7) comme telle, et en omettant de consacrer a la méthode de la Critigue
elle-méme un développement qui soit a la fois pleinement indépendant et complet. C’est
avant tout sur la Préface de I’édition de 1787 de la premiére Critique et la Conclusion de
la seconde que s’appuie I’A., pour proposer de construire un paralléle méthodologique
strict (aussi bien déductif que modal: cf p. 101-113) entre la «révolution» copernicienne
(de Copernic) et le changement d’hypothese par lequel ’entreprise critique se définit
parfois elle-méme. I s’ensuit une relecture de la Critique de la raison pure comme
procédure complexe de mise en place et de vérification de I’hypothése de I'idéalisme
transcendantal, partant d’un donné observable (I'effectivité d’une connaissance) pour



BIBLIOGRAPHIE 267

en analyser les conditions de possibilité, puis, a I'aide des principes ainsi dégagés,
accomplir le travail de syntheése qui va des principes aux conséquences, pour enfin
démontrer a I’aide de la conformité de ces conséquences au donné de départ, par une
«procédure de preuve» adaptée, la validité a la fois de I'hypothese et de tout le processus
— cultivant ainsi le parallele entre ’entreprise kantienne et les préceptes newtoniens,
notamment les fameuses Regule philosophandi du début du livre Il des Principia,
mais également la pratique newtonienne, telle qu’analysée par 1. Bernard Cohen (The
Newtonian Revolution). Le moment de la déduction, notamment, se trouve relu dans
ce cadre (p. 286 sq.). Il en résulte une représentation synoptique du systéme kantien,
qui parvient a saisir le geste critique dans son aspect dynamique, sans négliger la part
importante de résultats effectifs (les éléments dégagés par ce geste) qui se trouvent déja
compris dans les ouvrages nommés Critiques. Utiles aussi, méme & ceux qui ne seront
pas convaincus par la thése du livre sur le newtonianisme «absolument fondamental» de
Kant (p. 313) et par son corollaire sur la limitation imposée a la philosophie kantienne
par la contingence historique de son «donné de départ» (la physique newtonienne),
seront les développements sur les concepts méthodologiques qui, méme dans leur aspect
simplement logique (non transcendantal), sont depuis quelques décennies I’objet d’une
attention méritée, qui a souvent manqué aux premiers exégetes de Kant.

GuiLLAuME CoqQui

Bruno BERNARDI, FLORENT GUENARD, GABRIELLA SILVESTRINI (éds), La Religion,
la liberteé, la justice. Un commentaire des Lettres €crites de la montagne de
Jean-Jacques Rousseau, Paris, J. Vrin, 2005, 320 p.

Publiées en 1764, les Lettres écrites de la montagne de Jean-Jacques Rousseau
s’inscrivent dans un contexte historique précis. La parution de I’Emile et du Contrat
social en 1762 avait eu pour effet de jeter un large discrédit sur les idées de Rousseau et
les magistrats de Geneve les condamnérent unilatéralement. Les deux ouvrages furent
donc brillés. Dans les Lettres, Rousseau entendait répondre a ses détracteurs. Bernardi,
Guénard et Silvestrini avertissent pourtant les lecteurs du recueil qu’ils éditent: les
Lettres ne peuvent étre réduites a ce cadre événementiel puisqu’il y est question, aussi, de
thémes universels. Religion, liberté et justice sont des thémes qui dépassent la personne
de Rousseau autant que la ville de Genéve. Le principe herméneutique de départ adopté
par les auteurs consiste donc & lire les Lettres & la fois comme un document stratégique,
un ouvrage de philosophie théorique, un traité de politique et une autobiographie. André
Charrak rappelle que dans les Lettres, Rousseau pense que c’est I'Evangile qui constitue
le lien social le plus puissant et, par conséquent, que le christianisme du vicaire savoyard
est en mesure d’instituer la société. Il prend toutefois des précautions: la religion
réformée ne peut étre intégrée 2 la constitution de I’Etat et doit étre exclue des lois
de la société. Isabelle Bouvignies insiste quant a elle sur I'importance, pour Rousseau,
que revét la Réforme. C’est celle-ci qui a imposé une tendance plus rationaliste au
christianisme en rejetant la nécessité de croire aux miracles. Pour Bruno Bernardi, qui a
mené une déconstruction de la notion de miracle, ceux-ci sont considérés par Rousseau
comme superflus, car ils ne s’adressent point aux lumiéres de 1’esprit, mais seulement a
I"imagination. Seule la doctrine religieuse compte puisqu’elle communique son contenu
directement a la raison; ainsi, Dieu ne se manifeste qu’a I’«entendement sain.» (p. 85)
Florent Guénard souligne que Rousseau estime que la religion chrétienne est mal adaptée
aux rapports de forces mis en scéne par la politique; ¢’est pourquoi Rousseau en appelle
a une religion civile. A ce titre, Ghislain Waterlot note que Rousseau s’est «délibérément
contredit» (p. 65). En effet, selon Waterlot, dans la premiére lettre, Rousseau n’a pas
voulu insister sur le fait que la politique exige une nouvelle religion. Pourtant, de la



268 BIBLIOGRAPHIE

religion des prosélytes du vicaire savoyard, a la toute fin de cette méme premicre lettre,
Rousseau dit bien qu’«elle ne saurait en aucune facon apporter a la société politique la
religion qu’il Iui faut.» (p. 65) Rousseau révait d’une religion civile, mais ne voulait pas
étre stigmatisé pour avoir mis de c6té la religion réformée. Si la question de la religion
est si importante dans les Lettres, c’est qu’elle est donc intimement liée au probleéme de
la liberté. En s’attaquant a4 Rousseau, Genéve s’était attaquée aussi a la liberté, et, pour
répondre a 'accusation des magistrats suivant laquelle il s’en €tait pris a la religion de
I’Etat, Rousseau s’était donc vu obligé de se prononcer sur le probleme théologico-
politique... Notons pour terminer la reproduction en annexe du texte des représentations
portées par les Citoyens au Conseil en 1763. 1l s’agit d’un document de toute premiére
main pour qui chercherait a établir le contexte précis dans lequel les Lettres ont été
élaborées.

MorgaN GAULIN

INGEBORG ScHUSSLER, Hegel et les rescendances de la métaphysique.
Schopenhauer — Nietzsche — Marx — Kierkegaard — Le positivisme scienti-
JSigue (Philosophie-Genos), Lausanne, Payot, 2003, 355 p.

La métaphysique qui, depuis Platon, avait pour but de transcender le réel pour
atteindre I’idéel a atteint son achévement chez Hegel. Or, cet achévement ne peut en
constituer la fin. Ingeborg Schiissler affirme que si le mouvement de transcendance a
accompli sa destinée, le mouvement inverse, qui va de 1'idéel au réel, du suprasensible au
sensible, occupe les projets post-hégéliens, de Schopenhauer au positivisme scientifique.
C’est au Heidegger de la «Contribution a la question de I’étre» que 1’auteur a emprunté
le terme de rescendance (Reszendenz) afin de caractériser I’ensemble de ces projets.
Schiissler montre de quelle maniére Hegel a accompli la philosophie en transformant la
question de I’étre, dont Platon croyait qu’elle se refusait sans cesse a ’homme mortel,
en un savoir effectif. Le savoir comme désir fut remplacé par un savoir accompli, et
pour Hegel ce savoir pouvait s’accomplir parce que la conscience de I’homme n’a plus
a étre considérée comme finie. La conscience peut donc contenir en elle non pas le
savoir de 1’étre, que recherchait la métaphysique pré-hégélienne, mais sa présence. La
riposte de Schopenhauer consista a reprendre un probléme kantien que Hegel n’avait pu
résoudre; soit, celui de la réalité, qui résiste a la fois au savoir et a la subjectivité: c’est
I’en-soi kantien. Hegel croyait que cet en-soi était englobé par le savoir absolu. Pour
Schopenhauer, au contraire, 1'en-soi résiste au savoir et demeure une énigme ; il désigne
une irréductible différence entre notre savoir de 1’en-soi et 1’en-soi en tant que tel. En
construisant I’absolu dans la conscience, Hegel considérait que cet absolu était le résultat
de la volonté de I’esprit absolu. Schopenhauer souligna que ce n’est que la volonté elle-
méme, une volonté «aveugle», qui produit le fondement de la totalité, et chez lui c’est
cette volonté qui est définie comme un en-soi. La toute-puissance de la conscience s’en
trouve donc disqualifiée. En identifiant ainsi la volonté au fondement, Schopenhauer
accomplissait donc une rescendance de la métaphysique. Selon Nietzsche, toutefois,
Schopenhauer a laissé intacte la question de ce fondement, et n’a fait que produire de la
sorte une philosophie contraire a celle de Hegel. La tiche que se fixa Nietzsche consista
donc a remettre en question 1’idée méme d’un fondement de la philosophie (Dieu chez
Hegel, la volonté chez Schopenhauer). Le fondement, chez Nietzsche, se réduisit a
I’homme, et, dans sa premiere philosophie, le fondement de toute métaphysique est
identifié a la vie humaine. Chez Marx, ce n’est plus un sujet absolu qui prend la position
de fondement de la métaphysique, mais un sujet objectif, défini comme homme social.
Kierkegaard, pour sa part, contesta a la fois le sujet hégélien et le sujet de Marx en ce
que ceux-ci €taient producteurs de 1’histoire dans sa totalité. Le sujet de Kierkegaard est



BIBLIOGRAPHIE 269

lié a la temporalité puisque la conscience humaine est le lieu ou 1’éternel et le temporel
arrivent & coexister. L'étre méme de la conscience individuelle de Kierkegaard se définit
par I'intérét, du latin inter-esse, «étre-entre», et désigne donc ce qui se tient entre ['idéel
et le réel. Le positivisme scientifique est allé encore plus loin dans ce mouvement de
rescendance puisque, aprés que la métaphysique s’est accomplie comme ontologie, il la
déplaca vers les sciences. La science fut des lors en mesure de s’ auto-fonder et prit pour
objet un donné non-ontologique ; d’oli le nom de positivisme.

MOoORGAN GAULIN

MARTIN HEIDEGGER, Les conférences de Cassel (1925), avec la correspondance
Husserl-Dilthey, €d. bilingue introduite, traduite et annotée par Jean-Claude
Gens (Textes & Commentaires), Paris, Vrin, 2003, 217 p.

Jean-Claude Gens a eu la bonne idée non seulement de traduire les dix fameuses
conférences de Heidegger sur Dilthey, prononcées a Cassel en 1925, — et destinées a
paraitre dans le volume 80 de 1'édition intégrale de Martin Heidegger (p. 138-213)—,
mais aussi de les faire précéder par la réédition, également bilingue, de la correspondance
entre Husserl et Dilthey, datant de 1911 et interrompue par la mort de ce dernier (p. 112-
137). Ce travail de traduction et d’édition est précédé d’une longue introduction (p. 7-
109) contextualisant le tout. Cette publication est motivée par 1’idée que «la spécificité
des pensées de Husserl et de Heidegger se mesure mieux a ’aune de leurs réceptions
respectives de la philosophie de la vie de Dilthey» (p. 7) qu’a celle de leurs confrontations
avec les néokantismes, dominant, dans le premier quart du XX° siécle, la philosophie
en Allemagne. Selon I'A., I"appropriation «phénoménologique» de 1’herméneutique
diltheyenne nous permet de voir rétrospectivement que cette derniére n’ouvre rien de
moins qu’«une nouvelle séquence de I'histoire de la pensée herméneutique allemande»
(p. 8). Il y aurait ainsi pour I’A. quelque chose comme une séquence phénomé-
nologique de la pensée herméneutique allemande dont la spécificité peut se lire dans
la réception de Dilthey par Husserl et Heidegger. Malheureusement, la question du
caractére métaphysique ou non — au sens ot ce dernier ’entend — de la phénoménologie
herméneutique de Heidegger n’est ni véritablement posée ni expressément discutée.
Parler, pour Husserl, d’appropriation de I’herméneutique diltheyenne de la vie, c’est
probablement exagéré. Car, comme le montre la correspondance de 1911, qui marque
I'apogée de la réception husserlienne, dont I’A. rappelle que «le point de départ a
¢té la lecture enthousiaste des Recherches logiques par Dilthey» (p. 9), la pensée de
Husserl demeure au fond étrangére a la pensée herméneutique. Alors que pour Dilthey,
I’historicité de la vie détermine une réelle opacité qui renvoie en derniére instance a son
caractere insondable, Husserl pense pouvoir — du moins a cette époque — soumettre cette
irréductibilité de la vie a la connaissance transcendantale (p. 56). Ce point est confirmé
par lettre du 5/6 juillet 1911 que Husserl adresse a Dilthey: «Toute science de I’existant
[...] se transforme eo ipso en métaphysique (selon mon concept) dés qu’elle est rapportée
a la doctrine phénoménologique des essences et parvient [...] a I'ultime détermination de
sens de son contenu de vérité. [...]. Je crois pouvoir reconnaitre que par-dela [...] la science
de I'existant phénoménologiquement étendue et fondée (universelle) (intégrant dans son
travail foutes les sciences de 1'existant naturelles), il ne peut y avoir d’autre science, ou
encore que c’est une absurdité de parler d’un étre principiellement inconnaissable qui
se trouverait encore au-dela.» (p. 127) De méme, si Husserl concédera au monde de la
vie une certaine historicité, il semble qu’il ne la reconnaisse que pour y voir aussitot,,
comme I'affirme I'A., «ce qui obscurcit I'intuition d’essences qui, au moins en ce qui
concerne les idéalités de type logique et mathématique, ont une valeur omnitemporelle»
(p. 44). C’est 1a du moins 'avis de Misch, éléeve de Dilthey et auteur d’un livre que

Philosophie
contemporaine



270 BIBLIOGRAPHIE

Husserl et Heidegger liront attentivement: Lebensphilosophie und Phidnomenologie.
On retrouve cette critique de I’anhistoricité de la phénoménologie husserlienne dans
la réception de Dilthey par Heidegger. Dans la dixieme et derni¢re conférence de
Cassel, étape ultime de la réception heideggerienne de Dilthey — aprés une premicre
phase en 1919-1920 ot Heidegger comprend le caractére insodable de la vie comme
facticité (p.57-76) —, Heidegger écrit: «][...] une tendance authentique et radicale de la
philosophie, la phénoménologie, se caractérise par son anhistoricité et son inimitié vis-
a-vis de I’historicité : croyant pouvoir rejeter I’ayant-été comme non pertinent et accéder
par elle-méme aux choses, elle est restée enfermée dans le questionnement traditionnel»
(p. 207). C’est pourtant cette méme phénoménologie, dont la présentation est le théme
de la 5*™ conférence de Cassel, qui ouvre selon Heidegger la possibilité de radicaliser
I’herméneutique de Dilthey, c’est-a-dire de penser la question de I’historicité du Dasein
humain, en tant que ce dernier est fondamentalement étre-a-la-mort. En effet, si Dilthey
«s’est frayé une voie vers la réalité qui est authentiquement au sens de I'étre historique,
vers le Dasein humain», et s’il est parvenu a déterminer cette réalité «comme vivante,
libre et historique», il ne questionne pas «!’historicité elle-méme», ¢’est-a-dire qu’il ne
pose pas la question relative au sens de 1’étre de ’historique. Heidegger d’ajouter que
c’est «seulement depuis le développement de la phénoménologie que nous sommes
aujourd’hui capables de poser clairement cette question» (p. 171). Aprés €étre ainsi,
dans les cing premiéres conférences, revenu a Dilthey et avoir pointé la portée de la
phénoménologie husserlienne, mais aussi sa limite, dans la mesure ou elle ne pose pas
la question du sens de 1’étre de notre propre Dasein (p. 177) — empruntant sans critique
a la tradition moderne le concept de moi —, Heidegger va procéder a la radicalisation de
Dilthey en quatre étapes. 11 va d’abord exposer comment le sens d’étre de notre Dasein
est I’étre-a-la mort, en faisant apparaitre tant le rapport impropre a la mort constitutif
de notre quotidienneté (6*™ et 7™ conférences), que le rapport propre a la mort (8™
conférence). Exister de maniére proprement humaine signifie pour Heidegger endurer
la mort comme possibilité, «indéterminée relativement au quand, certaine relativement
au que» (p. 191). Ce qui signifie alors la devancer (vorlaufen), 1’anticiper. Par 14,
Heidegger peut ensuite montrer le sens fondamentalement temporel de 1’étre du Dasein
humain, puisque devancer signifie 1'&tre-a-I’avenir et la préoccupation quotidienne
I’étre au présent (9*™ conférence). Enfin, apres avoir exposé, de maniére extrémement
succincte, une destruction de la maniere traditionnelle de comprendre le temps (9™
conférence), Heidegger conclut son parcours par le réexamen de I'historicité du Dasein
sur fond de temporalité, débouchant finalement sur la question de I'étre de I’étant (10°™
conférence). Tous ces développements seront repris dans Etre et Temps; ce qui ajoute
encore & I’intérét de ces conférences et du travail de Jean-Claude Gens.

EMMANUEL MEJ{A

Jacques DErRrIDA, Moscou Aller retour (L’ Aube poche essai), Paris, Editions de
L’Aube, 2005, 157 p.

Issu d’un voyage a4 Moscou apres la perestroika, ce texte ne se présente pas comme
un «récit raisonné» de voyage, car un tel type de récit suppose toujours un filtre, une
censure. De plus, raisonner suppose toujours rationaliser et donc faire un tri a posteriori.
C’est de retour aux USA que Derrida va développer ses réflexions sur le voyage a
Moscou, en s’appuyant sur les récits d’Etiemble, de Gide et de Benjamin. L histoire
de son propre voyage n’est donc pas 1’affaire de ce livre. Il s’agit bien plutdt de saisir
dans les journaux des devanciers des éléments de réflexion sur ce que peut signifier



BIBLIOGRAPHIE 271

I’aller-retour 2 Moscou, tant sur le plan intellectuel que politique. Si I"'URSS est le nom
d’un individu étatique, d’un Etat individuel et singulier qui s’est donné son nom sans
référence a aucun lieu singulier ni a aucun passé national, pour Derrida, I’intérét porté
a ce pays, & travers les journaux de ses devanciers, réside dans la mise en question de
nombre d’éléments qui nous semblent acquis en Occident. Ainsi, lorsque Etiemble parle
de culture, il est nécessaire de discuter ce concept, tant la démocratisation en cours
dans les pays de I’Est fait référence aux processus des médias et aux techniques dont
nous bénéficions, et tant nous avons tendance a ramener ce concept a celui que nous
avons en Occident. Derrida constate du reste que les intellectuels rencontrés a Moscou
sont pour la plupart des gens déja ouverts aux traditions occidentales ; c’est une attitude
dont il faut se méfier pour ne pas tomber dans le piege de la culture unique. (p. 17-33)
En citant Etiemble, Derrida montre que «revenir de Moscou» peut prendre plusieurs
significations, et qu’elles ont toutes leur portée : rentrer de Moscou, revenir a la maison,
mais aussi en revenir comme lorsqu’on est stupéfait, ou encore perdre la foi dans
I'immense espoir placé dans la révolution que I’on prenait pour la solution. Derrida lit
le voyage d’Etiemble non comme un voyage a proprement parler, mais comme la fin du
voyage vers la culture humaine absolue qui dit, & travers le russe, I'universalité du sens
humain, du genre humain enfin réalisé. Des lors, le récit de voyage, ’ceuvre littéraire,
doit s’effacer au service de cette cause universelle. Derrida est assez critique a I’égard
d’Etiemble  qui il reproche un «narcissisme exhibitionniste» (p. 50-55) & propos de ses
remarques sur ses deux voyages a Moscou; il reléve les probléemes que les affirmations
d’Etiemble peuvent engendrer: en se disant «touristo-trotskiste», Etiemble suppose que
le phénomene politique et social se phénoménalise pour I'essentiel, ce qui ne va pas
de soi. Par 13, Etiemble suppose aussi que la phénoménalité supposée est accessible au
voyageur, mais, selon Derrida, cela va encore moins de soi. Ce qui questionne le plus
Derrida est incontestablement le présupposé selon lequel ce phénoméne est accessible
au voyageur méme si celui-ci ne parle pas la langue et les sous-dialectes du pays ou de
I’Etat visité. La conséquence évidente en est qu’il est toujours nécessaire de reprendre
a nouveaux frais les retours de voyages et les comptes rendus qu’on en donne. Dans
Retour d’URSS de Gide, le voyage d’aller et retour est vu, non comme un départ de
chez soi, vers I’étranger, vers un pays lointain ou excentrique, qui permettrait ensuite
de revenir chez soi et donner des nouvelles de «la-bas», mais comme un aller chez soi,
aller vers un lieu qui est plus qu’une patrie d’élection : un exemple, un guide. (p. 63-65)
La lecture de Benjamin, suite aux deux autres, ameéne Derrida a se demander si les récits
des voyages et retours d’'URSS sont encore possibles, si ce ne sont pas des projections
d’un idéal de I"ailleurs au détriment de 1'ici, ou inversement des projections de 1’ici dans
un ailleurs hypostasié. Il met en garde contre ce besoin de chercher dans ces récits de
type mythologique la vérité rassurante d’un langage, d’un ordre signifiant, d’une vérité
«itérable» (p. 79), mais aussi contre la tendance a interrompre la répétition en vue de
la quéte du neuf, de I'unique, de la singularité absolue. Face a cela, Derrida retient
trois criteres pour I’éventuelle écriture sur un voyage a Moscou. Il faut: 1) des signes
(anecdotes, rencontres, expériences) qui requierent, de fagon indispensable, au moins le
témoignage de I'écrivain-voyageur; 2) des esquisses de réponses a des questions posées
par la préface, ou des tentatives pour réélaborer ces questions; 3) des propositions liées
a des souvenirs personnels et croisant des themes généraux, disposés a dessein comme
des pierres d’attente ou des indicateurs programmatiques, par exemple: la situation de
la philosophie (académie et université, rapports avec la tradition et avec 1'Occident,
notamment avec Paris), perestroika, glasnost (et déconstruction), nationalité(s) et
nationalisme(s)... L'entretien qui clét ’ouvrage, «Philosophie et littérature» (p. 103 sq.),
décrit bien ce qu’est le projet derridéen de déconstruction en fonction de la philosophie
occidentale: «La déconstruction est souvent représentée comme ce qui dénie toute
extériorité au langage, elle reconduirait tout a I'intérieur du langage. Comme j’ai écrit
qu'«l n’y a rien en dehors du texte», tous ceux qui se plaisent & nommer langage ce



272 BIBLIOGRAPHIE

que je nomme ‘texte’ traduisent, veulent traduire: ‘il n’y a rien en dehors du langage.”
Alors que, pour le dire brievement et schématiquement, ¢’est exactement I’inverse. La
déconstruction acommencé avec la déconstruction du logocentrisme, la déconstruction du
phonocentrisme. Elle a essayé€ de dégager I'expérience, de lalibérer de la tutelle du modele
linguistique qui était si puissant a I’époque — je veux parler des années soixante. Il s agit
donc de la méprise la plus primitive, et je la crois motivée par des raisons idéologiques et
politiques. Elle consiste a représenter la déconstruction a I’envers, en somme, a I’inverse
de ce qu’elle fait. Par exemple, en ce qui concerne la littérature, les mémes, et ils sont
nombreux, aimeraient décrire, disons, ‘mon’ concept de la littérature comme ce qu’ils
nomment la suspension du référent. Je fais exactement le contraire.» (p. 109) Le souci
de la traduction d’un langage dans I’autre, caractéristique du projet de déconstruction,
est finalement assez proche des objectifs de I’herméneutique philosophique, méme s’il
en differe par les moyens adoptés. Discutant le phonocentrisme, typiquement européen,
Derrida constate que le phonocentrisme est plus universel et que la tiche du penseur est
d’amener a I’ouverture a ’autre langage, a une «exappropriation». Petit texte limpide sur
le sens du métier de penseur. Sorte aussi de «non-testament» derridéen.

JACQUES SCHOUWEY

JACQUES DERRIDA, Sur parole. Instantanés philosophiques (L' Aube poche essai),
Paris, Editions de I’ Aube 2005, 143 p.

Cet ouvrage réédité a la suite du déces de I’A. réunit des entretiens avec Catherine
Paoletti datant de 1998. 11 est I'occasion de mieux connaitre Derrida, en entrant dans
les méandres de son riche itinéraire. Dans «A voix nue», Derrida fait un retour sur sa
vie et montre le role-clé de ’écrit dans ses réflexions. Sans étre une autobiographie au
sens traditionnel, ce texte met en lien ’itinéraire de vie de I’ A. et ses choix intellectuels.
Attiré par la forme du journal, Derrida en est venu a ne plus écrire de journal, ce qu’il
regrette, tant il aurait aimé faire un «journal total» (p. 19). Sa découverte de la littérature
s’est faite par le biais de la lecture de Gide et de Nietzsche, en dépit de son manque
d’attrait pour I’étude. Tres tot, il commence a lire de la philosophie et décide de concilier
écriture et métier de professeur, un peu a la mode de Sartre. Sans jamais renoncer a la
philosophie, il veut dénoncer 1’'hégémonie que celle-ci a prise sur des questions qui ne
relévent pas uniquement du discours littéraire, mais des domaines aussi variés que droit,
politique, éthique. C’est ici que se situe la responsabilité du philosophe. Par le fait que
I’écrivain se voit reconnu le droit de tout dire, il n’est pas dégagé de sa responsabilité,
mais se voit contraint d’assumer une hyper-responsabilité. Le début des années 50 est le
début de la démarche philosophique derridéenne: c’est I’étude chez Paul Ricceur, Jean
Wahl, mais des cette époque il a «le mal d’école» (p. 30) qui le marquera toute sa vie.
Ne faisant pas €cole, il entretient des relations trés ambigués avec les institutions. Au
reproche d’hermétisme qui lui a souvent €té adressé il réplique en faisant référence a
son projet: non pas apporter un contenu nouveau, révolutionnaire, a la branche ou aux
branches, mais discuter les cadres et normes de celles-ci. En raison de cette attitude,
il a été jugé dangereux pour le systéme académique. En ce sens, toute son activité de
luttes des années 80-90 consistait a ouvrir le domaine de la philosophie a des secteurs
qui ne relevaient pas du cadre purement académique : lettres, arts, architecture. De 1950
a la fin des années 80, son parcours s’infléchit dans un sens scripturaire et se manifeste
de maniere pressante ces derniéres années, comme si la philosophie avait le devoir de
faire face a une sorte d’urgence événementielle. (p. 43) La tiche consiste a inventer des
stratégies pour préserver la créativité, et ainsi éviter de se replier sur un modele fermé,
statique. S’ouvrir aux nouvelles possibilités — dans le domaine de la communication par
exemple — permet de changer de rythme et d’entrer en dialogue avec le langage, avec les



BIBLIOGRAPHIE 273

différentes cultures. Si Derrida n’a pas fait école, c’est qu’il ne considere pas |'héritage
comme quelque chose de stable: il n’y a pas de véritable héritier, il n’y a qu’une relation
de fidélité-infidélité, passage d’une génération a I’autre, une transmission et une relance.
(p. 50-59) «De I'hospitalité» releve la dette de Derrida & I’égard de Lévinas, et surtout
tente de montrer que 1’hospitalité est plus que le simple fait d’accueillir chez soi; c’est
d’abord étre I’otage de 1’autre, sa proie, ce qui implique une responsabilité. Derrida aime
mettre en lien Lévinas et Kant pour faire ressortir la polysémie des termes et concepts
de la tradition philosophique, dont ceux de paix et d hospitalité méritent le plus grand
soin. Dans I'hospitalité, il lit aussi le difficile probléme de la traduction, de la langue.
Traduire n’est pas simplement assimiler, réduire une langue ou une tradition a une autre,
c’est avant tout un difficile exercice d’accueil de ’autre: ni simple assimilation, ni
permissivité sans intégration. Ici pointe I’enjeu de cette réflexion dans le dramatique
contexte des migrations actuelles de populations. «De la phénoménologie» analyse
comment I'ceuvre de Derrida, débutant par une lecture et un commentaire de Husserl,
et de ses représentants francais (Sartre, Lévinas), a évolué pour I’amener au concept
de déconstruction: critiquant les lectures insuffisantes de Sartre, il voit en Husserl
celui qui a amené une méthode, une rigueur, mais il se sent plus proche du pathos
existentiel de Heidegger. La mise en échec du principe du retour aux choses mémes
lui permet de mettre a jour une sorte de présupposition ou de principe métaphysique
de la phénoménologie. «Ce qui fait que ce que I’on appelle la déconstruction était a
la fois un geste phénoménologique (s’affranchir ou se libérer de présuppositions
spéculatives philosophiques d’un certain héritage), mais en méme temps, un essai pour
déceler dans 1'édifice des theses philosophiques de la phénoménologie certaines de ces
présuppositions.» (p. 85) La philosophie se définissant depuis ses origines par rapport a
la vérité, Derrida propose quelques réflexions sur le «Mensonge en politique» (91 s5q.).
11 faut distinguer entre le vrai et le vérace d’une part, et le faux et le mensonger d’autre
part: il est possible de proposer un énoncé faux parce qu’on y croit, donc avec I'intention
sincére de dire la vérité, et ’on ne peut pas étre accusé de mentir simplement parce
que ’on a I’intention d’égarer |’auditeur ou de dire le vrai sans y penser. (p. 94) «Pour
dire la vérité, pour étre vérace, il faut pouvoir mentir.» (p. 102) «Le conditionnement
des étres qui rend la vérité mécanique est en contradiction avec I’idée d’intentionnalité,
condition méme du mensonge.» (p. 102) Derrida est fasciné par le fameux exemple
de Kant sur I’obligation de dire la vérité; la réponse kantienne lui parait troublante,
mais justifiée et convaincante, en ce qu’elle se fonde sur I’essence méme de la vie en
société, sur I’essence et la finalité du langage qui sont la promesse de la vérité. Par
conséquent, en mentant, on ne parle pas, on manque a la parole. Le dialogue avec
Daniel Bensaid consacré au marxisme met en évidence la relation complexe de Derrida
a Marx. L'attrait pour Marx chez lui réside avant tout dans son intempestivité ; un retour
a Marx qui n’a rien d’académique, d’une lecture des textes de Marx dans la forme de
I’érudition académique ; ce qui séduit Derrida, c’est avant tout le fait que Marx est au-
dela du contexte des concepts traditionnels de la philosophie de I’histoire. Le dernier
entretien, «Justice et pardon», est le fruit d’un voyage en Afrique du Sud ot Derrida a
été confronté a la difficile question du pardon a la suite de I’abolition de I’apartheid. Le
pardon n’est envisageable que parce qu’il y a de I'impardonnable ; en justice, il n’y a de
prescriptible que parce qu’il y a de I"'imprescriptible. Le monde est ouvert, le pardon est
possible, mais rien ne s’efface. Le pardon ne saurait remplacer la justice : «Le pardon ne
rend pas justice, ¢’est certain, il ne se substitue pas & la justice, la valeur du pardon est
hétérogéne a la valeur juridique. Evidemment, il y a souvent une contamination entre la
logique du pardon et la logique judiciaire, et Tutu affirme que I’amnistie sera accordée a
condition que les criminels reconnaissent leurs fautes publiquement, autrement dit qu’ils
se transforment et s’engagent dans une autre voie.» (p. 132)

JACQUES SCHOUWEY



274 BIBLIOGRAPHIE

JEROME Doxic, Qu’est-ce que la perception ? (Chemins philosophiques), Paris,
Vrin, 2004, 128 p.

Le principe de cette nouvelle collection (qui regroupe déja des ouvrages portant
sur des themes tels que la décision politique, I’'imagination, la nation, la personne, la
théologie naturelle, la croyance ou le paradoxe) est de traiter un theme ou une question
particuliere, dans une premiére partie, et de présenter, dans la seconde, quelques extraits
de textes consacrés a la problématique en question et pourvus d’un commentaire
souvent substantiel. L’A. est sans doute I’un des meilleurs spécialistes francophones des
questions relatives a la perception et nous trouvons dans son ouvrage une présentation
de I'état le plus actuel de la discussion sur ce théme, suivi de deux textes commentés,
soit un extrait de G. Berkeley tiré de I’Essai sur la nouvelle théorie de la vision (§ 93-
99) suivi d’un passage de L’esprit et le monde de John McDowell (publié¢ en 1994 et
issu des Conférences John Locke que McDowell a données a Oxford en 1991). Il s’agit
d’abord de mettre I’accent sur «les questions épistémologiques relatives a la perception»
(p. 7). Le point de départ d’une théorie de la perception est «I’étude du langage que nous
utilisons couramment pour décrire les phénomeénes perceptifs et les rapporter a autrui»
(p. 8). «Percevoir» est a la fois activité et état, c’est également «engager son corps dans
une activité spécifique» (p. 10). Mais la perception est également «un état conscient, dans
lequel le sujet est au moins en partie réceptif, et qui constitue une source de connaissance
sur le monde» (ibid.). Selon I’internalisme, dont Descartes serait le promoteur, «les états
mentaux ne doivent en rien leur existence a celle d’états de choses qui existent en dehors
de D'esprit» (p. 15-16) et I'internalisme de la perception «est la thése selon laquelle les
comptes-rendus perceptifs neutres» (p. 15) permettent le mieux de rendre compte de la
réalité psychologique de mon expérience. Un compte-rendu neutre signifie non-factif,
la factivité étant définie comme la capacité de décrire un fait. L' A. montre que le verbe
«voir» peut étre considéré comme factif dans certains cas et neutre dans d’autres, il
«décrit en réalité une situation hybride, mi-mentale, mi-physique» (p. 16), ce qui semble
étre une caractéristique générale de la perception, et c’est précisément ce qui en rend la
description si délicate. Si toute expérience perceptive «est toujours I’expérience d une
réalité phénoménale» (p. 18) la question des illusions (par exemple le baton droit qui
parait courbé lorsqu’il est planté dans 1’eau) est redoutable : I'illusion perceptive me fait-
elle prendre conscience d’une «réalité non-physique» (p.18) ou est-elle la preuve d'une
incapacité a «distinguer de I'intérieur, entre une expérience véridique et une illusion» ?
(p- 19). Il y aurait lieu ici de distinguer entre réalité de 1’illusion et capacité de distinguer
I'illusion comme «réelle» mais en la discriminant de 1a réalité non-iilusoire. La conclusion
de I’argument de I’illusion est que «I’expérience véridique et son corrélat illusoire ont un
double dénominateur commun: ils relevent du méme type d’expérience, et leur objet est
un ensemble de sense-data» (p. 20-21). Certaines théories de la perception vont accepter
I’argument de l'illusion et d’autres vont le rejeter. Parmi les premigres on trouve le
«phénoménisme» qui «admet que le monde de la perception est exclusivement peuplé de
sense-data» (p. 23). Contre cette hypothése, on trouve le «réalisme indirect», qui tente de
combiner I'hypothese de I'illusion avec «le postulat d’un monde physique relativement
indépendant de nos expériences» (p. 27). Si le phénoménisme et le réalisme indirect
acceptent les conclusions de 1’argument de I'illusion, d’autres théories le rejettent. Parmi
celle-ci, I’A. en examine trois: la théorie adverbiale, la théorie bipolaire et la théorie
disjonctive. La premiére «semble abolir la notion méme d’objet intentionnel, et par suite
la distinction entre les expériences véridiques et les autres» (p. 31) et rejette également la
notion de sense-data. Pour la théorie adverbiale «I’expérience elle-méme est structurée
en perceptions ‘plus petites’» (p. 33). Les adeptes de la théorie bipolaire estiment,
quant a eux, que le modele «adéquat de la perception n’est pas un modele binaire, mais
un modele ternaire» (p. 34) comportant, outre I'expérience perceptive et ’objet de
celle-ci, le contenu perceptif, qui ne se confond pas avec I'expérience. Cette notion
est souvent introduite sur la base d’une analogie entre I’expérience perceptive et les



BIBLIOGRAPHIE 215

attitudes propositionnelles (Russell), qui sont «des états mentaux, comme la croyance,
le désir ou I'intention, dont la description canonique implique une proposition vraie
ou fausse» (p. 35). La troisieéme théorie (théorie disjonctive de ’expérience) tente «de
rendre justice a la factivité des verbes de perception, en rejetant ’analyse conjonctive
et I'internalisme de la perception qui lui est associé» (p. 42). Dans les derniéres pages
de sa présentation, I’A. expose les arguments de ceux qui se demandent si la perception
peut étre considérée comme une forme de savoir «ou de connaissance propositionnelle,
qui met en relation un sujet percevant et un fait percu» (p. 45) : par exemple lorsque
Pierre voit que p (les branches d’un arbre secouées par le vent), il sait que p (c’est-a-
dire qu’une bise souffle et que c’est I’action du vent qui fait bouger les branches). Pour
d’autres, la perception est anépistémique, elle «n’est ni un jugement, ni une forme de
savoir» (p. 53). Faut-il introduire la notion de protopensée (Dummett) dont le «véhicule
n’est pas linguistique, mais iconique» (p. 54) qui serait une «composante inséparable des
circonstances de la pensée et de I’action» (ibid.) ? On pourrait estimer que «la perception
n’est pas indépendante de la possession de capacités conceptuelles et protoconceptuelles,
mais [qu’]elle ne doit pas étre considérée comme un exercice de ces capacités» (p. 59).
Une bonne théorie devra en tous les cas prendre acte qu’il n’existe sans doute pas «de
ligne de partage franche entre ce qui est conscient et ce qui ne I’est pas, ou entre un
état mental et un état physique» (p. 61). Dans son commentaire des pages de Berkeley
consacrées a la vision, I’A. évoque entre autres la question de Molyneux, le probleme
de I'existence simultanée des concepts spatiaux et celui de I’image rétinienne inversée.
Dans son commentaire de McDowell, I’A. examine sa réponse a 1’opposition stricte
entre la conception du mythe du donné et du cohérentisme. La premiere est «la these
selon laquelle nos jugements empiriques sont fondés sur 1’appréhension sensorielle
de données ou sense-data» (p. 104). Le cohérentisme considére, quant a lui, que «la
perception n’est pas un intermédiaire épistémique entre nos jugements et le monde» et
que «l’expérience perceptive est incapable de justifier un jugement ou de lui octroyer
une valeur de connaissance» (p. 107).

STEFAN IMHOOF

HeLene Pours, Kierkegaard en France au XX siécle. Archéologie d’une
réception (Philosophie, épistémologie), Paris, Kimé, 2005, 275 p.

Ce livre, achevé en 2003, reprend, en une version remaniée et complétée, la premiere
partie d’une thése de doctoratde 1735 pages, soutenue le 15 janvier 1993. Plus que I’histoire
d’une réception, I’A. établit une archéologie de la réception kierkegaardienne en France
et des facteurs qui ont conduit & des mésinteprétations et incompréhensions notoires.
D’abord, sous I’influence du Brand d’Ibsen et des interprétations de Bellesort et de D. de
Rougemont, Kierkegaard va étre placé sous I’'ombre d’Elseneur ; un Hamlet moderne. On
fera de lui un personnage littéraire, un romantique danois. Dans la foulée, le malentendu
biographique réduit I'ceuvre a I’expression d’une personnalité psychopathologique.
Un deuxiéme type de mésinterprétations provient de philosophes francais qui ont
simplement annexé la pensée de Kierkegaard a leur propre philosophie. Dans cette
partie du livre, nous trouvons de précieuses analyses des lectures de Kierkegaard faites
notamment par Chestov, Jean Wahl, Gabriel Marcel, Sartre, Henri Lefebvre. Dans une
troisieme et derniére partie, I'A. remonte a 1’origine des malentendus, «en procédant a
une archéologie d’une archéologie». Il y a d’abord I’influence de Brandes et de Hoffding
qui ont eux-mémes «adapté» 'auteur des Miettes a leur propre pensée. Il y a ensuite
la question des traductions et de la référence fréquente aux traductions allemandes
plutét qu’a 'original danois. H. Politis qui lit elle-méme le danois met en évidence des
erreurs de traduction aux graves conséquences.Dans une postface bienvenue, Frangois



276 BIBLIOGRAPHIE

Dagognet souligne I'importance de cette étude, épistémologisation de I'histoire de la
réception et de I’histoire de la philosophie. Aprés la lecture de cet ouvrage fort savant,
parfois excessivement polémique a nos yeux (qui trouve grace devant H. Politis ?), et
qui, malgré le remaniement certain, «sent» son exercice de thése, le lecteur aimerait bien
découvrir comment H. Politis, bardée de sa connaissance du danois et d’une littérature
secondaire plus qu’impressionnante, interprete elle-méme Kierkegaard au-dela ou en
deca du «kierkegaardianisme». A quand la suite ?

MicuHeL CorNU

YVES DEePELSENAIRE, Une analyse avec Dieu: le rendez-vous de Lacan et de
Kierkegaard (Essais), Bruxelles, La Lettre volée, 2004, 152 p.

Dans son avant-propos, Yves Depelsenaire, psychanalyste et auteur de travaux
sur les rapports de la psychanalyse avec la philosophie, précise 1’objet de son livre:
«Les textes ici rassemblés constituent les jalons de ma lecture de Soren Kierkegaard
orientée sur I’enseignement de Jacques Lacan. Plus ou moins remaniés selon le cas,
la plupart furent publiés dans des revues devenues souvent introuvables.» (p. 7) Lacan
tenait Kierkegaard en haute estime, «le plus aigu questionneur de 1’ame avant Freud».
C’est le penseur danois qui aurait dissuadé Lacan, qui fut hégélien au point de vouloir
refaire 1’analyse de Dora en suivant la dialectique de La phénoménologie de I'esprit,
de mener a bout ce projet. Dans ses séminaires, Lacan fait allusion & plusieurs reprises
a des concepts, a des ouvrages, notamment La répétition, Vie et régne de I’amour, de
Kierkegaard. D’oti I'intérét d’éclairer Lacan par Kierkegaard ; mais cela n’a de sens que
si, connaissant bien, ce qui est le cas de Y. Depelsenaire, la pensée kierkegaardienne, on
éclaire Kierkegaard par Lacan. Non qu’il faille tenir Kierkegaard pour un précurseur
de Lacan; il s’agit plut6ét d’un «rendez-vous». «Je dirai méme volontiers en me laissant
aller quelque peu, que Kierkegaard est un pseudonyme de Lacan, en ce que ¢’est d’abord
la rencontre d’un style.» (p. 82) Cet aller et retour de Kierkegaard a Lacan, I’A. I’exerce
en s’appuyant sur des concepts clé de la pensée kierkegaardienne : répétition, angoisse,
péché, sur une atmosphere, la mélancolie, dans laquelle baigne I’ceuvre du penseur
danois. 1l s’appuie aussi parfois sur certaines expériences de la vie: Régine et la femme,
le rapport au pere, au réel. Un tel texte est risqué: les puristes de tout bord trouveront
toujours de quoi en contester le projet. Mais toute interprétation n’est-elle pas risque en
ce qu’elle ouvre a la réflexion méme (surtout?) par ses points discutables? Le soussigné a
trouv€ intérét dans la pertinence, en général, des analyses de la pensée kierkegaardienne.
Il a apprécié un renouvellement de la réception du penseur danois par cette perspective.
En ce qui concerne Lacan, il se gardera bien d’émettre un quelconque jugement.

MicueL CorNU

SIMONNE PLOURDE, Avoir-I’autre-dans-sa-peau. Lecture d’Emmanuel Lévinas,
(Lectures), Québec, Les Presses de 1'Université Laval, 2003, 135 p.

Simonne Plourde a déja publié des ouvrages sur la pensée 1évinassienne qu’elle
maitrise remarquablement. Dans ce dernier livre, par la clarification de concepts clé de
cette pensée, I’ A. introduit allégrement le néophyte. Ainsi sont mis en évidence les thémes
majeurs de I’éthique 1évinassienne. Dans un dernier chapitre, «Une éthique contestée»,
S. Plourde commence par lever les malentendus trop souvent liés & des questions de
vocabulaire, par exemple sur la substitution, la culpabilité, la persécution, I’expiation de



BIBLIOGRAPHIE 277

I’étre et la dette impayable. Dans une deuxiéme partie de ce méme chapitre, elle critique,
en se placant inconditionnellement du coté de Lévinas, les ouvrages de Daniel Sibony,
Don de soi ou partage de soi ? (Odile Jacob, 2000) et de Paul Ricceur, Autrement. Lecture
d’autrement qu’étre ou au-dela de Iessence d’Emmanuel Lévinas (P. U. F., 1997). Sur
ce dernier point, le lecteur non inconditionnel que nous sommes de Lévinas reste sur sa
faim, pensant, a tort ou a raison, que I’A., malgré ses précautions, passe a coté de ce qui
est essentiel pour Ricceur et qu’il a admirablement développé dans Soi-méme comme
HR Qutre.

MicHeL CORNU

PauL GILBERT, S1LvaNO PETROSINO, Le don. Amiti€ et paternité, Bibliographie établie
par Chiara Fumagalli (Donner raison), Bruxelles, Lessius, 2003, 96 p.

La brieveté de cet ouvrage n’6te rien, bien au contraire, 4 son excellence. Le point
commun de ces deux approches de la question du don est qu’elles se situent dans une
perspective purement philosophique, hors des questions sociologiques, économiques,
anthropologiques dont on a bien montré qu’elles concernent 1’échange plus que le don.
Derrida, Lévinas, Ricceur sont des philosophes qui ont sans doute marqué nos deux
auteurs dans leur question: comment, sans en rester a I’aporie derridienne, le don est-
il possible sans étre attente d’un retour qui 1’annihile comme don ? Pour Gilbert, qui
critique en passant les conceptions d’Aristote et de Sénéque, notamment, la réponse
se trouve dans 1’amiti€: «Le don est a abandonner a I’ami(e). En réalité, la relation
ou la raison de 1’'union des amis, n’est pas un don matériel, mais fondamentalement
la confiance donnée qui se manifeste dans le don. Voila le don originaire: se confier a
quelqu’un(e), se fier de quelqu’un(e), lui donner sa propre confiance.» (p. 43) Quant a
Silvano Petrosino, il s’interroge sur le pére et le fils, sur le don recu. Aprés avoir montré
que dans I’horizon économique, recevoir un don, ¢’est contracter une dette (p. 63), que,
d’autre part, il ne peut y avoir une phénoménologie rigoureuse du don puisque ce dernier
ne s’apparait jamais comme tel (p. 63), il en arrive a ce constat: «Il n’y a pas de don sans
I’accueil du don, et I’acte de “faire don’ n’est jamais séparable de la capacité de la liberté
a faire du ‘recevoir’, en derniére analyse, un ‘accueillir’.» (p. 66) Il développe ensuite
cette proposition sur ’exemple de la relation du pére qui donne I’existence au fils qui
I"accueille. Comment le fils pourra-t-il restituer ce don au pére sans que cela ne devienne
un «donnant donnant»? L'A. répond: en générant lui-méme un fils. La bibliographie
établie par Chiara Fumagalli compléte heureusement cet ouvrage et offre une véritable
orientation sur la question du don dans les domaines économico-social, philosophique,
théologique.

MicueL CORNU

Frank HALDEMANN, HUGUES POLTIER, SIMONE RomAGNOLI (€ds), Le clonage humain
en arguments (Controverses en éthique), Geneve, Georg, 2005, 372p.

Voici un livre qui, nous I’espérons, suscitera, par son originalité et sa qualité, 1’ intérét
de nombreux lecteurs francophones. Plusieurs textes, souvent inédits en francais, sont
ici rassemblés sur le theme du clonage humain. Le choix de ces textes se veut a la fois
représentatif des principales théories €thiques et interdisciplinaire, puisque la question
est abordée sous les angles éthique, juridique, politique. Nous tenons la tant un manuel
didactique qu’un ouvrage complet grice a ses références a des textes législatifs et &
des prises de position de divers comités d’éthique nationaux. Les trois responsables



Histoire de
la théologie

278 BIBLIOGRAPHIE

orientent, chacun a sa maniére et en rapport avec sa discipline, un domaine particulier:
éthique, juridique, politique. Nous ont particulierement intéressé les pages bréves (p.41-
47), mais denses de Hugues Poltier qui nous permettent enfin de dépasser les domaines
peut-&tre trop ressassés de I’éthique et du juridique en nous ouvrant a celui, par dela et a
travers le politique, de I’anthropologie par la mise en perspective des attentes sociales et
subjectives, se chevauchant et s’opposant a la fois.

MicHeL Cornu

Parrice Guex, PascaL SINGY (éds), Quand la médecine a besoin d’interprétes
(Cahiers médico-sociaux), Geneéve, Médecine et Hygiene, 2003, 180 p.

Ce livre est né de 'expérience d’une association lausannoise, Appartenances,
réunissant des médecins, des infirmiéres, des travailleurs sociaux et des interprétes. Ce
qui a poussé ces personnes a constituer cette association c’est la constatation que lors
de consultations avec des malades issus de 1’émigration, ne maitrisant ni le frangais,
ni I'anglais, de graves malentendus entre soignants et patients perturbaient les soins
donnés et la possibilité de la guérison. D’oui I'idée de faire appel a une personne qui
non seulement maitrise la langue du patient, mais connaisse bien aussi sa culture ; un
médiateur-culturel-interpréte (MCI). Cet ouvrage, par les interventions de personnes
ayant participé a cette expérience, rend compte non seulement de celle-ci dans sa
pratique quotidienne avec les réactions positives et négatives des patients, des médiateurs
culturels, du personnel soignant, mais aussi des fondements théoriques et des hypothéses
a la base de cette recherche médico-sociale. Un livre que non seulement les médecins et
les travailleurs sociaux feraient bien de lire, mais aussi certains politiciens, prédateurs
du service public, qui n’ont que le mot d’économie a la bouche et qui, par leurs coupes,
préparent, pour un proche avenir, des dépenses sociales abyssales.

MicHEL CORNU

BEDE LE VENERABLE, Histoire Ecclésiastique du Peuple Anglais, t. 1 (Livres I-11),
Introduction et notes par André Crépin, texte critique par Michael Lapidge,
traduction par Pierre Monat et Philippe Robin (Sources Chrétiennes, 489),
Paris, Cerf, 2005, 433 p.

Tout & la fois théologien et écrivain, musicien et mathématicien, astronome et
physicien, grammairien et poéte, Bede le Vénérable est le modele du savant bénédictin de
tous les temps, dont la vie est ordonnée a sa fin, cette fin qui est posée au commencement :
une vie recluse en Dieu, a I’affit de la Parole de Dieu. Une vie qui accomplit, dans le
silence de la contemplation ou dans le cheeur, son humble destinée, qui consiste a se
vouer a la méditation et a la transmission de la vérité puisée dans les deux grands livres
que Dieu nous donne: le livre de I’Ecriture et le livre de la Nature. — Né 2 Wearmouth
en Northumbrie en 673, Béde fut confié a I’age de sept ans & I’Abbaye de Jarrow. C’est
la qu’il fit profession de foi et demeura jusqu’a sa mort, «écrivant toujours, comme le
disent ses biographes, lisant toujours, priant toujours, enseignant toujours». Le nom de
«Vénérable», que la voix populaire lui décerna trés tot, honora jusqu’a aujourd’hui sa
mémoire, et le titre de «Docteur» que lui donna le Pape Léon XIII, par un décret du 13
novembre 1899, fit que sa féte fut étendue  toute I'Eglise. Elle fut fixée au 25 mai, jour
de la mort de Béde en 1’an de grace 735. Chef d’ceuvre de la littérature latine médiévale,



BIBLIOGRAPHIE 279

I'Histoire Ecclésiastique du Peuple Anglais est aussi 'un des ouvrages majeurs de
Bede. En cinq livres, elle couvre prés de huit siecles, de I'arrivée de Jules César en
Bretagne en 44 avant Jésus-Christ a 731-732 de notre ere. Comme I’indique son titre, le
sujet principal de cette Histoire est de retracer les étapes de la conversion progressive
des Anglais et des Saxons au christianisme et de montrer comment, & leur tour, ils
ramenerent a I’orthodoxie catholique les autres habitants de la Bretagne, Irlandais et
Pictes, a I’exception des Bretons, et comment ils partirent évangéliser les peuples saxons
de Germanie. L’intérét et 1’originalité de cette Histoire tient a ce fait que Beéde, qui fut
le premier a écrire une histoire de la Grande-Bretagne, voulut inscrire son ceuvre dans
le sillage de I’ Histoire Ecclésiastique d’Eusébe de Césarée, qui considere I’histoire d un
ou de plusieurs peuples sous I’angle du développement de I’Eglise. Cette remarquable
chronique, riche de tous les événements merveilleux et de toutes les difficultés qui
accompagnerent la conversion des Anglais au christianisme, grice a la détermination
et au courage de moines infatigables, décrit non seulement les bénédictions parfois
extraordinaires dont furent favorisés les hommes de cette époque, mais elle nous frappe
aussi par les similitudes qu’elle offre entre les temps d’alors et les temps d’aujourd’hui.
La belle prose de Bede, rigoureuse, simple, et d’une extréme clarté, est trés bien rendue
par la traduction qu’en a faite Pierre Monat, & partir du texte critique minutieusement
réalisé par Michael Lapidge sur la base des manuscrits les plus siirs. Ce sont en effet ces
trois qualités, en plus de la véracité des faits rapportés, qui ont su assurer a cette Histoire
du Peuple Anglais un succes qui a traversé les siécles.

JEAN BOREL

STEPHANIE LEBECQ, MICHEL PERRIN, OLIVIER SzERWINIACK (€éds.), Béde le
Vénérable entre tradition et postérité. Colloque organisé a Villeneuve
d’Ascq et Amiens par le Centre de Recherches sur [’Histoire de I'Europe
du Nord-Ouest (Université de Lille 3) et Textes, Images et Spiritualités
(Université de Picardie-Jules Verne) du 3 au 6 juillet 2002, Villeneuve
d’Ascq, Université Charles de Gaulle — Lille 3 Editeur, 2005, 338 p. '

Vingt-sept spécialistes venus du monde entier se sont retrouvés a Villeneuve d’Ascq
en 2002 pour faire part de leurs travaux et ouvrir des perspectives de recherche sur
I’écolitre médiéval Bede le Vénérable, dont 1’ceuvre énorme reste encore largement
méconnue. Les cing premiéres contributions tentent de répertorier les différentes sources
de Béde, sa connaissance de la tradition grammaticale latine (Louis Holtz), I’influence
de I’ceuvre de Tyconius dans I’ Expositio Apocalypseos qui est sans doute son premier
écrit exégétique (Jean-Marc Vercruysse), les objectifs et les techniques de Béde en
tant qu’historien, et, en particulier son interprétation des sources antérieures d’Orose
et de Guildas qu’il avait a disposition pour présenter 1’histoire de la Bretagne romaine
(Diarmuid Scully), son admiration pour le savoir irlandais et le role qu’il a joué dans
son ceuvre (Jean-Michel Picard) et, enfin, 1’occultation du paganisme dans la rédaction
de la Chronica minora. Les cinq exposés suivants s’attachent & mettre en lumiere la
méthodologie exégétique de Béde. Aprés I’examen de I’emploi massif que Bede fait
des structures symétriques dans le De Tabernaculo, lesquelles cherchent a souligner
la présence d’un grand nombre d’objets disposés par paires et qui se traduit, au plan
spirituel, par une mise en paraliéle des deux ‘peuples’ juif et chrétien et de leurs Ecritures
(Georges Tugéne), George Hardin Brown analyse 1" histoire textuelle du commentaire du
premier Livre de Samuel, son contenu et, surtout, le but que Béde y a poursuivi, puisqu’il
le considérait comme une ceuvre majeure. De son c6té, Scott Degregorio démontre de



280 BIBLIOGRAPHIE

maniére intéressante le lien intrinséque entre le traité In Ezram et Neemiam, le plus
achevé des commentaires qui ait été écrits au Moyen-Age sur les livres d’Esdras et
de Néhémie, et I'Epistola ad Ecgberthum episcopum, I’ceuvre la plus explicitement
réformatrice qu’il nous ai laissée. Dans ces deux écrits, Béde met en rapport la réforme
religieuse que menerent Esdras et Néhémie de leur temps et celle qu’il souhaitait voir
se réaliser de son temps par un nouvel élan de la prédication, par I’exemple d’une
vraie pastorale des évéques et par I’abolition de la corruption de la vie religieuse par
la sécularisation et 1’avidité cléricale. Deux autres études dégagent enfin la facon
dont, conformément & des précédents patristiques, Bede identifie le Christ & la figure
féminine de ‘Dame Sagesse’ (Sapientia), telle qu’on la trouve dans les écrits sapientiaux,
théme spirituel dont I'influence fut décisive sur la dévotion de son disciple Alcuin pour
la ‘Sainte Sagesse’ (Alma Sophia) (Arthur G. Holder), et la facon dont il passe, dans
I’ Histoire ecclésiastique, de la conversion des barbares au bout du monde au processus
continu de la conversion intérieure nécessaire dans la vie du croyant et de 1'Eglise
universelle. Sous le titre «Un historien en son milieu» sont regroupées quelques études
sur la dimension politique de Bede dans I"Histoire ecclésiastique (Walter Goffart), sur
la dimension «onirique ou utopique» de cette méme Histoire, dans la mesure o Béde a
voulu, par le récit de I’évangélisation des Anglo-Saxons, reconstituer un temps mythique
d’avant les compromissions de la vie dans le siecle (Olivier Szerwiniack), sur les enjeux
de la controverse pascale (Masako Ohashi) et la théorie de la commensalité a son époque
(Alban Gautier). Enfin, dans un bel exposé, Michael E. H. Moore fait remarquablement
ressortir que, chez Béde, la référence constante a Rome doit étre entendue comme une
référence a une Rome idéale, ¢’est-a-dire comme |’expression des aspirations universalistes
que nourrissait la vie religieuse dans les monasteres de Wearmouth et Jarrow, et non
comme le reflet de la domination intellectuelle et de I'influence de Rome. Les derniéres
communications envisagent la postérité de Bede d’une part, telle qu’elle se manifeste dans
la correspondance d’Alcuin (Christiane Veyrard-Cosme) et I'In Honorem Sanctae Crucis
de Raban Maur (Michel Perrin), comme dans I’'importance que ses ceuvres scientifiques
ont eue a I'époque carolingienne (John J. Contreni) et, d’autre part, la réception de I’ceuvre
de Bede dans I’histoire et I’histoire des nombreuses traductions qu’elle a connues, avec un
bref bilan des études récentes. Si la «vénérabilité» de Beéde n’avait pas étre prouvée, cet
ensemble remarquable d’études non seulement la confirme, mais I’augmente encore.

JEAN BOREL

ULRICH VON STRASSBURG, De Summo Bono, Liber I, Tractatus 1-3,
Herausgegeben von Sabina Tuzzo, mit einer philologischen Vorbemerkung
von Loris Sturlese (Corpus Philosophorum Teutonicorum Medii Aevi,
Band 1,3(1)), Hamburg, Felix Meiner, 2004, XVII + 119 p.

C’esten 1987 que s’est constituée une équipe internationale pour travailler a 1’édition
critique de la Somme du Bien supréme d’Ulrich de Strassbourg. Sur les dix volumes
prévus, trois ont déja paru, le Livre I, qui expose les principes de cette «science du Bien
supréme qu’on appelle théologie» et fonde les conditions de la connaissance de Dieu
(1987), le Livre I, Tractatus 1-4, qui porte sur I’essence du Bien supréme et les propriétés
qui en découlent (1987) et le Livre IV, Tractatus 1-2,7 ou Ulrich traite de Dieu le Pére en
tant que Créateur de toutes choses (1989). C’est avec un soin é€gal a celui qui a présidé
a ces premiers volumes que Sabina Tuzzo nous propose 1’édition critique des Traités
[-3 du Livre 111, basée sur douze manuscrits trés siirs qui contiennent la totalité du texte,
dans lequel le Provincial de Teutonie développe la doctrine des Personnes divines prises



BIBLIOGRAPHIE 281

ensemble (in communi). «La foi catholique, dit-il au commencement du premier traité,
ne loue pas seulement I'unité de la divine substance, mais aussi la Trinité des Personnes
dans 1'unité de I’essence, comme en témoigne I’autorité de I’Ancien et du Nouveau
Testament». Se fondant sur les passages les plus significatifs des Ecritures, Ulrich de
Strassbourg fait alors intervenir dans son argumentation les sources doctrinales les plus
importantes de la Tradition ecclésiale: Jérdme, Augustin, Boece, Hilaire, Ambroise,
Jean Damascene, Richard de Saint-Victor, Pierre Lombard, Léon le Grand, Alexandre
de Halés et, bien siir, le Pseudo-Denys, Albert le Grand, dont il fut I’éleve et le disciple,
et Aristote. Dans ce concert d’autorités, le traité de La Trinité d’ Augustin joue un rdle
décisif. Comme dans 1’économie du Livre 11, la priorité augustinienne de 1'Etre sur le
Bien est paradoxalement affirmée par Ulrich pour garantir la solidité apophatique des
deux grands édifices dionysien et albertinien. Comme Alain de Libéra le dit dans son
Introduction a la mystique rhénane, «Une fois affirmée la transcendance de 1'Etre divin,
une fois posée I'unicité du seul ‘étre au sens vrai’, une fois Dieu constitué dans I'Etre par
la négation méme de 1'étre commun, bref, une fois I’Etre divin déterminé comme étre
causal, la considération théologique de sa communication et de sa diffusion effectives
n’a plus qu’a commencer» (cf. p. 132). C’est ainsi que, de fagon tout a fait classique et
systématique, Ulrich aborde I’égalité et la distinction des Personnes dans I'unité de la
nature divine, I’engendrement du Fils et la procession de 1'Esprit Saint du Pere et du Fils,
leurs relations éternelles ad intra et leurs missions temporelles ad extra et, enfin, leurs
modes spécifiques d’apparition dans le monde. Un index complet des textes et des noms
cités, une typographie agréable et une présentation aérée du texte achevent de faire de
cet ouvrage une réussite.

Jean BoreL

BerTHOLD VON MOOSBURG, Expositio super Elementationem theologicam
Procli, Propositiones 66-107, Herausgegeben von Irene Zavattero, mit
einer Einleitung von Loris Sturlese (Corpus Philosophorum Teutonicorum
Medii Aevi, Band VI1,4), Hamburg, Felix Meiner, 2003, 269 p. '

L’édition critique de 1'Exposition sur les Eléments de théologie de Proclus,
commencée il y a une vingtaine d’années, avance a grands pas, puisque cing volumes,
sur les huit prévus qui contiendront I’examen des 211 Propositions rédigées par Proclos,
sont maintenant parus, soit les Propositions 1-13 (1984), 14-34 (1986), 35-65 (2000),
66-107 (2003), 160-183 (2003). Elle est fondée a partir des deux manuscrits suivants,
datés respectivement de 1444 et 1437: Cod. 224 B, Balliol College Library, Oxford, et
Cod. Vat. Lat. 2192, Biblioteca Apostolica Vaticana, Citta del Vaticano. Fasciné par le
caractére organique, articulé et totalisateur de la construction proclusienne, Berthold de
Moosburg suit lui-méme une méthode d’analyse systématique de ces théoremes, dont la
coordination et la distribution engendrent cette élévation ou ascension de I’esprit qui est
le but véritable de la théologie. Pour lui, en effet, le déploiement du cercle de 1’Absolu
qu’'a tenté le Diadoque est plus qu'un simple «interlocuteur philosophique», c’est
Iexpression méme de la véritable théologie philosophique, une architecture d’éléments
et de démonstrations, de principes et de régles qu’il appartient au commentateur de
composer avec la sagesse chrétienne. Apreés avoir dégagé les présupposés philosophiques
de chaque théoréme (suppositum) et son contenu conceptuel (propositum), le Maitre
colonais examine ensuite la probatio elementi, soit la démonstration elle-méme fournie
par Proclus, selon une méthode apparentée au commentaire littéral pratiqué par Thomas
d’Aquin dans son Exposition du Livre des causes. Les principales sources antiques,



282 BIBLIOGRAPHIE

médiévales et contemporaines, grecques, juives ou arabes, auxquelles Berthold pouvait
avoir alors acces, sont convoquées dans cette construction: Aristote, Euclide, Platon,
Porphyre, Macrobe, Origéne, le Pseudo-Denys, Augustin, Boece, Jean Scot Erigéne,
Honorius d’Autun, Albert le Grand, Thierry de Freiberg, Thomas d’Aquin, Le Livre des
causes, Ibn Gabirol, Avicenne et Averroes. Les Propositions 66-107, lesquelles achevent
la premiére partie du traité proclusien, passent en revue et développent les derniéres lois
de constitution du réel. On y trouve les notions de «totalité» (66-74), «cause» (75-76 +
97), «puissance», «puissance de créer» (77-96), «imparticipabilité» (99-7100), «intellect»
(101-103) et «éternité» (104-107). La seconde partie (Propositions 113-211) les mettra
en ceuvre pour former les ordres fondamentaux des hénades, esprits et ames. Si 'on
doit saisir de maniére la plus synthétique possible cet enchainement de démonstrations
de la premiére partie, nous pouvons dire que Berthold s’attache & montrer, a la suite de
Proclos, que la loi qui assure a I’'un-multiple la présence efficace de 1'Un pur, c’est celle
qui subordonne toute procession et toute conversion a une «manence» de la cause dans
ses effets et des effets dans la cause (Prop. 35). L’Un est présent au multiple comme
la monade qui engendre et détermine les nombres, au point qu’on peut dire que les
nombres sont des modalisations de la monade, et donc la manifestent dés qu’on réfléchit
sur leur régles de constitution. C’est ainsi que toute cause, dans sa puissance, déborde et
enveloppe ses différents effets, et qu’elle ne produit pas seulement une totalité ordonnée
de dérivés, mais a I’intérieur de celle-ci des parties totales, c’est-a-dire des composants
qui reproduisent eux-mémes 1’ordre universel. Une telle totalité ne se distingue pas d’une
autre par un autre contenu, mais parce qu’elle présente le méme contenu sous un autre
mode : «Tout est en tout, mais en chacun sous son mode propre» (Prop. 103). En outre,
puisqu’un principe produit «par son étre méme ou mieux par son antériorité a I’étre»
(Prop. 122), il ne donne pas seulement un reflet de lui-méme a son rejeton, mais il se
communique lui-méme en associant son dérivé a son processus formateur, en sorte que le
dérivé procede de lui-méme et se convertit vers lui. Ainsi éveillé a sa propre autonomie,
le dérivé (I"ame humaine par exemple) devient un centre générateur qui coincide avec
celui de son principe et s’en écarte en émettant sa différence. Sa conversion vers lui-
méme lui fait par conséquent retrouver I’un et I’autre. C’est la que se trouve le fondement
de la vraie liberté, puisqu’il n’est pas possible de disposer de soi-méme dans son activité
si I’on ne s’appartient pas a soi-méme dans "ordre substantiel (Prop.44). C’est avec
vigueur que, dans son commentaire, Berthold de Moosburg cherche a mettre en lumiere
la différence entre les démarches aristotélicienne et platonicienne, en montrant que, si
la premiere ne vas pas au-dela de la théorie de I’étre en tant qu’étre, la seconde s’éleve
vers I’Un au-dela de I’étre. Alors que la premiére sagesse n’est que I'expression du
primat accordé a |'intellect comme faculté ayant 1’étre pour objet premier et connaturel,
la seconde est une expérience unitive qui s’accomplit dans et par ce qui, en I’Ame
méme, est au-dessus et au-dela de 'intellect. Il apparait ainsi que, en enchainant de
maniére rigoureuse une théologie négative radicale, I’origine mystique de toute la vie
de I’esprit, ’autoconstitution de tout esprit et de toute dme spirituelle et 1’opposition
a la théorie de la connaissance et a la métaphysique d’Aristote, Berthold a su donner
aux quatre théses fondamentales du néoplatonisme un développement magistral et tout
a fait unique au Moyen-Age, développement qui accomplit la haute lignée de pensée
qui, d’Origéne 2 I’Ecole d’Albert le Grand, Maitre Eckhart et Dietrich de Freiberg, en
passant par le Pseudo-Denys, Maxime le Confesseur, Jean Scot Erigéne et I'Ecole de
Chartres, a voulu, pour qualifier de facon la plus précise la possibilité de la divinisation
du chrétien, opposer a la simple conjonction de Uintellect de I’homme avec I’Intellect
agent séparé la nécessité d’une connaissance selon 'unition au-dela de I’intelligence.
Les index des autorités et sources bibliques, théologiques et philosophiques citées, des
notions importantes et des noms d’auteurs ainsi que le soin de la mise en page du texte
font de cette édition scientifique un exemple du genre.

JEAN BOREL



BIBLIOGRAPHIE 283

A. Peter Havman, Sefer Yesira, Edition, Translation and Text-Critical
Commentary (Texts and Studies in Ancient Judaism, 104), Tiibingen, Mohr
Siebeck, 206 p.

Avec cette édition critique du Sefer Yesira, la collection des Texts and Studies in
Ancient Judaism s’enrichit d’un volume de premiére importance. Le Sefer Yesira (Livre
de la création ou de la formation) est le plus ancien traité hébraique de cosmologie et
de cosmogonie. Rédigé dans un hébreu proche de I'hébreu michnaique probablement
entre le ITI° et le VI° siecle, cet ouvrage €nigmatique s’il en est un ne comporte pas plus
de mille six cent mots, m&me dans sa version la plus longue. Il nous est parvenu en deux
versions, 1’une longue, I’autre bréve, qui existaient des le X* siécle et marquérent tous les
manuscrits postérieurs. Dans les deux versions, I’ouvrage est divisé en six chapitres dont
la matiére se répartit en deux parties principales: la premiére coincide avec le premier
chapitre et consiste en une introduction suivie d'un développement sur les dix sefirdt a
partir desquelles le monde a été créé, la seconde occupe les cinq autres chapitres et met
en jeu les vingt-deux consonnes de I’alphabet hébraique dans leur fonction démiurgique.
Congues en un premier temps comme les dix nombres primordiaux ou principes
métaphysiques de la création, les sefirér sont aussi identifiées par la suite aux dix
dimensions du cosmos, ¢’est-a-dire les six dimensions de 1’espace, les deux dimensions
du temps, commencement et fin, et celles du bien et du mal, et représentent également
les étapes d’évolution des trois éléments, I’air, I’eau et le feu. Dans la seconde partie,
Vauteur inconnu du Sefer Yesira montre comment tout le réel est constitué aux trois
niveaux du cosmos par la combinaison des 22 lettres de ’alphabet : le monde (‘Olam),
le temps (Shanah) et ’homme (Nephesh). Décrivant ainsi 231 combinaisons binaires a
I’aide desquelles s’effectue la geneése du monde, il indique qu’«il en résulte que toute
créature et que toute parole proceéde d’un seul nom», celui de la divinité. Les 22 lettres
sont réparties en trois groupes: le premier est fait de trois lettres dites «meéres», aleph,
mem, shin et sont mises en relation avec 1’image de la Balance, les trois éléments feu-air-
eau, les trois saisons été-printemps-hiver et les trois parties du corps humain téte-poitrine-
abdomen. Le second groupe est composé des sept consonnes a double prononciation
possible et représentent les archétypes des oppositions fondamentales de la vie humaine,
les sept planétes du cosmos, les sept jours de la semaine et les sept orifices de la téte
de I’homme. Enfin, le troisiéme groupe est celui des douze consonnes simples, qui sont
mises en rapport avec les douze manifestations psychosomatiques qui se déroulent chez
I’homme, ses douze organes principaux, les douze constellations du zodiaque, les douze
mois de I’année et les douze arétes du cube. Il est intéressant de noter que le Sefer Yesira
apparait sous I'un de ses aspects comme la plus ancienne grammaire hébraique, établie
bien avant le travail de systématisation linguistique mise en place par les savants juifs
sur le modele arabe. Le but qu’a poursuivi A. Peter Hayman, dans cette édition critique,
est de présenter avec le plus de clarté possible I'histoire textuelle du Sefer Yesira. Pour ce
faire, et aprés avoir soigneusement décrit chacun des manuscrits existants, il a disposé en
trois colonnes paralléles le manuscrit le plus sar de la version longue (A) (Vatican Library
(Cat.Assemani) 299(8), fols.66a-71b), le manuscrit de référence de la version bréve (K),
(Parma 2784.14 (Bibliotheca Palatina), De Rossi 1390, fols 36b-38b), et le manuscrit
de référence de la recension de Saadia Gaon (C) (The Genizah Scroll, Cambridge
University Library, Taylor-Schechter K21/56 + Glass 32/5 + Glass 12/813). Toutes les
notes sont importantes et précises, prudentes aussi quand il le faut, et fournissent les
clés essentielles pour apprécier non seulement le texte et ses difficultés, mais aussi la
prégnance de ses perspectives cosmologiques, cosmogoniques et anthropogoniques dont
le rayonnement n’a cessé de se manifester chez tous les kabbalistes jusqu’a aujourd’hui.
Une bonne bibliographie, un index des sources et des auteurs achévent de faire de cet
ouvrage la référence de base pour tous les futurs chercheurs en Kabbale.

Jean BoORrREL



Théologie
contemporaine

284 BIBLIOGRAPHIE

MAaRrTIN GoopMan, JEREMY COHEN, Davip SorkiIN (eds), The Oxford Handbook
of Jewish Studies, Oxford, Oxford University Press, 2003, 1037 p.

L’essor que, depuis cinquante ans, les Etudes juives connaissent un peu partout
dans le monde suscite régulierement des présentations d’ensemble sous la forme
d’encyclopédies, dictionnaires, et guides en tout genre. Le manuel que les Presses de
I’Université d’Oxford proposent aujourd’hui aux lecteurs constitue le bilan le plus
complet a ce jour dans ce domaine. Projet ambitieux, défi méme, mais admirablement
relevé par I’équipe de 42 chercheurs qui a travaillé sous la direction de Martin Goodman,
Jeremy Cohen et David Sorkin. La totalité des matiéres envisagées se répartit en trente-
neuf chapitres. Les deux premiers, de caractere général, ouvrent le volume, en présentant
I’ensemble des Etudes juives et leur développement croissant, et ’ensemble des travaux
bibliques, avec les orientations pré-critiques. critiques et post-critiques qu’ils ont
pris au fur et & mesure de I’extension et des progrés des Etudes juives elles-mémes.
Les chapitres suivants portent sur les recherches qui ont été faites sur le judaisme et
la littérature de 1’époque du Second Temple, ainsi que sur la littérature rabbinique
classique et I'historiographie juive dans la période dite ‘talmudique’, laquelle s’étend
des années 70 au milieu du VII® siécle. Quelques historiens se penchent ensuite sur les
connaissances que nous avons aujourd’hui de la naissance et de la vie des communautés
juives au Moyen-Age, aussi bien en régime de chrétienté qu’en islam, et analysent de
mani¢re aussi exhaustive que possible les ceuvres littéraires que rabbins et philosophes,
poetes et prosateurs juifs n’ont cessé de créer dans toute 1I’Europe. Le karaisme et les
judaismes askénaze et sépharade font & leur tour 1’objet de présentations intéressantes,
qui débouchent sur la présentation de I’histoire de plus en plus mouvementée des juifs
en Europe, depuis leur départ d’Espagne en 1492 jusqu’a I’holocauste. Deux autres
chapitres s’attachent ensuite a suivre le développement du judaisme a partir de la création
de I’Etat d’Isragl, et au sein de la société américaine. La partie historique étant achevée,
les auteurs abordent alors les problemes de la renaissance de la langue hébraique, les
orientations de la littérature juive moderne, la littérature yiddish, judéo-espagnole, judéo-
arabe et judéo-persane, ainsi que toutes les autres littératures nées en milieu juif depuis
1492. De remarquables chapitres traitent des différentes approches de la Halacha et de la
Loi mosaique, de I’herméneutique ancienne et moderne de la Bible, de la mystique et de
la kabbale, de la liturgie, de la théologie et de la philosophie juives. Les derniers chapitres
envisagent enfin tour a tour le féminisme juif, la démographie, le développement des arts,
de Parchitecture et de I’archéologie dans la société israélienne, I’ histoire de la musique et
du théitre, le cinéma et le folklore. C’est dire I'intérét exceptionnel de cet ouvrage unique
en son genre, dont I’information repose sur les sources les plus sires. Et nous ne pouvons
que remercier chacun des auteurs pour les remarquables bibliographies qui ouvrent, a la fin
de chaque chapitre, sur I’ensemble des travaux existants dans le domaine étudié.

Jean BoreL

WIBREN VAN DER BURG, SANNE TAEKEMA (eds), The Importance of Ideals.
Debating Their Relevance in Law, Morality, and Politics (Philosophy and
Politics, 10), Bruxelles, Bern, Berlin, Frankfurt/M., New York, Oxford,
Wien, P. 1. E — Peter Lang, 274 p.

Résultant d’un programme de recherche interdisciplinaire de cinq ans (1997-2002)
dans le cadre de I’'Université néerlandaise de Tilburg, cet ouvrage collectif est guidé par
des hypothéses fortes, clairement énoncées et soumises a un certain nombre de tests trés
pertinents, y-compris dans des domaines d’application comme la protection des données



BIBLIOGRAPHIE 285

ou le développement durable. L'intérét principal de 1’approche choisie, désignée et
justifiée par van der Burg comme interactive (interactionnist), est de reconnaitre
a la fois I'importance des idéaux et donc des formes variées — argumentatives mais
aussi narratives et pragmatiques - de normativité (tant dans le domaine de la loi et de
I’éthique que dans celui de la philosophie politique) et leur caractére produit, dynamique
et flexible. Les auteurs entendent ainsi, a juste titre selon nous, échapper aux pieges
symétriques du normativisme absolu (traduction d'un idéalisme transcendental) et du
constructivisme radical (découlant en définitive d’un relativisme absolu nécessairement
contradictoire). Tout chercheur concerné par les relations entre 1’éthique, le droit et le
politique, en particulier par la question des fondements du droit positif sur des bases
échappant a la dichotomie entre un droit naturel absolu et un positivisme juridique €étroit,
apprendra beaucoup de ces essais stimulants.

Denis MULLER

PHiLiPPE BORGEAUD, Aux origines de [’histoire des religions (La librairie du
XXIe siecle), Paris, Seuil, 2004, 304 p.

Le dernier ouvrage du professeur Philippe Borgeaud, titulaire de la chaire d’histoire
des religions a 'université de Geneéve, propose un passionnant parcours «aux origines
de I'histoire des religions». Le point de départ de I’ouvrage met en lumiere le fait que
les questions (celle, par exemple, de la traduction des cultures) et les modes d’approche
traditionnels de I’histoire des religions (notamment la comparaison) se sont €laborés
bien avant I’émergence de cette discipline comme une discipline autonome, académique
et scientifique. Apres une introduction méthodologique, I’ouvrage s’ouvre sur |’étude du
paradigme des images et des représentations «religieuses». Aniconisme ou iconophilie,
image-signifiant ou image-signifié : les cultures et leurs théoriciens ont fait un usage tres
varié des images au cours des dges (comme & Rome ol Varron signale que «pendant
plus de cent soixante-dix ans, les anciens Romains adorérent les dieux sans user de
représentations», p. 39). La considération ou la déconsidération de I'image est révélatrice
d’une part importante d’un systéme religieux: chez Xénophon déja, I’aniconisme
correspond a I’athéisme, tandis que I’iconolatrie est associée a la superstition, et la pratique
«correcte» consiste en une attitude modérée envers les images et les représentations. Liée
ala question de I'image, se pose aussi celle des origines de I’écriture. L’écriture originelle
correspondrait aux hiéroglyphes: une écriture divine par opposition a la langue des
hommes. Ainsi le nom des dieux se déclinerait selon deux idiomes : en langue humaine
et en langue divine. Le nom d’un dieu selon la langue divine serait réputé plus efficace
d’un point de vue performatif que son nom en langage humain. L' A. présente ensuite
les bases d’un «triangle théologique», a savoir les rapports entre les cultures grecque,
égyptienne et juive. Plusieurs exemples (dés Théophraste, qui compare explicitement la
pratique juive a la pratique égyptienne) attestent la non-indifférence de ces cultures I'une
pour I'autre. Des motifs mythologiques (comme I’enlévement de lo) sont investis d’une
nouvelle signification en fonction de la culture qui les réélabore. A cet égard, I’exemple
le plus typique est sans doute celui de Moise que 1I’A. développe dans le chapitre
central de son livre. L’histoire de Moise a fait I'objet d’un nombre impressionnant de
réécritures qui font de Moise tour a tour un chef a la téte d’étrangers expulsés d’Egypte
en raison d’une peste (Hécatée d’Abdere), un prétre égyptien (Manéthon), le maitre
d’Orphée (Aristobule), un autre nom pour Musée, maitre d’Orphée (Artapan) ou le
fils de Joseph (Trogue-Pompée). Ces différentes versions comportent a chaque reprise
des enjeux idéologiques propres (pro- ou anti-juifs, par exemple), en rapport avec leur
contexte de production. Mais surtout, ces récits démontrent indéniablement la sensibilité
comparatiste des Anciens. Dans le dernier chapitre, intitulé «Christianisme et histoire

Science des
religions



286 BIBLIOGRAPHIE

des religions», I’ A. montre que si, a I’instar des autres traditions précédemment étudiées,
le christianisme se nourrit d’emprunts et de nouvelles interprétations de vieux motifs,
le discours chrétien se caractérise par son genre apologétique et son orientation vers la
conversion. Le développement d’un discours réflexif sur la religion (sc. chrétienne) va
de pair avec les confrontations entre le christianisme et les autres religions. La rencontre
entre Cortés et Montezuma est ainsi exemplaire : aprés avoir constaté 1’écart séparant le
christianisme du culte azteque des idoles, Cortés décrit Montezuma comme acceptant la
supériorité d’un christianisme qui aurait ét€ la religion naturelle des Aztéques de laquelle
ils se seraient €loignés, lui préférant I’idolatrie. L’ A. conclut avec la version académique
de la comparaison en histoire des religions. Il releve trois sortes de comparaisons:
la comparaison phénoménologique (Otto, Van der Leeuw, Eliade), la comparaison
différentielle (Dumézil) et celle a but heuristique, pronée notamment par Détienne, qui
«permet de comprendre qu’il y a des pratiques ou des croyances qui auraient pu ne pas
exister, oureveétir d’autres formes» (p. 210). Que I’histoire des religions trouve son origine
dans la confrontation interculturelle et dans 1’indispensable usage de la comparaison
comme outil d’intelligibilité constitue indéniablement: la thése centrale de I'ouvrage:
— ce point de vue se démarque donc avec bonheur d’une conception stéréotypée et naive
de I'histoire des religions qui consisterait a étudier les «grandes religions» au sein de
leur seul contexte. L’ ouvrage est richement documenté et fait un usage toujours pertinent
de textes ardus mais €clairants quant a la question du rapport a 1’altérité. Une réserve
toutefois: I’ouvrage ne s’aveére pas facile d’accés pour un lecteur qui ne serait pas
familier de I’histoire des religions. Méme si I’A. prend la peine d’exposer les principes
de la discipline dans son introduction, les exemples illustrant le propos théorique (les
images, I’'invention de I’écriture, Moise) auraient parfois pu étre mis en lien de maniére
plus explicite avec la problématique du livre. Mais cela n’enléve rien aux mérites de cet
ouvrage, ni a tout I’intérét que saura y trouver un historien des religions.

PuiLippE BORNET

PuiLippE BORGEAUD, Exercices de mythologie, Geneve, Labor et Fides, 2004,
219 p.

Dans son ouvrage Exercices de mythologie, Philippe Borgeaud invite le lecteur a un
parcours a travers plusieurs récits mythelogiques, & comprendre comme des «épiscdes
fondateurs de la civilisation» (p. 21). Le livre reprend des articles écrits par I’A. a diverses
occasions, de 1974 a 2004. En préambule, I’A. évoque quelques mythes fondateurs de la
civilisation grecque avant de montrer dans une partie méthodologique que le mythe est
un discours nécessairement ouvert a I’interprétation, en mesure de fournir des réponses
variées en fonction d’un contexte changeant. L.e mythe a clairement une fonction
identitaire, ce qui explique que chaque région a ses mythes, et que la mythologie grecque
et romaine «n’est jamais qu’un immense réservoir de diversités» (p. 26). Pour les Grecs
eux-mémes, le mythe n’est pas un dogme: il est un texte plaisant (une «pratique du
bonheur») qu’on ne cherche pas volontiers a remettre en cause. Enfin, I'A. montre que
les récits mythiques se construisent en relation avec d’autres récits, et singuliérement,
avec des personnages, des motifs, des structures narratives apparaissant dans d’autres
textes. Le premier motif examiné par I’A., dans le cadre d’un article écrit en 1974 sous
I’impulsion d’Eliade, est celui du labyrinthe. L’ A. analyse plusieurs mythes (notamment
celui de Thésée) a la lumigre de réflexions plus générales (le labyrinthe comme lieu de la
mémoire et de I'oubli, le lien a I’initiation etc.), et d’analyses structurales (la succession
des souverains dans les contextes athénien, arcadien et crétois). Dans ce chapitre, il
nous semble que certaines idées, par ailleurs fort intéressantes (par exemple «L oubli
est emprisonnement», p. 51), pourraient davantage étre mises en rapport avec les textes



BIBLIOGRAPHIE 287

analysés. Dans le deuxiéme chapitre, I’ A. aborde le theme de 1’enfant nourri de miel, a
partir d une histoire rapportée par un philosophe néo-platonicien au sujet de Platon enfant,
dont des abeilles auraient empli la bouche de rayons de miel. Pour résultat, la voix de
Platon en serait devenue «plus douce que le miel» (p. 66). Ce theme se retrouve a propos
de plusieurs auteurs de 1’Antiquité, comme Hésiode, Pindare, Sophocle, Ménandre,
Virgile, Lucain, et méme Saint Ambroise. L'A. expose alors la richesse gustative (le miel
entrant dans la composition de patisseries, du vin etc.) et symbolique (le miel comme
médicament, offrande aux dieux ou négation de la mort) du miel dans 1’ Antiquité. Le
chapitre suivant se penche sur la figure étonnante de Rhésos, un roi Thrace venu en aide
aux Troyens, et tué au premier jour de son engagement. L’ A. montre que la légende de
Rhésos telle que rapportée par Homere dans I'Tlliade se trouve réélaborée par la tradition
grecque (association a Orphée et a la figure de Protésilas, premier grec tué a Troie);
ainsi Rhésos en vient a faire ’objet d’un culte athénien. Le chapitre intitulé «Echo,
désir, musique, les sentiers de Pan» part de I’idée d’enthousiasme, désignant une forme
particuliere d’extase s’apparentant a la possession. L’A. montre que chez Aristote la
musique est créditée de vertus éducatives ou thérapeutiques qui agissent directement sur
I” «ame». La musique peut de plus comporter un role rituel pouvant aller jusqu’a susciter
une certaine forme de possession (par exemple dans le culte a Cybele). L’article sur la
mort du Grand Pan explore plusieurs interprétations apportées dés 1" Antiquité a un récit
de Plutarque: un navigateur égyptien, Thamous, entend une voix provenant de 1’ile de
Paxos, lui intimant de répéter, une fois arrivé a la hauteur de Palodes, que le grand Pan
est mort. Ce récit est, dés I’origine, énigmatique: il n’a pas de parallele dans la littérature
gréco-romaine, et évoque la mort d’un dieu pourtant réputé immortel. Ce «mystere» a
donné lieu a de nombreuses interprétations : dans le contexte chrétien, Pan se voit ainsi
tour a tour identifié avec Satan (chez Euseébe) et le Christ (dés le XVI¢ siécle, notamment
chez Rabelais). L’A. livre ici un beau travail de comparaison entre diverses interprétations
de ce récit, et entre ce texte et d’autres récits similaires de la littérature européenne. Le
dernier motif mythologique présenté par I’A. est celui de la téte du Capitole. Tite-Live
rapporte qu’au cours des travaux de construction d’un sanctuaire a Jupiter sous Tarquin
le Superbe, une téte humaine fut mise a jour. Le signe, compris comme un prodige,
consacrerait Rome comme le centre du pouvoir symbolique sur le monde. L’A. procéde
ici encore par comparaison: il compare 1’épisode de la téte du Capitole avec celui du
nceud ‘gordien qu’Alexandre parvint a défaire, et montre ainsi que les deux épisodes
ouvrent une ere de conquétes. Pour clore I’ouvrage, I’A. revient sur le dossier d’Eliade
et sur I'articulation de sa pensée avec un certain nationalisme roumain. La question est
traitée de maniére nuancée par I’ A. qui reconnait que I’on ne peut completement réduire
la pensée d’Eliade a sa «période noire» (notamment entre 1937 et 1944). Les articles
rassemblés dans cet ouvrage, tous retravaillés, offrent au lecteur un beau parcours a
travers des récits mythiques toujours passionnants. Toutefois, en quelques passages (le
préambule, le chapitre sur le labyrinthe), des références (ou citations directes) aux textes
analysés plus nombreuses auraient pu €tre utiles a un lecteur désireux de poursuivre la
recherche. Les récits sont finement analysés grice a une méthode qui sait aussi entretenir
le suspens: I’A. communique a merveille au lecteur la curiosité guidant ses propres
investigations. On remarquera également différents usages de la comparaison envisagée
dans une perspective essentiellement heuristique.

PHILIPPE BORNET



	Bibliographie

