Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 55 (2005)

Heft: 3

Artikel: La philosophie du vivant de Maurice Merleau-Ponty : la vie comme
puissance créatrice de mondes

Autor: Thorens, Adele

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381706

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381706
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 137 (2005), P. 227-244

LA PHILOSOPHIE DU VIVANT DE
MAURICE MERLEAU-PONTY :
LA VIE COMME PUISSANCE CREATRICE DE MONDES

ADELE THORENS

Résumé

L’article s’attache a dégager la compréhension du vivant chez Merleau-
Ponty, en particulier dans son enseignement sur La nature en 1957-1958 au
College de France. Pour en faire ressortir les accents spécifiques, ’auteur
compare ce point de vue a celui de Martin Heidegger dans son cours de 1929-
1930 sur Les concepts fondamentaux de la métaphysique. Cela le conduit a
confronter la notion heideggérienne d’Umring a celle d'Umwelt chez Merleau-
Ponty, pour découvrir dans cette derniére la vie comme une puissance créatrice
de mondes.

Introduction : la question de Heidegger «le vivant animal a-t-il un monde» ?

Maurice Merleau-Ponty comme Martin Heidegger se sont intéressés de
prés au theme du vivant. Heidegger s’attache principalement a cette question
dans le cadre de son cours de 1929-1930 sur Les concepts fondamentaux de la
métaphysique'. Merleau-Ponty s’y consacre au fil de son enseignement traitant
de la nature en 1957-1958 au Collége de France?. A bien des égards, ces deux
philosophes ont emprunté successivement des chemins analogues. Plusieurs
points de rencontre peuvent tre relevés.

Tous deux abordent le théme du vivant parallelement & celui de 1’animalité.
C’est la pauvreté en monde de 1’animal qui conduit Heidegger a éclairer la
notion du vivant et c’est dans le cadre d’un chapitre intitulé L’animalité que
Merleau-Ponty pose la question de la vie. Le vivant dont nous allons parler est
donc principalement un vivant organique et animal*.

' M. HEIDEGGER, Les concepts fondamentaux de la métaphysique. Monde, finitude,
solitude (1983), Paris, Gallimard, 1992.

2 M. MerLeau-PonTY, La nature, notes, cours du Collége de France (1968), Paris,
Seuil, 1995.

* 11 faut reconnaitre que rares sont les philosophes, du moins parmi les philosophes
modernes ou contemporains, qui ont réfléchi a la nature de la plante en rapport avec le
vivant, Goethe faisant exception. Le vivant est en général défini a partir d’une réflexion
sur des &tres plus complexes et plus proches de nous.



228 ADELE THORENS

L’un et I"autre prennent d’autre part en compte d’importants travaux de
recherche en biologie et en zoologie, dans le but de tracer une voie qui échappe
tant au mécanisme qu’au finalisme. Heidegger se référe a Baer, Driesch, Spen-
mann et Buytendijk, Merleau-Ponty a Coghill, Gesell, Russel et bien d’autres.
Une ceuvre scientifique retient particulierement [’attention des deux philoso-
phes. Il s’agit de celle d’Uexkiill et ce n’est pas par hasard. En effet, ce chercheur
s’est consacré entre autres a 1’élaboration de la notion d’Umwelt*. Or, le théeme
du monde est au centre des pensées du vivant tant de Heidegger que de Merleau-
Ponty. C’est bien dans le cadre d’un questionnement dont le monde lui-méme est
’objet que Heidegger aborde le theme du vivant ainsi que de |’animalité :

Le chemin qui conduit a élaborer la question «qu’est-ce que le monde?» sera donc
un examen comparatif. [...] Par une élucidation comparative des trois théses «la
pierre est sans monde», «I’animal est pauvre en monde», «I’homme est configura-
teur de monde», nous voulons circonscrire de facon provisoire ce que nous avons a
entendre sous le terme de monde, et dans quelle direction, lors de cette entente, nous
avons a porter le regard.’

La notion de monde est donc doublement impliquée ici. Elle est I’objet
d’un questionnement fondamental dans lequel 1’interrogation sur le vivant et
I’animalité vont s’inscrire, mais elle est aussi au cceur de celle-ci puisque le
vivant et I’animalité vont &tre définis dans leur rapport au monde.

Comme nous allons le voir dans les pages qui suivent, cette notion est tout
aussi centrale dans la pensée de Merleau-Ponty. C’estdes lors de ce theme crucial
que nous aimerions partir pour présenter la philosophie du vivant de Maurice
Merleau-Ponty, avec comme arriere-fond celle de Martin Heidegger, qui pose
avant lui les jalons de la réflexion contemporaine sur le vivant. Merleau-Ponty
peut de fait étre considéré comme un précurseur. A I’époque ou il donne son
cours sur la nature, a la fin des années cinquante, les théses scientifiques qu’il
interpréte son largement inconnues du grand public, comme de la plupart des
penseurs en sciences humaines. C’est pourtant a partir de ces theses qu’émer-
gera au cours des décennies suivantes la conception de la nature sur laquelle se
fonderont les éthiques environnementales de la fin du XX¢ siécle, ainsi que les
réflexions les plus récentes sur notre relation a I’animalité ¢. Merleau-Ponty est
parmi les premiers penseurs a en avoir saisi ’importance. Il a dés lors concu
des reperes originaux dans le cadre d’une réflexion qui allait s’intensifier avec
la crise environnementale, dés les années soixante, puis avec ’émergence des

* Ce terme peut étre traduit par le mot «environnement», mais il comporte égale-
ment I’idée d’«entourage» ou de «milieu», comme le précise Merleau-Ponty en page
220 de son cours sur la nature (op. cit.). Le philosophe utilise systématiquement le terme
allemand dans ses écrits, de méme que pour les autres notions biologiques citées, tel le
Bauplan ou «plan de construction». J’ai choisi de faire de méme dans cet article: lorsque
Merleau-Ponty utilise des termes en allemand, je les reprendrai tels quels, sans les traduire.
Concernant Heidegger, je respecterai également les choix de ses traducteurs: lorsqu’un
terme est laissé en allemand dans la traduction francaise, je le reprendrai tel quel.

> M. HEIDEGGER, op. cit., p. 277.



LA PHILOSOPHIE DU VIVANT DE MAURICE MERLEAU-PONTY 229

biotechnologies, deux phénomenes qui nous obligent aujourd’hui a repenser nos
conceptions de 1’animalité, de la nature et du vivant.

Nous nous proposons donc d’aborder la pensée de Merleau-Ponty en appli-
quant a son ceuvre la question initialement posée par Heidegger: I’animal et,
par extension, I’étre vivant a-t-il un monde ? Il s’agit des lors d’interroger le
vivant dans son rapport a un monde dont la nature reste a définir. Il nous semble
que cette interrogation heideggérienne permet d’aborder la pensée de Merleau-
Ponty de maniere particulierement €clairante, mettant en relief ses caractéristi-
ques les plus novatrices. Nous commencerons par quelques mots sur la question
posée par Heidegger et sur la maniere dont il la développe. Nous montrerons
ensuite comment I’on trouve, dans la philosophie de Merleau-Ponty, matiere
a penser autour du méme questionnement — le rapport des étres vivants au
monde — mais en des termes trés différents. Nous tenterons enfin d’illustrer ces
divergences et d’en tirer quelques conséquences, en vue de souligner 1’apport
spécifique de Merleau-Ponty a la pensée du vivant.

Quelques mots sur Heidegger s’imposent donc tout d’abord. Ils ne seront
qu’introductifs et trés brefs — probablement aussi tres incomplets .

Comme nous 1’avons dit plus haut, les auteurs qui nous intéressent s’atta-
chent au probléme du vivant par le biais d’une analyse de 1’animalité. Celle-ci
passe par I’étude du comportement animal et, plus spécifiquement, de son
rapport avec le monde qui I’entoure, ainsi que le précise Heidegger: «Nous
devons informer sur la facon dont I’animal se tient en relation avec tout ce dont
il est question, et sur la facon dont lui est donné cela méme avec quoi il se tient
en relation»®. La question prendra donc la forme suivante: I’animal a-t-il ou
n’a-t-il pas un monde ?

Heidegger va répondre a cette question de la maniére suivante: I’animal n’a
pas véritablement de monde, 1’animal est pauvre en monde. Le texte qui élabore
cette assertion est d’une grande richesse et nous ne pouvons qu’en restituer
les arguments majeurs. Pourquoi donc 1’animal serait-il pauvre en monde ? En
tant que vivant, I’animal est un étre organisé et en devenir, déterminé par une
capacité a. Cette aptitude constitue I’essence de la vie et s’exprime dans ce que
Heidegger appelle le Trieb, que I'on pourrait définir comme une poussée, qui
serait de ’ordre de la pulsion:

® On peut citer dans ce contexte la pensée de Hans Jonas, qui effectuera lui aussi,
une dizaine d’années plus tard, une interprétation philosophique de la biologie contem-
poraine dans The Phenomenon of Life. Towards a Philosophical Biology, New York,
Harper & Row, 1963. Cette réflexion est au fondement de son éthique environnementale,
parue seize ans plus tard (Das Prinzip Verantwortung, Frankfurt a. M., Insel Verlag,
1979). On pense aussi a Peter Singer, dont la réflexion sur nos rapports avec les animaux
serait difficilement concevable si ’on n’avait reconnu auparavant la richesse de leur
rapport au monde (Animal Liberation, New York, New York Review, 1975).

" Précisons encore une fois: il n’est pas question ici d’étudier en détail la pensée de
Heidegger sur le vivant. Nous avons choisi d’en dire quelques mots dans la mesure ot
il nous semble que cette référence permet de mettre en perspective les spécificités de la
pensée de Merleau-Ponty.

¥ M. HEIDEGGER, op. cit., p. 298.



230 ADELE THORENS

En fait, la proposition selon laquelle «’animal est un étre organisé€» signifie que
I’animal est doté d’aptitudes. Etre organisé veut dire étre doté d’aptitudes. Cela signifie
que I’étre de 1’animal est un pouvoir, a savoir: le pouvoir de s’articuler en aptitudes,
c’est-a-dire en modes de rester propre a soi, sur le mode de la pulsion et du service.®

Cette pulsion est en réalité tournée vers 1’animal lui-mé&me et c’est dans ce
sens que Heidegger parle de rester propre a soi. L’animal est dans une tension
permanente qui le vise en tant que soi et en vue de sa propre conservation:

Etre apte 2... ¢’est s’avancer en mode pulsionnel (et, d’une certaine maniére, en
mesurant son espace) ainsi que s’avancer (en avancant) dans son propre «en vue de
quoi», en soi-méme. Etre apte — cela implique I'idée de «soi qui va en soi-mémes».
Nous avons déja remarqué ce «soi-méme» quand nous avons mentionné la singu-
larité de I’organisme comparé a la machine: production par soi-méme, gestion de
soi-méme et renouvellement par soi-méme, toutes choses exprimées également dans
le concept bien connu de conservation de soi. °

C’est cette poussée tournée vers soi-méme, a laquelle 1’animal ne peut
€chapper, qui fera de son acces au monde une forme d’hébétude, d’accapa-
rement, d’obnubilation. Le vivant animal est en effet emporté en lui-méme,
immergé dans son propre €tre, soumis a sa propre emprise: «La poussée, en
tant que compulsion de pulsion en pulsion, pousse et maintient I’animal dans
une zone hors de laquelle il ne peut sauter et au sein de laquelle il y a pour lui
quelque chose d’ouvert» ''.

Si Heidegger parle ici d’ouverture, il faut préciser qu’il ne s’agit pas pour
I’animal d’ouverture a I’étant en tant que tel. Ce qui s’ouvre a I’animal, c’est
non pas un monde, mais un environnement, un cercle alentour, un Umring,
qui reste totalement tributaire de la poussée initiale. C’est au sein de ce cercle
seulement que I’animal bénéficie d’un espace pour son comportement et c’est
en lui qu’il est livré a la pulsion qui le caractérise. Sa capacité a, son étre apte,
y est désinhibé et peut s’y exprimer comme en son lieu propre: «S’entourer
d’un cercle implique, pour I’animal, le fait d’étre, en étant ouvert, pris en lui-
méme — non dans ce qu’on appelle sa «vie intérieure» mais dans la zone de
compulsion des pulsions qui s’ouvrent» 2.

L’animal est donc pauvre en monde au sens ol 1’espace ouvert a son
comportement est en réalité un milieu ambiant fermé et non un monde. Cet
espace est strictement défini par I'étre apte propre a chaque animal. Il n’offre
aucune issue au-dehors de la poussée par laquelle I’animal est obnubilé. Il n’y a
donc aucune possibilité de créativité ou de surprise dans cet espace pulsionnel.
Le milieu de I’animal n’est pas un terrain ouvert d’expériences et de rencontres
avec I'altérité. Il est au contraire le lieu de I’enfermement de 1’animal dans son
étre propre.

% Ibid., p. 342.
' Ibid., p. 340.
" Ibid., p. 364.
2 Ipid., p. 371.



LA PHILOSOPHIE DU VIVANT DE MAURICE MERLEAU-PONTY 231

C’est de cette vision de I’Umring animal comme accaparement que nous
partirons pour aborder les mondes animaux de Merleau-Ponty, dont nous allons
voir qu’ils sont tres différents. Plutot que d’apparaitre comme des cercles déter-
minés et contraignants, ils sont au contraire décrits comme autant d’ouvertures
au sein d’un étre interrogatif et créateur.

L’étre interrogatif du vivant

Comme chez Heidegger, la définition du vivant de Merleau-Ponty passe
par une comparaison avec ’artefact. Si Heidegger considére le mode d’étre de
I’outil pour préciser ce qui revient en propre a I’homme, Merleau-Ponty utilise
en revanche la machine pour déterminer les spécificités du vivant. Il critique
les ambitions de la cybernétique, qui prétend expliquer le vivant par le biais de
fonctionnements d’ordre strictement mécanique. La cybernétique nie en effet
I’irréductibilité du vivant, qu’elle entreprend de soumettre aux régles régissant
le monde de la matiere. Or cette démarche procede d’une illusion fondatrice.
Commentant la construction par Grey Walter d’une tortue artificielle, qui
semble reproduire la sensibilité interne et externe des €tres vivants, Merleau-
Ponty souligne la naiveté du cybernéticien:

Il y a la une sorte d’ivresse de la pensée. Les machines fabriquées par I’homme
se détachent de nous, deviennent équivalentes & un étre vivant. Une pensée trés
artificialiste (selon laquelle il faut tout refaire par 1’artifice humain) est poussée
jusqu’a un tel point qu’elle disparait. L’artifice est nié et est posé comme une nature.
C’est un retour de la nature, comme il y a un retour du refoulé chez Freud. En
fait, la machine ne retrouve pas les lois naturelles et ne réalise qu’une imitation du
phénomene authentique. Elle est congue pour réaliser une illusion. La fonction de la

tortue n’est pas congue pour elle-méme mais pour le spectateur. " R

C’est dans cette derniere phrase que nous trouvons le fondement de I'irré-
ductibilité du vivant, ce qui fait que la machine fonctionne alors que 1’animal
vit: la raison d’étre de la machine lui est transcendante, la machine ne posseéde
pas de sens opérant propre, puisque celui-ci est issu de la créativité de son cons-
tructeur. D&s lors, la premiere caractéristique du vivant est [a possession en propre
d’un sens opérant, une aptitude totalement inexistante dans le monde physique.
Reste a définir en quoi consiste ce sens opérant en tant que propre du vivant.

C’est la qu’intervient la notion de forme ou de totalité. Merleau-Ponty se
base pour I'introduire sur une interprétation des travaux de Coghill sur le déve-
loppement embryonnaire d’une sorte de grand lézard, 1’axolotl. Il s’intéresse a
la transformation profonde que subit I’animal entre le tétard et sa forme adulte.
La question qu’il se pose est la suivante: pourquoi le rythme de développe-
ment de I’animal se traduit-il par un comportement adapté ? Comment |’ animal

¥ M. MerLEAU-PONTY, op. cit., p. 214-215.



232 ADELE THORENS

passe-t-il sans anicroche du mouvement natatoire a celui de la marche, au fil
des transformations de son corps ?

Les résultats des observations de Coghill mettent en lumiére un phénomene
¢tonnant. Il semble que ’embryon soit d’une certaine maniére intégré bien
avant ’apparition de son syst¢eme nerveux. La transformation de 1’animal ne
se fait pas piece par piece, il y a une conduite d’ensemble, un schéma initial
qui envabhit le corps. Le comportement adapté de 1’axolotl ne peut étre compris
que dans le cadre d’une anatomie dynamique et englobante. Il se réalise sous la
forme d’un déploiement globalisant qui vise toujours le futur de 1’animal dans
son intégrité. On assiste ainsi & I’émergence d’une totalité opérante au fil du
développement du corps:

D’une part, il y a expansion de la conduite totale a travers le corps. Au départ,
I’animal n’habite pas tout son corps, et ce n’est que peu a peu que la conduite se
développe a travers tout le corps. Mais, d’autre part, en méme temps que le patrern
total se répand a travers tout I’organisme, les parties de I’organisme acquiérent une
existence qui leur est propre et cela dans I’ordre méme dans lequel elles sont enva-
hies par le pattern total. [...] La juxtaposition finale résulte de |'intégration initiale.
[...] Dés le début, I'organisme est Gestalt de 1’organisme articulé. [...] L’organisme
n’est pas seulement un centre téléphonique. Pour le comprendre, il faut y inclure
Iinventeur et I’opérateur du téléphone: on pourrait dire que 1’axolotl est un télé-
phone qui s’ invente et se manceuvre lui-méme .

Le propre du vivant, par opposition a I’artefact, consiste des lors en ce
processus dynamique d’émergence d’une totalité a partir d’un corps organisé.
Ce phénomene est strictement intrinseque a I’organisme et ne dépend d’aucune
autre instance. Merleau-Ponty le dit plus loin dans le texte: «il [I’organisme]
est, dirait Coghill, créateur de lui-méme et se met en fonction de lui-mé&me».
L’étre vivant n’a donc rien a voir avec une machine, il est porteur de son propre
sens opérant, une animation endogéne €émerge en lui et se situe a 1’origine de
ses différents comportements. L'animal ne peut donc étre décrit comme un
bout de matiére organisée. Il se comporte comme un champ qui recelerait un
principe régulateur.

A ce stade de sa réflexion, Merleau-Ponty, qui s’est clairement distancié
d’une vision mécaniste du vivant, doit se positionner vis-a-vis du vitalisme. En
effet, quelle est la nature de cette forme, de cette totalité opérante, qui émerge
du vivant? Y aurait-il un principe primordial qui descendrait dans la nature
pour ’animer et faut-il dés lors le chercher derriere ou au-dessus des phéno-
menes ? C’est justement ce que le philosophe voudrait éviter:

Dans 1'organisme vivant, nous ne devons ni «platoniser» ni «aristotéliser» et dou-
bler la réalité sous nos yeux sans pour autant résoudre le probleme. L’avenir de
I’organisme n’est pas replié en puissance dans le début de sa vie organique, comme
en raccourci dans son début. Les diverses parties de 1’animal ne sont pas intérieures
les unes aux autres. Il faut éviter deux erreurs: placer derriére les phénoménes un
principe positif (idée, essence, entéléchie) et ne pas voir du tout de principe régula-

" Ibid., p. 194.



LA PHILOSOPHIE DU VIVANT DE MAURICE MERLEAU-PONTY 233

teur. Il faut mettre dans 1’organisme un principe qui soit négatif ou absence. On peut
dire de 1’animal que chaque moment de son histoire est vide de ce qui va suivre, vide
qui sera comblé plus tard 5.

La totalité qui émerge du vivant n’est ainsi en aucun cas un principe positif
déterminant. Elle fonctionne au contraire comme un état de permanent désé-
quilibre. La dynamique opérante du vivant est toujours vide de ce qui va suivre,
bien que les conditions internes de 1’organisme tracent son horizon de possi-
bilité. Ce qui tient lieu de principe vital 4 Merleau-Ponty est donc une sorte de
«non-étre opérant». Le 1ézard de Coghill ne poursuit pas un plan contraignant
dans sa transformation du tétard a I’animal adulte, il ne réalise pas un schéma
interne pré-déterminant ni ne répond a une idée-modele transcendante :

Le principe directeur n’est ni en avant ni en arriere, ¢’est un fantéme, c’est I’axolotl
dont tous les organes seraient la trace ; c¢’est le dessin en creux d’un certain style
d’action qui sera celui de la maturation, le surgissement d’un manque qui serait la
avant ce qui le comblera. Ce n’est pas un étre positif mais un étre interrogatif qui
définit la vie. '®

Le vivant consacre ainsi une nouvelle forme d’&tre, I étre interrogatif, tota-
lement irréductible a I'étre positif propre au monde physique ou au monde des
artefacts. Cet étre caractérisé par le creux, par le manque, n’est pas pour autant
irréel. 11 établit simplement un autre rapport a la réalité, rapport qui passe prin-
cipalement par la perception sensible. La vie n’est pas observable partes extra
partes. Elle se percoit dans sa globalité comme un rapport de sens: «Saisir la
vie dans les choses, ¢’est saisir, dans les choses comme telles, un manque» .

Le vivant apparait dés lors comme un &tre non pas positif mais molaire '®,
non pas un état de fait mais une dynamique endogéne émergeant des corps en
mouvement. Cette dynamique ne s’oriente pas vers une direction déterminée.
Elle est ouverture, elle est écart, négativité opérante, déséquilibre permanent.
C’est de cette énergie libre que jailliront les mondes que Heidegger refuse au
vivant animal.

En effet, le non-étre opérant qui caractérise le vivant va se révéler d’une
intense créativité. Si sa dynamique est & I’origine des transformations du corps
vivant, de sa croissance et de sa maturation, elle 1’est aussi de I’ensemble
de ses comportements et, en particulier, de I’émergence de leur lieu propre,
I’Umwelt. Chez I’animal le plus primitif comme chez [’homme, partout, nous
dit Merleau-Ponty, il y a déploiement de mondes. Mais quelle est donc la nature
de ces mondes ? Qu’est-ce qui se déploie exactement ?

Comme lors de la description de la dynamique d’écart propre au vivant,
Merleau-Ponty fait usage de la métaphore pour définir le déploiement des
Umwelten. Celui-ci est comparé par Uexkiill & une mélodie:

5 Ibid., p. 206-207.

6 Ibid., p. 207.

7 Ibid., p. 209.

'" Au sens de: global, total, unitaire.



234 ADELE THORENS

Le déploiement d’'un Umwelr, c’est une mélodie, une mélodie qui se chante elle-
méme. [...] C’est ainsi que les choses se passent dans la construction d’un vivant. 1l
n’y a pas tout a fait priorité de I’effet sur la cause. Tout comme on ne peut pas dire
que la derniere note soit la fin de la mélodie, et que la premiére en soit 'effet, on ne
peut pas distinguer non plus le sens & part du sens ol elle s’exprime. Comme le dit
Proust, la mélodie, c’est une idée platonicienne que I’on ne peut pas voir & part. Il
est impossible de distinguer en elle le moyen et la fin, I'essence et I’existence. D’un
centre de matiére surgit, a un moment donné, un ensemble de principes de discerne-
ment qui font que, dans cette région du monde, il va y avoir un événement vital. "’

L’ Umwelt est donc ce qui donne un cadre a I’événement vital advenant au
cceur du monde de la matiere. Au sein de celui-ci se dessine un lieu spécifique,
régi par des lois particulieres. Le déploiement de cet espace propre au vivant
transcende les lois spatio-temporelles de la physique: I’Umwelt est un élément
trans-temporel et trans-spatial.

L'Umwelt comme élément trans-temporel :
l’ouverture d’un monde des possibles

Pour Merleau-Ponty, les mondes ouverts par le vivant bénéficient d’une
temporalité propre qui ne peut étre réduite ni & une conception mécaniste, ni a
une conception finaliste du temps.

Les travaux de Coghill en donnent un exemple frappant. Le savant constate
que I’animal observé évolue comme s’il disposait d’une référence a I’avenir,
liée a son potentiel de croissance. En ce sens, nous dit Merleau-Ponty, 1’étre
vivant fonctionne en référence a un monde du possible, esquisse de ce que
pourrait étre sa vie future. Ce monde comme anticipation ne lui est pas imposé
de I’extérieur, il est au contraire le fruit de son activité propre, une suite de son
comportement speécifique:

[...] Le comportement n’est ni un simple effet architectural ni un faisceau de fonc-
tions, ¢’est quelque chose qui est en avance sur le fonctionnement, qui comporte une
référence a I’avenir, qui est au-dela des possibles immédiats et ne peut pas réaliser
immédiatement tout ce que pourtant il esquisse déja. En vertu de son initiative endo-
géne, I’organisme trace ce que sera sa vie future ; il dessine son milieu (Umwelt), il
contient un projet en référence au tout de sa vie.*

Le monde temporel du vivant est donc celui d’un projet organique. Chaque
animal trace, au fil de son comportement, une durée qui lui est propre et qui se
définit comme anticipation active de ’avenir. Les Umwelten sont ainsi issus
d’un processus hautement dynamique et créatif. Ils instaurent un espace du
possible au sein du monde physique. Leur émergence consacre une forme de
rupture de la temporalité neutre et homogene propre a la matiere et ’irruption
de 1’avenir au sein du présent.

9 bid., p. 228.
» Ibid., p. 201-202.



LA PHILOSOPHIE DU VIVANT DE MAURICE MERLEAU-PONTY 235

Merleau-Ponty précise ce caractére temporel orienté du monde organique
en interprétant les travaux de E. S. Russel, qui compare des activités d’ordre
comportemental a des activités physiologiques. Son analyse lui permet de
préciser un point important. En effet, compte tenu de la dynamique originelle
du vivant comme non-étre opérant, la temporalité des Umwelten ne peut relever
d’une trajectoire prédéterminée. L'espace temporel ouvert par le vivant n’est
pas conditionné par une téléologie contraignante. Il est orienté, mais sans que
tout soit jamais joué a I’avance. Cette orientation est plutdt a concevoir comme
une ouverture. D’autre part, elle se heurte toujours aux conditions locales et
matérielles qui sont au-dela de I'Umwelt. La finalité vivante est donc 1’ouver-
ture d’une temporalité du possible, toujours limitée, en confrontation avec le
monde physique environnant. C’est pourquoi Merleau-Ponty la décrit comme
aveugle et hésitante. Elle ne sait jamais a 1’avance vers quoi elle se dirige
et doit pourtant maintenir son orientation par-dela un monde matériel ou la
temporalité est d’un autre ordre:

La finalité de I’animal est aveugle, elle ne se régle pas sur un plan d’ensemble mais
sur des conditions locales. L’organisme présente une téléologie limitée et spécialisée.
Cette téléologie n’est pas orientation vers I'intériorité totale de I’'organisme. Elle n’est
pas toute-puissante puisqu’elle ne supprime pas I’efficience des conditions physico-
chimiques, mais elle en subit toutes les vicissitudes. Dans le développement de 1’orga-
nisme, aucune loi physico-chimique ne doit étre considérée comme abolie, et pourtant
une telle organisation n’est pas exprimable en termes physico-chimiques. !

La dimension temporelle propre au monde des étres vivants est donc celle
d’une existence conditionnelle, faite d’ouverture et d’incertitude. Cette finalité
aveugle est également illustrée par le travail de Konrad Lorenz sur 1’instinct.
Sans but prédéterminé, c’est 'activité comportementale elle-méme qui va
dessiner I'avenir:

Les «tendances instinctives» ne sont pas des actions dirigées vers un but, méme vers
un but lointain dont 1’animal n’aurait pas conscience. L’instinct ¢’est une activité
primordiale «sans objet» (objektlos), qui n’est pas primitivement position d’une fin.
C’est une activité qui se confond presque avec 1'usage de 1’organisme. *?

L’instinct qui oriente les activités de I’&tre vivant ne doit donc pas étre
compris comme un mécanisme automatique et dirigiste qui provoquerait un
comportement prédéterminé au contact d’un certain déclencheur dans le monde
environnant. Chez Konrad Lorenz, 'instinct est décrit comme 1’actualisation
d’un certain style. Il n’y a l1a aucun déclenchement de type réflexe, mais un
rapport de sens qui fait qu’un théme propre a I’€tre vivant va &tre exprimé.
Souvent, le comportement animal va jouer de I'instinct par pur plaisir et I’ex-
primer dans des activités ludiques, au-dela de tout mécanisme, mais aussi de
toute finalité. L’instinct s’avére donc une puissance créatrice puisqu’il touche

2 Ibid., p. 238.
2 [pid., p. 249.



236 ADELE THORENS

a une forme d’imaginaire autant qu’a la simple réalité de I’environnement de
I’étre vivant. Il ouvre un monde de possibles qui peut aller jusqu’a I’onirique :

Il y a un caractére onirique, sacré et absolu de !’instinct. Il semble que I’animal
a la fois veuille et ne veuille pas son objet. L’instinct est a la fois en lui-méme et
tourné vers I’objet, ¢’est a la fois une inertie et une conduite hallucinatoire, onirique,
capable de faire un monde et de s’accrocher a n’importe quel objet du monde. *

La temporalité propre au monde ouvert par le comportement instinctif est
aveugle mais devient de ce fait créative, lieu de tous les possibles. Elle est
orientée mais pas déterminée. Sa dimension est non pas celle du réflexe ou de
I’activité mécanique, mais de I’évocation d’un théme qui cherche & s’exprimer.
L’instinct comme orientation sans objet, loin de prédéterminer le déroulement
des activités comportementales est bien plutdt ce qui permet a I’étre vivant de
constituer son propre monde:

Le caractere d’emblée lacunaire du scheme déclencheur fait qu’un instinct se con-
stitue plutdt comme une élaboration systématique du monde que comme référence a
un monde extérieur tout entier constitué. *

La temporalité des Umwelten est donc toute de création et de dynamisme
intrinséque. L’étre vivant ouvre par le biais de son comportement un espace
temporel qui lui est propre et qu’il oriente sans cesse. Cet espace est celui du
déroulement d’activités finalisées. Il n’y a la aucune neutralité ou monotonie.
Avec le vivant, le monde s’éveille au sens, & ’évocation, a I’expression du
theme ou du style propre a chaque animal. L’étre vivant consacre une rupture
dans la temporalité positive de la matiére en instituant son monde temporel
propre, caractérisé par une tension active Vers un avenir congu comme projet.
Ce dernier est la concrétisation temporelle de la dimension interrogative de
I’étre du vivant. Il appelle ’avenir a lut comme un questionnement permanent,
comme une tension perpétuelle vers la nouveauté et I'événementiel.

L’Umwelt comme élément trans-spatial : I’ouverture d’un espace signifiant

Les mondes instaurés par le vivant ne sont pas seulement temporels. Ils sont
aussi et surtout spatiaux. Cette spatialité particuliére est liée a la dimension corpo-
relle du vivant, selon les termes de Gesell, commentés par Merleau-Ponty :

L’Embryologie du comportement nous montre le rapport étroit qu’il y a entre la
motricité, les actions et les postures. Il n’y a aucune frontiére précise entre [’ attitude
et I’action ; I’action de I’organisme peut étre considérée comme une posture et I’at-
titude, fat-elle la plus calme, peut toujours étre comprise comme une action ou une
préparation a I’action. Or, dans I’organisme, la fonction posturale est sous-tendue
par le tonus musculaire, par ’activité fondamentale de 1’ organisme, en rapport étroit

fies
W

Ibid., p. 252.
Ibid., p. 255.

(¥}
Ee



LA PHILOSOPHIE DU VIVANT DE MAURICE MERLEAU-PONTY 237

avec le métabolisme basal. Tant qu’il n’y a pas de posture, il n'y a pas de corps
vivant. Gesell définit le corps comme une espéce de circonscription d’espace: de
méme que |’augure romain tragait un contour sacré et signifiant, I’organisme définit
un remplum ou les événements auront une signification organique.*

Le vivant est ici d’emblée défini comme un vivant incarné. Or la corporéité
de I’animal n’est jamais véritablement a I’arrét: voila ce qu’il faut conclure des
travaux de Gesell. De méme que 1’animal est temporellement voué au possible
et a I’événement, il est appelé a 1’agir au sein de la spatialité. Toutes les
caractéristiques de I’organisme, du corps vivant, sont des je peux. Ce sont ces
différentes aptitudes corporelles qui définissent les postures propres a chaque
étre vivant, postures qui elles-mémes déterminent un agir spécifique. Enfin,
cet agir, avec ses potentialités propres, dessine le monde de 1’animal, sa sphere
d’action, son territoire, la scéne de ses projets et de ses mouvements.

Merleau-Ponty utilise les travaux de J. von Uexkiill et plus particulieérement
son concept d’Umwelt pour préciser la nature du templum décrit par Gesell.
L’ Umwelt d’Uexkiill n’est en effet pas n’importe quel monde. Il se distingue
clairement du monde tel qu’il existe en soi pour signifier spécifiquement le
monde tel qu’il se présente pour tel ou tel vivant. L'Umwelt définit la portion
du monde qui prend sens pour le comportement incarné de tel ou tel animal. En
effet, tout comportement est orienté vers le monde extérieur. 11 vise des objets
qui entourent 1’animal ou du moins dépend de données environnementales
précises. L' Umwelt comprend deés lors I'ensemble des choses et des espaces
auxquels le comportement animal s’adresse.

Pour Uexkiill comme pour Gesell, la corporéité spécifique de chaque étre
vivant est déterminante en matiere d’Umwelt. En effet, celui-ci est constitué
selon deux dimensions, le Merkwelt et le Wirkwelt :

Le Merkwelt dépend de la fagon dont sont faits les organes sensoriels. Ceux-ci réali- -
sent un classement des stimuli selon une disposition propre a I’animal. Le Merkwelt
est une grille interposé€e entre I'animal et le monde. Pour déterminer le monde de
I’animal, encore faut-il faire intervenir le Wirkwelt, c¢’est-a-dire les réactions de
I’animal dans le milieu, les mélodies d’impulsions. Pour saisir le monde d’un animal,
il faut non seulement faire intervenir des perceptions, mais aussi des conduites, car
celles-ci déposent, a la surface des objets, un surcroit de signification. *

Ce monde spatial propre concerne dés lors tous les animaux, mais de
maniere tres différenciée, suivant leurs attitudes et postures corporelles, comme
le soulignait Gesell, mais aussi selon leurs dispositions perceptives et leur
rapport plus ou moins riche a leur environnement. Il ne se constituera pas de la
méme maniere chez la méduse que chez le chien, ni a fortiori chez I’étre humain.
Merleau-Ponty reprend dés lors la classification que trace Uexkiill: il y a des
mondes varié€s et chaque étre vivant créera le sien. Mais ces diverses productions
de mondes peuvent étre regroupées selon quelques types emblématiques.

3 Ibid., p. 195.
% [pid., p. 226-227.



238 ADELE THORENS

Il y a tout d’abord les animaux inférieurs dits animaux-machines. Ce terme
peut choquer mais il n’est employé ici que de maniére métaphorique: ces
étres vivants ne fonctionnent pas comme des machines, mais ils en donnent
I’impression du point de vue d’un observateur externe. Comme les machines,
ils existent en fonction d’un plan de construction, le Bauplan, sans lequel on
aurait bien de la peine a concevoir leur unité. Ils sont des sortes de «républiques
réflexes», d’«animaux collectifs»?’. Seul le Bauplan assure une cohérence a
leurs divers comportements. Le Naturfaktor, dont on a parlé plus haut comme
la dynamique créatrice du vivant, nous est donc imperceptible a ce niveau, bien
que probablement présent en arriere-plan. L’animal semble fonctionner comme
un amoncellement de parties sans qu’une orientation forte ne se dessine. Ces
animaux au fonctionnement machinal n’ont dés lors pas de véritable Umwelt.
Merleau-Ponty le souligne, on ne peut pas dire qu'une méduse vit dans la
mer «au sens que nous donnons au mot mer» **. L’interaction avec le monde
environnant est infime, le comportement dépend principalement de données
internes a I’animal et les effets de rétroaction ont une importance toute relative.
Il ne se constitue dés lors pas de monde spatial propre a I’animal. Celui-ci
ne trouve pas de signification dans son environnement. Le sens est ailleurs, a
I"intérieur de lui, univoque, sans possibilité de dialogue avec le monde.

Des animaux que nous décririons comme étant plus simples de prime abord
nous offrent en revanche un fonctionnement plus riche dans leur relation au
monde extérieur. Ce sont les animaux inférieurs organisateurs., Comme leur
nom l’indique, ils sont les créateurs de leur propre structure. Merleau-Ponty
donne I’'exemple de I’amibe, dont les organes ne sont pas définis de maniere
fixe. Il y a donc un renouvellement permanent du Bauplan. Ces animaux sont
des «machines fluentes», elles sont «naissance continuée, production pure» *°.
Bien que I’on retrouve un certain fonctionnement machinal chez ces animaux,
le Naturfaktor apparait de maniere beaucoup plus claire. Il n’est pas le résultat
passif d’un plan contraignant mais celui d’une activité. Dans ce contexte, on
peut penser que chez ces animaux déja, un Umwelt, bien qu’encore trés primitif,
puisse se dessiner.

Mais c’est principalement avec les animaux dits supérieurs que la notion
d’Umwelt prend un sens. La grande nouveauté est en réalité interne a I’animal.
Il s’agit de la constitution d’une réplique du monde extérieur a I'intérieur
méme de I'étre vivant. Ce Gegenwelt est porteur de conséquences importantes.
Il inaugure en effet I'Umwelt comme véritable ouverture. Chez les animaux
inférieurs, I'Umwelt fonctionne plutét comme une cloture qui laisse au dehors
de la sphere propre a 1’animal toute chose qui ne pourrait prendre la forme d’un
stimulus prévu par le Bauplan. L'animal inférieur est dans un sens parfaite-
ment adapté a son environnement: la surprise n’y a pas cours. Ce qui ne peut

7 Ibid., p. 222.
% Ibid., p. 221.
® Ibid., p. 223.



LA PHILOSOPHIE DU VIVANT DE MAURICE MERLEAU-PONTY 239

pas fonctionner en cohérence avec son mode d’étre est tout simplement nié.
L’animal supérieur constitue au contraire son Umwelt comme un espace non
pas de causes possibles eu égard a son comportement, mais comme le théatre
d’événements porteurs de sens. L’ Umwelt des animaux supérieurs introduit le
monde du signe au sein du vivant. Ce monde est interprété par I’étre vivant
qui lui donne sens. L'Umwelt qui en résulte n’est donc en aucune maniere
une portion d’espace sélectionnée a méme 1'étendue homogene. Il s’agit
d’un monde dont la dimension est totalement inédite, enrichi par la créativité
dynamique du vivant, ordonné selon sa logique propre. Ce monde est dés lors
possédé par I’animal comme le fruit de son activité spécifique. Il est le lieu de
son avénement en tant qu’«animal sujet» .

Les animaux supérieurs ont de ce fait une attitude propre, un point de vue
sur le monde qui définit leur territoire comme le champ ouvert a leurs activités.
C’est dans ce sens que Merleau-Ponty interprete les travaux de Gesell sur le
rapport entre motricité, posture et action. Cet Umwelt, bien plus qu’une circons-
cription, qu’un Umring, est ’ouverture d’un terrain d’action et de découverte,
d’une «prise sur le monde extérieur»?'. 1l est le fruit d’une perspective, d’un
regard particulier sur le monde.

Le vivant se caractérise des lors fondamentalement par cette irruption d’un
ensemble de mondes nouveaux au sein de la matérialité

Il faut comprendre la vie comme ouverture d’un champ d’action. L’animal est
produit par la production d’un milieu, c’est-a-dire par I’apparition, dans le monde
physique, d’un champ radicalement autre que le monde physique avec sa tempora-
lité et sa spatialité spécifiques. *

Les Umwelten apparaissent ainsi dans toute leur complexité. Production
pure de tout étre vivant développé, ces mondes paralleles coexistent avec le
monde physique, qui reste a leur fondement. Orientés vers l’avenir, tendus
comme des écarts, répondant a tout un registre de significations, dialoguant
avec la matérialité, les mondes du vivant sont a la fois des mondes a part, inouis
et irréductibles, et des émanations de la pure étendue des physiciens.

En guise de conclusion : de I'Umring aux Umwelten

A la question initialement posée par Heidegger, Merleau-Ponty répond
donc positivement. Oui, les animaux, principalement les animaux supérieurs,
ont un monde. Oui, il y a dans le vivant un potentiel incroyable de création et
de cette dynamique inépuisable émergent des entités qui sont bien des mondes.
La divergence est donc importante.

* Ibid., p. 229.
U Ibid., p. 196.
2 Ibid., p. 227.



240 ADELE THORENS

Pour Heidegger, 1’animal est pauvre en monde. Cela signifie que s’il y a bien
quelque chose comme un environnement propre a I’animal, celui-ci n’est en rien
comparable au territoire privilégié décrit par Merleau-Ponty. Chez Heidegger,
I’animal reste d une certaine maniére passif, son cercle propre étant tributaire de
la poussée dont il est I’objet. Il ne fait qu’en subir I’accaparement, pris dans sa
sphére d’influence. Pour Merleau-Ponty, les mondes sont au contraire issus d’une
activité créatrice autonome. Il y a aussi chez lui quelque chose d’assimilable a
une poussée, mais il s’agit de 1’élan libérateur, dynamique et productif du vivant,
un élan qui est endogéne, issu de I’activité finalisée de chaque sujet vivant. C’est
1 toute la différence entre I’ Umring et I’ Umwelt.

Les univers environnants heideggeriens ont en outre une dimension répé-
titive, en quelque sorte aliénante. La poussée qui est a leur origine est déter-
minante, irréductible, dominatrice. Il n’y a pas de place pour la surprise ou
pour I'événementiel, aucune marge de manceuvre n’est envisageable. Chez
Merleau-Ponty, au contraire, la dynamique créatrice des mondes fonctionne
comme un manque ou un écart, elle est «objektlos», selon les mots de Konrad
Lorenz. Elle laisse donc la place a 'inattendu. Elle est aussi riche de sens,
ouverte et signifiante. L’animal supérieur dialogue avec son €élan vital, il se
I’approprie en |’interprétant a sa maniere, alors que chez Heidegger, il semble
exécuter une information unilatérale, voire méme la subir.

Pour Heidegger, les Umringe sont enfin le fruit d’'un mouvement qui se
retourne sur lui-méme, celui de la propriété, de la conservation de soi. Les
mondes de Merleau-Ponty sont au contraire tout ouverture, en particulier chez
les €tres vivants les plus évolués. Il s’agit en derniére instance d’un désac-
cord autour de 1'acces a ce qui est autre. Heidegger le précise clairement: seul
I’lhomme a accés au monde comme tel, jamais 1’animal. Celui-ci reste pris en
lui-méme. Pour Merleau-Ponty, I’étre vivant a au contraire I’occasion de se
confronter a altérité. Il a accés a une partie du monde, dont il va faire son
monde. Ce lieu restera malgré cela un espace de rencontre avec 1’autre et avec
la nouveauté, conformément a la nature interrogative du vivant.

Ces divergences autour de la conception du vivant et de son rapport au
monde ne sont de loin pas anodines. Elles déterminent de prés des questionne-
ments comme celui de la nature de ’homme et des autres étres vivants, de la
possibilité d’une compréhension entre eux, ou de leurs éventuelles relations au
niveau éthique.

En effet, ’accaparement de I’animal heideggérien, son enfermement dans
le cercle de ses pulsions, sa passivité, en font un étre totalement différent de
I’homme. Si I’animal est pauvre en monde, 1’étre humain est, lui, configurateur
de monde, berger de I’Etre, nous dit Heidegger. La question de ’accés au monde
est donc aux origines de la différenciation entre I’homme et les autres étres
vivants. Heidegger situe clairement [’animal entre la pierre et ’homme, mais
se refuse a tracer une continuité entre ces trois entités. Il y a donc une rupture
profonde au sein du vivant: on trouve d’une part les étres vivants animaux,
pauvres en monde et, d’autre part, les hommes, dont I’acceés au monde est le



LA PHILOSOPHIE DU VIVANT DE MAURICE MERLEAU-PONTY  24]

privilege et la détermination. L’homme n’est pas véritablement défini en tant
qu’étre vivant. Son fonctionnement d’organisme métabolisant ne détermine en
rien sa nature et sa corpor€ité ne peut certainement pas le rapprocher des autres
étres de chair:

Le corps de I’homme est quelque chose d’essentiellement autre qu’un organisme
animal. [...] Que la physiologie et la chimie puissent étudier I’homme comme orga-
nisme du point de vue des sciences naturelles ne prouve nullement que dans ce
«caractére organique», c’est-a-dire dans le corps expliqué scientifiquement, repose
I’essence de I’homme. **

Cette conception duelle du vivant n’est pas sans conséquence au niveau
épistémologique ou au niveau éthique. En effet, il semble que les étres vivants,
animaux et &tres humains principalement, n’aient pas véritablement de mesure
commune chez Heidegger. Ils fonctionnent comme deux groupes homogénes
et séparés. Comment pourrions-nous des lors comprendre les autres vivants,
éprouver pour eux de la piti€ ou de la compassion, nous préoccuper de leur
sort lorsqu’il est malheureux ou injuste? En quoi sommes-nous concernés par
leur situation? En réalité, le Dasein heideggérien ne peut pas vraiment accéder
aux autres étres vivants. Il en est en quelque sorte isol€ et ne peut les concevoir
que de son propre point de vue. C’est ainsi qu’il les percoit comme privés de
monde, dans une perspective strictement comparative. Heidegger le précise
lui-méme dans sa Lettre sur [’humanisme :

De tout étant qui est, I’étre vivant est probablement pour nous le plus difficile a
penser, car s’il est, d’une certaine maniére, notre plus proche parent, il est en méme
temps séparé par un abime de notre essence ek-sistante. En revanche, il pourrait
sembler que ’essence du divin nous fiit plus proche que cette réalité impénétrable
des vivants ; j’entends: plus proche selon une distance essentielle, qui est toutefois
en tant que distance plus familiere a notre essence ek-sistante que la parenté corpo-
relle avec I’animal, de nature insondable, & peine imaginable *.

Pas de communauté des vivants chez Heidegger, donc. Toutefois, une rela-
tion entre I’homme et les autres étres de chair est possible, bien que difficile et
limitée. Le philosophe nous parle d’un accompagnement, d’un vivre ensemble,
mais celui-ci reste toujours problématique. Il nous donne I’exemple de notre
cohabitation avec les animaux domestiques:

Nous avons des animaux domestiques a la maison, ils vivent ensemble avec nous.
Mais nous ne vivons pas avec eux si vivre veut dire: étre & la maniere de ’animal.
Néanmoins, nous sommes avec eux. Cet étre-ensemble n’est cependant pas exister
ensemble, dans la mesure oll un chien n’existe pas mais ne fait que vivre. Cet &tre
ensemble avec les animaux est tel que nous laissons ces animaux se mouvoir dans
notre monde. Nous disons: le chien est couché sous la table, il bondit dans I’escalier.
Mais le chien — se comporte-t-il envers une table en tant que table, envers un escalier

¥ M. HEIDEGGER, «Lettre sur I’humanisme», in: Questions III et IV, Paris, Galli-
mard, 1976, p. 80-81.
3 Ibid., p. 82-83.



242 ADELE THORENS

en tant qu’escalier? Et pourtant, il monte ’escalier avec nous. Il avale sa nourriture
avec nous — non, nous n’avalons pas notre nourriture. Il mange avec nous — non, il
ne mange pas. Et pourtant, c’est ensemble avec nous! Il y aun accompagnement
une transposition — et pourtant il n’y en a pas.’

L’homme et les autres vivants peuvent donc cohabiter, mais ils semblent
évoluer en parallele, sans jamais se rejoindre. Ils restent séparés par une distance
incommensurable: les animaux ne se meuvent, ne vivent que dans leur encer-
clement propre, que dans leur Umring. L’homme, en revanche, existe dans et
pour le monde. Face a cette difficulté d’une véritable rencontre entre I"’homme
et les autres vivants, la compréhension, la compassion, deviennent des notions
difficiles 4 concevoir chez Heidegger, comme le reléve Elisabeth de Fontenay :

Il semble que I'immensité de la considération et de la pitié pour I’animal, de méme
que I’obscure et empathique parenté de tous les vivants, ne puisse étre entendue par
celui qui demeure hanté par la volonté de définir un humanisme, fiit-il non méta-

physique. *

C’est ce gouffre infranchissable, qui sépare ’homme de ses compagnons de
vie dans la pensée de Heidegger, que la philosophie des Umwelten de Merleau-
Ponty permet de dépasser. En effet, sa pensée du vivant instaure une véritable
communauté des étres organiques, au sein de laquelle I’homme siége au méme
titre que tout autre animal évolué. C’est probablement la maniere qu’ont les deux
philosophes d’aborder la corporéité qui sépare leurs pensées. Pour Merleau-
Ponty, contrairement & Heidegger, le fonctionnement corporel est décisif dans
la détermination des identités tant humaines qu’animales. Tous sont des &tres
de chair. Bien siir, leur corporéité spécifique définit des mondes trés variés,
parfois difficilement conciliables. Les je peux ne sont pas tous comparables et
les organes sensoriels peuvent déboucher sur des vécus extrémement différents
de la méme réalité. Merleau-Ponty pense le vivant comme un ensemble uni,
mais néanmoins tres divers. Si Heidegger parle toujours des animaux comme
d’un genre homogene, Merleau-Ponty voit en eux toute une déclinaison d’étres
dont les mondes varient: I’animal-machine ne posséde pas de réel Umwelt et, a
vrai dire, son environnement ressemble plutot aux Umringe de Heidegger. Les
étres vivants supérieurs disposent par contre d’Umwelten que Merleau-Ponty
décrit comme des univers d’une grande richesse, utilisant méme le terme de
pré-culture”’. Néanmoins, les étres vivants, tant animaux qu’humains, sont
reliés entre eux par un principe identique. Tous, ils expriment, ils interpretent,
ils incarnent, chacun a sa maniere, le grand dynamisme vital, cet élan sans objet
qui les accompagne dans leurs mondes de possible et de signification. Ainsi,
en s’appropriant ce dynamisme, les étres vivants produisent ces mondes, dans

35 M. HEIDEGGER, Les concepts fondamentaux de la métaphysique. Monde-finitude-
solitude, Paris, Gallimard, 1992, p. 310.

3% E. DE FONTENAY, Le silence des bétes. La philosophie & I'épreuve de I'animalité,
Paris, Fayard, 1998, p. 672.



LA PHILOSOPHIE DU VIVANT DE MAURICE MERLEAU-PONTY 243

lesquels ils évolueront et agiront a leur facon, qui seront le théatre de leurs
rencontres et de leurs aspirations. Contrairement aux univers environnants de
Heidegger, ces mondes vont se méler les uns aux autres. Chez Merleau-Ponty,
les mondes des vivants forment un entrelacs complexe et riche. Ils se croisent
et s’imbriquent les uns dans les autres, pour former le monde véritable, celui de
la réalité dans son intégrité :

Si, comme le dit encore Uexkiill, notre Umwelt englobe I’ Umwelt des animaux, ce qui
nous permet donc de les connaitre, notre Umwelt, a son tour, est englobé par celui des
grands hommes (il cite Holbein a ce propos), mais I’ Umwelt n’est jamais total, nous
sommes englobés dans une Umgebung que notre Umwelt ne peut englober. Qu’est-ce
que cet Umwelt des Umwelten? Dans son livre de 1934, c’est la réalité absolue de la
Nature: «Toutes les Umwelten sont portées dans un étre unique qui leur est toujours
fermé». Derriére tous les mondes produits se cache encore la nature-sujet. En 1909,
Uexkiill ne donnait pas de détermination positive a ce «sujet». Il est tout a fait indiffé-
rent que nous considérions I’ Umgebung comme I’ Umwelt d’un étre plus haut, ou que
nous ne le fassions pas. Il faut simplement voir que nous sommes entour€s de réalités
€élevées que nous ne pouvons pas intuitionner (iibersehen).

Cette Umgebung releve certainement de ce que Merleau-Ponty appelle
I"€tre molaire, un étre de 1’ordre du logos et non de la pure chose. Sil’on trouve
chez Heidegger un fossé entre le vivant animal et I’€tre humain, chez Merleau-
Ponty, la dichotomie se situe plutot entre 1’étre positif de la pure matérialité, un
étre finalement virtuel, puisqu’il se trouve toujours chargé de sens en étant inclu
dans un Umwelt, et I’€tre interrogatif instauré par le vivant. Cet étre propre au
vivant colonise en réalité le monde matériel, dans la mesure ol ce dernier est
sans cesse sublimé, magnifié, intégré dans les innombrables Umwelten produits
par les animaux et par les hommes. Avec le vivant, le monde physique accede a
un nouvel étre, cet €tre décrit plus haut comme trans-temporel et trans-spatial,
monde du possible, du sens et du réve. Le vivant génére ainsi un étre collectif,
ceuvre de chacun de ses membres. Ni Dieu, ni essence, ni entéléchie, c’est cette
communauté en mouvement qui compose en derniére instance |I’Umgebung
d’Uexkdll

En définitive, il n’y a pas vraiment, chez Merleau-Ponty, de monde en tant
que tel, un monde auquel tel ou tel étre vivant, homme ou animal, aurait ou
n’aurait pas acces. Si le monde de Heidegger est destin€ a étre configuré, éclairé,
sauvegardé par le Dasein, celui de Merleau-Ponty ne peut véritablement étre
pensé de maniere unitaire, sans recourir a I’ensemble de ses protagonistes. Le
monde, ¢’est I’ensemble de nos mondes et ¢’est surtout ce que nous en faisons,

7 N’ayant pas une vision dualisée de I’homme et des autres étres vivants, Merleau-
Ponty peut se permettre de se poser des questions trés avant-gardistes, qui n’étaient alors
pas encore relayées par des travaux éthologiques aussi convaincants qu’aujourd’hui. Tl
affirme notamment que I’«on peut valablement parler d’une culture animale» (op. cit.,
p. 258), décrit la liberté humaine comme €tant structurale (ibid., p. 233) et pose la ques-
tion d une conscience animale (ibid., p. 259.).

* Ibid., p. 231-232.



244 ADELE THORENS

nous les hommes, mais aussi tous nos fréres vivants, dans leur infinie diversité.
L’homme n’a pas le privilege du monde, il se doit de tenir compte également
des mondes animaux qui sont non pas paralleles au sien, mais qui lui sont
intimement imbriqués. La réside probablement 1’un des plus riches apports de
Merleau-Ponty, encore peu thématisé. Sa pensée du vivant recele une dimen-
sion éthique importante et inédite, en tous les cas inexistante comme telle chez
Heidegger. Oui, I’homme peut comprendre les mondes des autres vivants, y
accéder, éprouver pour eux de I’empathie, voire de la compassion. Et oui, ces
mondes sont 13, & c6té des notres, au méme titre que les nbtres, au sein de
I’Umgebung, participant a leur maniere a la destinée de 1’€tre interrogatif. Voila
qui donne a réfléchir et qui a probablement rendu possible, ultérieurement, des
pensées éthiques telles que celle de Hans Jonas, fondées sur une conception
continue du vivant®.

Notre propos n’est pas de prétendre que Heidegger aurait négligé la
dimension éthique liée au théme du vivant. Il I’a prise en compte a sa maniére,
notamment en montrant la différence entre les fonctions de 1’outil et celles de
I’organe, de la machine et de I’organisme *. L’étre vivant non humain n’a peut-
étre pas acces au monde au sens ontologique ot I’entend Heidegger, il n’existe
peut-&tre pas véritablement, mais il n’est pas pour autant un objet d’usage et ne
peut étre instrumentalisé & la maniére d’une machine. Il faut d’autre part souli-
gner le fait que si Heidegger place une distance infranchissable entre I’homme
et les autres vivants, il n’instaure en revanche aucune hiérarchie. Tous les étres
se valent dans la sphere qui est la leur. L’animal n’est pas «au-dessous» de
I’homme, il est simplement différent. En 1’absence de commune mesure, il ne
peut étre question d’une quelconque infériorité des vivants non humains.

Comme le souligne trés justement Elisabeth de Fontenay, il revient plutot
a Heidegger le mérite d’avoir remis au gofit du jour un sujet qui était laissé
dans I’ombre par ceux que I’on appelle aujourd’hui les existentialistes*!. La
question heideggérienne que nous avons reprise a notre compte dans ce texte,
«les animaux ont-ils un monde?», a donc permis de remettre le vivant au centre
du débat philosophique. On aurait pu attendre de la part de Heidegger de plus
amples développements sur le sujet, notamment au niveau éthique. Ce n’est
qu’avec la réflexion phénoménologique de Merleau-Ponty que cette interro-
gation recevra finalement une réponse novatrice et pertinente, libérée de la
problématique heideggerienne de 1’acces a I'étre, dont on peut raisonnablement
penser qu’elle ne peut plus constituer aujourd’hui un véritable enjeu dans les
débats sur le vivant.

¥ Cf. les ouvrages cités dans la note 6.
* Cf. M. HEIDEGGER, op. cit., § 51 s5q.
# E. De FoNTENAY, 0p. cit., p. 675.



	La philosophie du vivant de Maurice Merleau-Ponty : la vie comme puissance créatrice de mondes

