Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 55 (2005)

Heft: 3

Artikel: Le bon juriste leibnizien et I'harmonie des sources du droit
Autor: Griard, Jérémie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381705

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381705
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 137 (2005), P. 211-226

LE BON JURISTE LEIBNIZIEN
ET 'HARMONIE DES SOURCES DU DROIT

JEREMIE GRIARD

Résumé

Les projets leibniziens de remise en ordre du droit nous conduisent a nous
interroger sur les sources de ce dernier. En effet, si la diversité des sources du
droit peut étre tenue en partie responsable de sa confusion, comment rendre
compatibles entre elles ces différentes sources que sont le nomothéte, la juris-
prudence et les traités internationaux? C’est la la question que se pose le
Jjuriste et a laquelle cet article se propose de répondre.

Deux ans apres I’obtention de son doctorat en droit a Altdorf, a peine arrivé a
Mayence, Leibniz se méle a I'important débat juridique animé par la volonté de
réorganiser le droit. Résultat d’un long et complexe héritage, le droit du XVII®
siecle présente un aspect désordonné, qui s’oppose a sa lisibilité. Provenant
de sources diverses, s’étant d’ailleurs multipliées au fil du temps, le droit en
vigueur est a la fois romain, constitué d’anciennes codifications telles le code
justinien, et des gloses qui s’ensuivent, coutumier, tenant compte des pratiques
locales, et a ce titre également jurisprudentiel, mais aussi en concurrence avec
le droit canonique.

C’est pourquoi Leibniz cherche a rationaliser la science du droit et compose
en 1667 sa Nova Methodus discendae docendaeque jurisprudentiae suivie
en 1668 par la Ratio corporis juris reconcinnandi. Dans ces deux ouvrages,
Leibniz propose, comme il I’expliquera a Wiilfer en 1669, de «remettre en
ordre les Lois romaines» '. Mais avant de mettre bon ordre au droit, il est néces-
saire de se pencher sur les différentes sources du droit, cause de la complexité
de celui-ci. La relecture de la démarche, a la lumiére de sa conception posté-
rieure de la souveraineté, apporte un nouvel éclairage a la méthode a suivre
pour chacune des sources: que celles-ci soient hétéronomes, comme dans le
cas d’un législateur ; ou que la source soit une réflexion sur elle-méme, comme
dans le cas de la jurisprudence entendue a la fois au sens ancien de science du

' «Leges Romanas in ordinem redigere», Leibniz a Wiilfer, 19/29 décembre 1669,
in LEiBNiz, Samtliche Schriften und Briefe, hrsg. von der PreuBischen (spiter Deutschen)
Akademie der Wissenschaften zu Berlin, Darmstadt (spiter Leipzig, zuletzt Berlin),
1923ff (abrégé en A dans les notes suivantes), I, 1, p. 79.



212 JEREMIE GRIARD

droit et au sens moderne de solutions suggérées par I’ensemble des décisions
juridictionnelles ; ou bien que ces sources soient autonomes, comme dans le cas
particulier des traités en droit des gens, traités qui, comme nous le verrons, ne
sont pas sans incidence sur le droit interne.

Outre I'explicitation de la tentative historique opérée par Leibniz, ces
réflexions devraient également permettre d’étayer 1’édifice hiérarchisé des
normes auquel sont confrontés les juristes contemporains. En effet, dans le
contexte depuis longtemps dénoncé de ce que les spécialistes appellent une
inflation normative, il devient crucial de tenter de ressaisir les articulations
entre les différentes sources du droit. Cette tentative est d’autant plus impor-
tante qu’il s’agit aujourd’hui, au-deld des préoccupations techniques et prati-
ques de Leibniz qui demeurent cependant d’actualité, de rendre compte de la
souveraineté des Etats. Si le monopole de la production du droit, tradition-
nellement réservée au pouvoir législatif incarné par une assemblée représen-
tative, €chappe a cette dernicre, c’est toute notre conception moderne de la
souveraineté comme autorité supréme indépendante qui s’en trouve menacée.
Bien qu’il soit toujours délicat d’établir des ponts avec le passé, a plus forte
raison quand celui-ci est éloigné de trois siecles comme c’est le cas avec le
philosophe auquel nous nous intéressons présentement, il est remarquable que
celui-ci ait comme anticipé les difficultés auxquelles nous confronterait une
conception trop rigide faisant du monopole juridictionnel une condition sine
qua non de la souveraineté. Ainsi, en dégageant la cohérence que Leibniz était
en droit de trouver entre les différentes sources du droit, en mettant en évidence
leur harmonie, c’est donc également les moyens de retrouver aujourd’hui cette
méme harmonie que nous pourrions soulever en nous intéressant successivement
aux trois aspects auxquels se ramenent ces différentes sources du droit: le 1égis-
lateur, que nous désignerons désormais par le terme équivalent d’origine grecque
nomothéte® présentant I’avantage de ne pas avoir les connotations politiques que
nous connaissons au premier, a savoir celles de I’'un des acteurs de la séparation
des pouvoirs entre législatif, exécutif et judiciaire; la jurisprudence et les traités
internationaux.

1. Le nomothéte

Donner les lois apparait comme un attribut du souverain dans la mesure ol
le droit et le souverain poursuivent le méme but : la sécurité et la félicité de ceux
qui y sont soumis, comme en témoigne ce passage de la Nova Methodus

> Nomothéte provient du grec vopofétne (vopo- de vopoc [la loi], 8étne de TiOnu
[produire]) et législateur du latin legislator (legis- de lex [la loi], -lator de latum, lui-
méme de fero [produire, porter]). Bien que 1'un et 1’autre soient synonymes de «celui
qui donne la loi», nomothéte a en frangais une simplicité que n’a pas législateur, et qui
permet de parler de nomothésie pour désigner le fait de donner la loi, tandis que législa-
tion ne se comprend que dans le sens d’«ensemble de lois».



LE BON JURISTE LEIBNIZIEN 213

Or le salut du peuple, loi supréme de la république, réside dans le bien des citoyens
eux-mémes du point de vue matériel et dans la conservation du régime du point de
vue formel. Juste-Lipse dit que deux choses doivent étre examinées: la nature du
peuple et la nature du royaume, ce que recommande Boecler dans sa Dissertation
sur la politique de Juste-Lipse. Le bien du régime consiste dans le droit public, et
également dans la formation de tout le reste des lois, de sorte que le changement
soit prévenu. Le bien des citoyens consiste dans le bonheur et 1’autarcie, ou dans les
biens de ’esprit et de la fortune. Car la pauvreté ne rend pas seulement les hommes
ridicules, comme dit le poéte, mais aussi les faits malhonnétes. Au bonheur, ou a la
vertu visent toutes les ordonnances politiques, en premier lieu celles par lesquelles
sont organisées 1'éducation et les régles de la vie sociale, en tant qu’elles sont les
principes des bonnes et des mauvaises meeurs ; de méme les récompenses pour les
vertus, les peines pour les vices. A I'autarcie visent les lois concernant le commerce,
les manufactures, le luxe, etc. A I'un et I’autre visent en méme temps les lois, qui
forment le droit privé et les jugements, car si on attribue a chacun son droit, on
évite les péchés de ceux qui conservent plus que leur part et la pauvreté de ceux qui
perdent la leur. Mais il faut faire en sorte que le droit soit non seulement attribué a
chacun, mais aussi qu’il le soit vite. A quoi touchent les ordonnances organisant les
procédures. Sur toutes ces questions, les méditations d’Octavio Pisani dans son Lycurgue
sont remarquables, lui qui enseigne comment en organisant la vie sociale et 1’éducation
les forfaits pourraient étre supprimés a leur racine méme; et comment si toutes choses
sont portées devant I’autorité publique du magistrat et consignées dans des livres publics,
comme pour la banque de Venise, pourraient étre évités les proces.?

La méme distinction du «salut du peuple, loi supréme de la république»
entre un point de vue matériel et un point de vue formel se retrouve dans
la Consultation sur les affaires générales a la fin de la campagne de 1691,
dans laquelle Leibniz soutient que «[l]es princes [...] ont un bien plus grand a
conserver, qui est le salut de tant de millions de personnes ! [...] et un Prince n’y
scauroit renoncer non plus qu’aux devoirs de sa charge» *. Pour ces raisons, le
souverain serait-il par essence nomothete 7 Il semble bien que cela soit le cas,
- bien que la réciproque ne soit pas vraie.

Dans la Nova Methodus, Leibniz distinguait les différents droits en fonction
de celui par qui ils étaient voulus:

Le troisieéme principe est la volonté du Supérieur. [...] Mais le Supérieur est, ou par
nature, Dieu: et de nouveau sa volonté est ou naturelle, de la la piété, ou légale, de
la le droit divin positif; ou bien le supérieur releve du pacte, comme 1’homme, de
la le Droit Civil.?

Dieu serait ainsi le premier nomothete. Mais afin de rendre compte de la
piété, qui renvoie au droit naturel, et du droit divin positif, Leibniz donne a la

* Lemniz, Nova Methodus discendae docendaeque Jurisprudentiae, A, V1, 1, p. 345,
notre traduction.

* LeNiz, Consultation sur les affaires générales a la fin de la campagne de 1691,
in: (Euvres, éd. L. A. Foucher de Careil, Paris, Firmin Didot, 1859-1875, édition anasta-
tique Hildesheim, Olms, 1969, III, p. 268.

* LemNIz, Nova Methodus discendae docendaeque Jurisprudentiae, A, V1, 1, p. 344,
notre traduction: «Tertium Juris principium est voluntas Superioris. [...] Superior autem
est vel natura, Deus : Ejusque voluntas iterum est vel naturalis, hinc Pietas, vel Lex, hinc
Jus divinum positivum ; vel superior est pacto, ut homo, hinc Jus Civile»[0].



214 JEREMIE GRIARD

volonté de Dieu une forme duale: naturelle d’une part, légale d’autre part. Que
faut-il entendre par volonté naturelle et volonté 1égale ? Serait-ce simplement
le moyen qu’il a trouvé de rendre compte de ces deux types de droit donné par
Dieu ? La distinction entre volonté antécédente et volonté conséquente permet
d’éclaircir ce point:

Cette volonté [de Dieu] est appelée antécédente lorsqu’elle est détachée, et regarde
chaque bien a part en tant que bien. Dans ce sens on peut dire que Dieu tend a tout
bien en tant que bien, & la perfection simplement simple [ad perfectionem simpliciter
simplicem], pour parler scolastique, et cela par une volonté antécédente. 1l a une
inclination sérieuse a sanctifier et a sauver tous les hommes [...]. Le succes entier
et infaillible n’appartient qu’a la volonté conséquente, comme on I’appelle. [...] Or,
cette volonté conséquente, finale et décisive, résulte du conflit de toutes les volontés
antécédentes, tant de celles qui tendent vers le bien que de celles qui repoussent le
mal [...]. De cela il s’ensuit que Dieu veut antécédemment le bien et conséquemment
le meilleur.®

La différence entre la volonté antécédente et la volonté conséquente est
donc une différence entre 1’absolu et le relatif. Or, en amont de la création se
trouve le droit naturel qui ne dépend que des attributs de Dieu, et est donc iden-
tique a lui-méme pour tous les hommes et toutes les époques. Sous le rapport de
la volonté antécédente et de la volonté conséquente, la volonté naturelle serait
donc volonté antécédente, origine de ces «droits éternels d’une nature ration-
nelle qui coulent d’une source divine»’. Visant le bien, la volonté naturelle de
Dieu serait donc a "origine du droit naturel. En revanche, sa volonté légale
fait référence a une volonté positive, conséquemment a la création, c’est-a-dire
tenant compte des spécificités des créatures imparfaites. Dieu veut le meilleur
pour ses créatures; sa volonté est donc relative a celles-ci. Par conséquent,
ce que produit cette volonté n’est pas nécessairement identique pour tous les
hommes et & toutes les époques. Assimilée a la volonté conséquente, la volonté
légale est donc a 1’origine du droit divin positif, distinct du droit naturel. Ce
dernier est inscrit dans la nature et n’est pas susceptible de révision, contraire-
ment au second, «qui est contenu dans les écritures sacrées» ®, comme ¢’est le
cas pour les lois cérémonielles. Aussi, la volonté de Dieu n’est pas arbitraire,
mais cette absence d’arbitraire n’est synonyme d’immutabilité que pour le droit
naturel, et non pour le droit divin positif. C’est pourquoi Leibniz s’accorde sur
la question avec Bayle:

Je trouve aussi que M. Bayle combat fort bien le sentiment de ceux qui prétendent
que la bonté et la justice dépendent uniquement du choix arbitraire de Dieu [...].
Voici ce que M. Bayle oppose a cette erreur (Réponse au provincial, ch. 89, p. 203):

® Lemniz, Théodicée, éd. J. Brunschwig, Paris, Garnier-Flammarion, 1969, § 22-23,
p 117-118.

" Lemniz, Codex juris gentium diplomaticus, in: Opera omnia, éd. L. Dutens, Ge-
neve, De Tournes, 1768 (abrégé en D dans les notes suivantes), IV, 3, p. 297, notre
traduction.

§ Ibid., p. 298, notre traduction.



LE BON JURISTE LEIBNIZIEN 215

La conséquence de cette doctrine sera qu’avant que Dieu se détermindt a créer le
monde, il ne voyait rien de meilleur dans la vertu que dans le vice, et que ses idées
ne lui montraient pas que la vertu fit plus digne de son amour que le vice. Cela
ne laisse nulle distinction entre le droit naturel et le droit positif; il n’y aura plus
rien d’immuable ou d’indispensable dans la morale; [...] et 'on ne pourra pas étre
assuré que les lois morales ne seront pas un jour abrogées, comme 1’ont été les lois
cérémonielles des Juifs. [...] [Cette extrémité] ouvre la porte au pyrrhonisme le plus
outré ; car elle donne lieu de prétendre que cette proposition, trois et trois font six,
n’est vraie qu’ol et pendant le temps qu’il plait a Dieu; qu’elle est peut-étre fausse
dans quelques parties de 1'univers, et que peut-étre elle le sera parmi les hommes
I’année qui vient; tout ce qui dépend du libre arbitre de Dieu, pouvant avoir été
limité a certains lieux et a certains temps, comme les cérémonies judaiques.’

Le second nomotheéte auquel Leibniz fait référence dans le passage de la
Nova Methodus précédemment cité est le supérieur qui releve du pacte, comme
I’homme, a partir duquel se trouve constitué le droit civil. Que faut-il entendre
par pacte ? A I’évidence, il s agit d’un supérieur artificiel, au contraire de Dieu
qui, lui, est supérieur par nature, mais s’agirait-il alors pour Leibniz de placer
un contractualisme a I’origine du droit civil, alors qu’il rejette ce dernier comme
origine de la société ? Si Leibniz refuse 1’apparition du souverain par un artifice
contractuel, et que le nomothete humain, en revanche, soit le résultat d’un tel
artifice, dés lors le souverain ne pourrait aucunement étre nomothete. Toutefois,
comme nous avons déja eu I’occasion de le mentionner dans d’autres études '°,
la forme du contrat n’est pas compleétement absente de la conception de la
souveraineté non contractuelle. En effet, bien que la souveraineté ne naisse pas
d’un pacte, le rapport qu’entretiennent le souverain et ses sujets est cependant
semblable a celui qu’entretiennent des parties contractantes, dans la mesure ou
les sujets ne doivent obéissance au souverain que tant qu’il est capable de leur
assurer sécurité et félicité. Le rapport est en quelque sorte synallagmatique "
puisque 1’obligation d’obéir pour les sujets comporte, comme «droit person-
nalissime» [personalissima jura]'? que le souverain dispose en retour sur eux,
une obligation du souverain envers les sujets.

® LeBniz, Théodicée, éd. J. Brunschwig, Paris, Garnier-Flammarion, 1969, § 180,
p.- 223 sq.

10" Cf. nos articles «Le meilleur régime selon Leibniz», Philosophiques 31, p. 349-
372 et «lLeibniz, critique du monisme politique de Hobbes», Revue Philosophique de
Louvain 103, p. 564-586.

"' Est synallagmatique le contrat dans lequel ’obligation des parties est réciproque,
contrairement a un contrat unilatéral pour lequel seule I'une des parties est engagée vis-
a-vis de I'autre.

12 Avant Kant et sa définition du droit personnel selon une modalité réelle, Leibniz
caractérise, dans les révisions apportées a la Nova Methodus discendae docendaeque
Jurisprudentiae, comme «personalissimum» le droit qui se distingue a la fois du droit
réel en ce qu’il porte sur une personne et non sur une chose et du droit personnel en ce
que cette personne est considérée comme une quasi-chose et non comme une personne.
Pour plus de détails sur ce point, ¢f. notre article «Droits personnalissimes et droits
personnels selon une modalité réelle: confrontation des pensées juridico-politiques de
Leibniz et de Kant», Akten des X. Internationalen Kant-Kongresses, Berlin, Walter de
Gruyter (a paraitre en 2000).



216 JEREMIE GRIARD

Il en va de méme pour le nomothete. En effet, faire du nomothéte un supé-
rieur désigné par convention revient a ce que soit transférée la volonté des
citoyens dans celle de ce nomothéte dont les lois qu’il prescrira ne tiendront
leur valeur que de la convention a 1’origine du transfert. Par conséquent, la
1égitimité des lois de ce nomothete serait indépendante de leur objet, pour
ne reposer que sur sa personne. C’est 1a un volontarisme dont Leibniz s’est
détaché explicitement, refusant tout formalisme normativiste *. Ainsi, et c’est
sans doute la raison pour laquelle I’expression demeure dans le projet de
réédition de la Nova Methodus, le pacte est a entendre comme ce qui lie le
nomothete, dans son activité législatrice, aux citoyens. Le nomothéte ne sera
nomothete qu’en tant qu’il donne les lois nécessaires a la sécurité et au bonheur
des citoyens. Ainsi releverait-il du pacte, sans pour autant avoir ét€ institué par
convention; il serait «pacto» et non «e pacto», par un pacte, et non a partir
d’un pacte. Le souverain peut donc également étre nomothete.

Néanmoins, il est apparu, d’apres la définition leibnizienne de la souve-
raineté, que celle-ci se réduisait au monopole de contrainte, excluant les
monopoles de juridiction et d’organisation des pouvoirs publics de la théorie
moniste. C’est pourquoi le nomothéte n’est pas nécessairement souverain, qu’il
s’agisse d’un Lycurgue, d’un Solon, ou méme d’un Leibniz que I’abbé de Saint
Pierre érige de la sorte dans une lettre du 3 mars 1715 qu’il lui adresse :

Pourquoy vous, Monsieur, qui malgré vos autres profondes conoissances dans les
sciences spéculatives, avez encore la mémoire si bien ornée des plus beaux endroits
des meilleurs auteurs, et des faits les plus mémorables de |’histoire ; vous qui avez
médité sur cette matiere des votre jeunesse; pourquoy ne voudriez-vous pas en
faisant quelque chose de tout neuf, sur le projet de 1’ Arbitrage Europain, faire un
ouvrage en Alleman et en Frangois, qui fut entierement a vous; le Solon Alleman
peut-il méme s’en dispenser ? 4

Ce qualificatif fait suite a la propre comparaison de Leibniz se voyant
«Solon de la Russie» dans une lettre qu’Y. Belaval date du 25 octobre 1712
et attribue étonnamment a 'attention d’Antoine-Ulrich, duc de Brunswick-
Wolfenbiittel, qui ne fut pourtant jamais électeur ', tandis que le méme texte
figure chez Klopp en tant que lettre adressée a Sophie, mais sans date '°:

13 Cf. la trés pertinente étude de R. Skve, Leibniz et I'Ecole moderne du droit na-
turel, Paris, P. U. F,, 1989, dans laquelle I'auteur présente la critique leibnizienne du
volontarisme de 1’Ecole du droit naturel.

4 Castel de Saint Pierre a Leibniz, 3 mars 1715, in: Correspondance Leibniz-Cas-
tel de Saint Pierre, éd. A. Robinet, Paris, Thésaurus de philosophie du droit, Centre de
philosophie du droit (Paris II - C.N.R.S. - U.R.A. 956), 1995, p. 49 sq.

'3 Y. BELAVAL, Leibniz. Initiation a sa philosophie, Paris, Vrin, 19937, p. 190.

'* Au sujet du destinataire de Leibniz, remarquons que celui-ci attribue a Antoine-Ulrich
le prédicat d’Altesse Sérénissime, et a Sophie celui d’Altesse Electorale, comme en témoi-
gnent deux lettres de 1699 séparées seulement de cinq jours: a Antoine-Ulrich, 23 avril/
3 mai 1699 «Et je suis avec devotion, Monseigneur, de V. A. S. le tres humble et tres soumis
serviteur» (A, I, 17, p4); a Sophie, 28 avril/8 mai 1699: «Je suis avec devotion, Madame, de
vostre Altesse Electorale le tres humble et tres obé&issant serviteur» (ibid., p. 8).



LE BON JURISTE LEIBNIZIEN 217

Votre Altesse Electorale trouvera extraordinaire que je dois étre en quelque fagon
le Solon de la Russie, quoyque de loin: c’est-a-dire le Czar m’a fait dire par le
Comte Golofkin, son Grand Chancelier, que je dois redresser les loix, et projetter
des reglements sur le droit et I’administration de la justice.

La divisibilité de la souveraineté lui permet de reconnaitre des nomothetes
qui ne seraient pas nécessairement souverains, la majesté étant distincte de
la souveraineté stricto sensu, le nomothete extérieur au souverain pouvant en
quelque sorte suppléer celui-ci, a la seule condition que, comme le souverain, il
agisse pour la sécurité et le bonheur des sujets de ce dernier. Le nomothéte ne se
confond donc pas avec le souverain, sauf pour le cas de Dieu, mais nomothete
et souverain ne sont pas dans un strict rapport d’indépendance, car ’effectivité
de I’ceuvre du premier ne repose que sur 1’action efficiente du second.

2. La jurisprudence

Autre source du droit, la jurisprudence est double, I’'une regardant 1’édic-
tion des lois, 1’autre leur application.

Entendue au sens classique de «science du droit» ', comme le rappelle
Leibniz dés la premiere ligne de la deuxieme partie de la Nova Methodus, 1a juris-
prudence est une réflexion sur le droit conduite & partir du droit. Elle est le moyen
par lequel on pallie sa confusion. A ce titre, I’objet de la jurisprudence, science
du droit, est une remise en ordre de celui-ci, remise en ordre pouvant elle-méme
étre considérée comme une source du droit dans la mesure ol la réorganisation
suppose a la fois suppression et addition afin d’actualiser le droit, et aussi hiérar-
chisation. Mais avant de pouvoir parvenir a ses fins, la jurisprudence elle-méme
doit étre réorganisée, comme 1l le préconise, avec sa Nouvelle Méthode pour
apprendre et enseigner la jurisprudence, pour rendre meilleur le jurisconsulte :

Tout ce qui touche a I’érudition du jurisconsulte parfait, peut étre divisé a la maniere
de la théologie en quatre parties: didactique ou positive, contenant les choses qui
existent expressément dans les livres authentiques, et sont de droit certain; histo-
rique, décrivant ’origine, les auteurs, les changements et les abrogation des lois;
exégétique, interprétant les livres authentiques eux-mémes; et enfin, le couron-
nement des autres parties: polémique ou controversielle, définissant les cas non
décidés dans les lois a partir de la raison et de la similitude. "

Didactique, historique, exégétique et polémique, la jurisprudence n’est pas
une source directe, immédiate et positive du droit, en ce qu’elle produit du
droit, non pas ex nihilo, mais seulement a partir d’un droit qui lui préexiste,

7 Leibniz a Sophie [25 octobre 1712], in: LEiBNiz, Correspondenz von Leibniz mit
der Prinzessin Sophie, éd. O. Klopp, Hanovre, 1873, édition anastatique, Hildesheim,
Olms, 1973, II1, p. 373 sq.

'® «Scientia Juris».

9 LeNiz, Nova Methodus discendae docendaeque Jurisprudentiae, A, V1, 1, p.293,
notre traduction.



218 JEREMIE GRIARD

qu’elle s’attache a le connaitre dans son actualité ou dans son évolution, dans

toute son extension ou au-dela. Affaire de spécialistes se penchant donc sur le

droit, la jurisprudence semble s’écarter du souverain. Et pourtant le pont que

Leibniz jette entre la jurisprudence et la théologie nous rameéne & nouveau au

souverain. L’analogie est présente a la fois dans ses causes et dans ses effets.
Dans ses causes:

[...] nous avons transféré, a juste titre, le modele de notre division de la théologie
vers la jurisprudence, parce que la similitude des deux facultés est remarquable.
En effet, I'une et 1’autre sont doubles du point de vue des principes, d’une part
provenant de la raison, d’ou la théologie et la jurisprudence naturelles [...], d’autre
part, de I’Ecriture ou d’un des livres authentiques, contenant les lois positives, dans
le premier cas divines, dans le second humaines. *

Dans ses effets:

[...] il n’est pas étonnant, que la méme chose vienne en usage dans la jurisprudence et
dans la théologie, parce que la théologie est une certaine espéce de jurisprudence, prise
universellement, et traite en effet du droit et des lois admises dans la république ou,
plutdt, dans le royaume de Dieu sur les hommes ; la théologie morale du point de vue
du droit privé, le reste du point de vue du droit public: car [...] les infidéles sont pour
ainsi dire des rebelles, 1’église comme des bons sujets, les personnes ecclésiastiques,
de plus également le magistrat politique, comme des ministres et des magistrats subor-
donnés; I’excommunication est comme un bannissement, la doctrine de 1’Ecriture
sainte et de la parole de Dieu comme celle des lois et de leur interprétation, le canon
des livres saints comme I’authentification des lois, les erreurs fondamentales comme
les délits capitaux, le jugement final et le dernier jour et la satisfaction du Christ, qui y
vaudra, comme le proces judiciaire, son achévement et une résolution pour autrui; la
rémission des péchés comme le droit de grice, la damnation éternelle comme la peine
capitale ou bien, ce qui équivaut a la mort, la prison perpétuelle. En bref presque toute
la théologie dépend en grande partie de la jurisprudence. '

Jurisprudence et théologie sont donc a I'image 'une de [autre. Ici,
Leibniz appuie la comparaison sur une référence a Dieu non pas en tant que
nomothete mais comme souverain puisqu’il y est question du «royaume de
Dieu», de «sujets» et de «magistrats subordonnés». Dans ces conditions, si la
Jjurisprudence est analogue a la théologie, réflexion sur Dieu, ne serait-elle pas
elle-méme une réflexion sur le souverain, ce que nous pourrions appeler par
néologisme une basiléologie? Leibniz divise la jurisprudence de la maniere
dont il divise la théologie, non pas parce que la jurisprudence serait comme une
théologie, mais parce que la théologie est «une certaine espéce de jurisprudence,
prise universellement». Ce ne serait pas la jurisprudence qui serait théologique,
mais la théologie qui serait jurisprudentielle. Aussi, en se fondant sur la «simi-

2 Ibid., p. 294, notre traduction : «Merito [...] partitionis nostrae exemplum a Theo-
logia ad Jurisprudentiam transtulimus, quia mira est utriusque Facultatis similitudo.
Utraque enim duplex principium habet, partim rationem, hinc Theologia Jurisprudentia-
que naturalis [...], partim Scripturam seu librum quendam Authenticum Leges positivas,
illic Divinas, hic Humanas continentem».

* Ibid., p. 294 sq., notre traduction.



LE BON JURISTE LEIBNIZIEN 219

litude des deux facultés», nous pourrions considérer qu’il y a une basiléologie
universelle, la théologie, et une basiléologie particuliére, la jurisprudence. La
premiere s’intéresse a Dieu, a ses rapports avec les hommes, et aux rapports de
ces derniers entre eux du point de vue de Dieu, la seconde au roi, a ses rapports
avec ses sujets, et a leurs rapports entre eux du point de vue du roi.

Ce glissement que nous opérons de la jurisprudence vers une basiléologie
nous semble justifié par la définition que Leibniz donne de la jurisprudence, du
juste et de Iinjuste:: )

La jurisprudence est la science des actions en tant qu’elles sont dites justes ou injustes.
Le juste et I'injuste sont tout ce qui est publiquement [publice] utile ou nuisible 2,

Or, si la jurisprudence est définie a partir du juste, le juste I’est a partir du
public autant que de 1’utile. Mais ce «publice» qu’emploie Leibniz ne prend
sens que relativement au souverain. Il n’y a en effet de public qu’a un niveau
élevé au-dessus de la communauté qui sinon ne reste que simple agrégat, ne
pouvant former un point de référence. C’est pourquoi le souverain, en tant
qu’il est détaché de la communauté au-dessus de laquelle il est, sera ce point de
référence. Néanmoins, I’utilité publique n’est pas 1’utilité du souverain puisque
le souverain, par le caractere personnalissime de ses droits?, est obligé vis-
a-vis de I’ensemble de ses sujets, pour ce qui concerne leur utilité propre, a
savoir leur sécurité et leur félicité. L'utilité du souverain en tant que souverain,
quant a elle, n’est donc en quelque sorte que la recherche de 1'utilité des sujets,
et non pas directement sa propre sécurité ni sa propre félicité qui pourraient
étre réalisées au détriment de celles des sujets. Ce serait ainsi la raison pour
laquelle Leibniz corrigera «utile» par «convient» en vue d’une réédition de la
Nova Methodus. Aussi, nous pourrions nous risquer a un raisonnement sous la
forme du sorite * suivant: la jurisprudence est la science des actions justes ; une
action juste est une action publiquement utile ; une action publiquement utile
est une action qui convient au souverain; la jurisprudence est donc la science
des actions qui conviennent au souverain.

Plus fondamentalement, la jurisprudence supposerait une connaissance de
ce qui conviendrait au souverain, et ainsi ce que nous avons appelé une basi-
léologie, Leibniz notant d’ailleurs que «parler de I’utilité propre, ne releéve pas
de la jurisprudence mais de la politique» *. Cette basiléologie, permettant de

o]

22 Ibid., p. 300 sgq., notre traduction.

* Cf. A. RoBINET, G. W. Leibniz : le meilleur des mondes par la balance de I’ Europe,
Paris, P. U. F, 1994, p. 136: «De mé&me sur le plan des droits politiques, le citoyen peut
considérer que le prince doit jeter un regard sur sa condition [...]. Le lien social ne va
plus du supérieur a I'inférieur, il est réversible [...].»

** Un sorite est un raisonnement dans lequel les propositions s’enchainent de sorte
que l'attribut de chacune devienne le sujet de la suivante jusqu’a la conclusion qui a
pour sujet le sujet de la premiére proposition et pour attribut I’attribut de 1’avant-derniere
proposition.

5 Ibid., p. 301, notre traduction: «de propria [...] utilitate dicere, non Jurispruden-
tiae, sed Politicae est».

[}



220 JEREMIE GRIARD

déterminer, a partir du droit préexistant, ce qui est juste et ce qui ne 1’est pas,
ferait ainsi de la jurisprudence une véritable source du droit, quoique toujours
indirecte, qui, sinon, demeurerait simplement didactique, historique et exégé-
tique. C’est pourquoi la jurisprudence polémique, seule & produire du droit, est
«couronnement des autres parties».

La jurisprudence polémique embrasse la jurisprudence entendue au sens
moderne de solutions suggérées par I’ensemble des décisions juridictionnelles.

La jurisprudence polémique est si infiniment diffuse qu’elle ne peut étre épuisée, car
des cas nouveaux apparaissent chaque jour. Dans ces circonstances, le jurisconsulte
doit s’efforcer d’examiner du moins les régions connues, ¢’est-a-dire de rassembler
et de décider des cas déja examinés [...].%

Il lui est donc nécessaire de disposer de principes de décision. Ceux-ci
sont doubles, «la raison a partir du droit naturel»*’, «la similitude a partir du
droit civil certain» **. Le recours a la rationalité du droit naturel est un principe
subsidiaire pour la production du droit. Lorsque le droit civil est pris en défaut
par des cas nouveaux, «il est évident que dans ces cas, au sujet desquels la loi
ne s’est pas prononceée, il faut juger selon le droit de la nature» *. Prise comme
source de droit, la jurisprudence polémique est donc un retour au droit de la
nature qui, lui, est directement prescripteur.

Ainsi, le nomothéte supplée le souverain, tandis que le jurisconsulte, au
moyen de la jurisprudence, fondée sur une réflexion portant sur le souverain,
impliquant un retour au droit naturel, supplée a son tour le nomothete. Souve-
rain, nomothete, jurisconsulte sont tous trois dans un rapport de complétion.
Il n’y a pas de monopole de juridiction au sens ot un seul dirait le droit, mais
les différentes sources du droit convergent dans une unité téléologique qui est
la raison méme de la société, ce qui convient au souverain, la sécurité et le
bonheur des sujets.

Le droit ici donné est comme extérieur a celui par qui il est recu. En
revanche, s’agissant de la troisitme source du droit, les engagements inter-
nationaux, et de fait le droit des gens, cette extériorité n’est pas & nouveau
rencontrée. Le génitif de I’expression sujer de droit est, pour le droit des gens,
a prendre comme a la fois objectif et subjectif, car celui qui est soumis au droit
des gens est également celui qui produit ce droit.

3. Les traités internationaux

En réglant les relations internationales, les traités sont une derniére source
du droit. S’appliquant aux Etats, ils sont élaborés par les souverains de ces

% Ibid., p. 341, notre traduction.

¥ Ibid., notre traduction : «Ratio ex Jure Naturae».

# [bid., notre traduction : «Similitudo, ex Jure Civili certo».

# Ibid., notre traduction: «patet in iis casibus, de quibus lex se non declaravit, secun-
dum Jus Naturae esse judicandumy».



LE BON JURISTE LEIBNIZIEN 221

derniers et forment le droit des gens. Par rapport au droit des gens, les souve-
rains occupent donc nécessairement une place de nomothete. Les souverains
sont les législateurs internationaux.

Mais puisque aucune contrainte légale ne peut s’appliquer aux souverains,
ce droit pose difficulté quant a son application, mais aussi quant a sa propre
¢laboration. En effet, si est juste ce qui est publiquement utile, le droit des gens
doit regarder des actions utiles non pas a un ou quelques souverains, mais a la
communauté internationale des souverains. La question du caractere public de
I’utilité en droit des gens souléve les mémes problemes que pour le droit au sein
de I’Etat. Dans I’Etat, le souverain, comme nous ’avons vu précédemment,
donne le point de vue a partir duquel juger de I'utilité¢ publique, c’est-a-dire
de I"utilité non pas de I’agrégation des individus, mais de la communauté que
ceux-ci forment. En dehors d’un Etat, il faudrait pouvoir juger & un niveau
supérieur par rapport a la simple agrégation des peuples, pour faire de celle-
ci ce qui prendrait le nom de communauté internationale. Or, «puisque les
Peuples ne sont contenus sur terre par aucun pouvoir supérieur, ils ont pour lois
celles qu’ils se sont eux-mémes données» *°. Des lors, comment parvenir a une
conception réunissant en une unité la multitude des peuples ? Comment placer
sous un droit international des souverains qui n’ont en charge que la sécurité
et la félicité de leurs sujets particuliers ? Parce que le droit des gens fait appel
a une communauté supranationale, Leibniz se référe a la communauté qui a
semblé exister en Europe :

Et je constate qu’il a longtemps semblé convenable, en général (et non point contre la
raison) avant les schismes du siécle dernier, de considérer qu’il existait une certaine
République commune des nations Chrétiennes, a la téte de laquelle auraient ét€ dans
les affaires sacrées le Souverain Pontife, dans les affaires temporelles I'Empereur
des Romains, qui a aussi semblé retenir le droit de I’ancienne Monarchie romaine,
autant qu’il était nécessaire pour le bien commun de la Chrétienté, sans préjudice
pour le droit des Rois, et la liberté des Princes. *!

Puisque cette République chrétienne est dans la continuité de la Rome
antique, «il semble arriver, grice aussi a cette solidarité des nations Chrétiennes
qui avait survécu a la puissance des anciens Romains, que les Lois romaines
soient considérées comme ayant presque la méme valeur que celles du droit
commun des Gens»*. Le role attribué au droit romain n’est pas simplement
conjoncturel, du fait que la Chrétienté se serait élevée sur les ruines de I’Empire
romain. Leibniz lui est favorable en ce que ce droit est le plus proche du droit
naturel, par sa simplicité et I'universalité a laquelle il tend, comprenant «des
regles peu nombreuses et claires, dont la combinaison peut résoudre tous les

* LemNiz, Mantissa Codici juris gentium, D, 1V, 3, p. 310, notre traduction:
«[qJuum [...] Gentes nulla superiore in terris potestate contineantur, sunt illis pro legi-
bus, quas ipsi sibi dixere».

3 LemnNiz, Codex juris gentium diplomaticus, D, 1V, 3, p. 298, notre traduction.

32 Ibid., p. 298 sq., notre traduction.



222 JEREMIE GRIARD

cas»*. Cette valeur du droit romain mesurée a 1’aune du droit de la nature
renvoie donc a un ultime supérieur, Dieu, dont dépend le droit de la nature.
Ainsi, le droit des gens, pour étre applicable a tous, doit son universalité a
celle du droit de la nature. L’élaboration du droit des gens suppose donc une
recherche de conformité, d’adéquation, entre ce droit, volontaire, et le droit
naturel. Intéressons-nous a présent plus spécialement aux rapports entre le droit
des gens et les souverains, et aux conséquences que le concept leibnizien de
souveraineté a pour le premier.

En tant que droit volontaire, le droit des gens ne peut étre élaboré que du
point de vue d’un unique supérieur, Dieu, et donc avoir le droit de la nature
ccmme modele. Cependant, parce qu’il est un droit international public, ce droit
ne saurait €tre concretement élaboré que par les souverains. En effet, le droit
des gens engage les souverains, non plus simplement vis-a-vis de leurs sujets,
comme c’est le cas pour le droit interne, mais vis-a-vis d’autres souverains et
lie les Etats entre eux. Ce droit, parce qu’il est international, déplace, voire
supprime la distinction entre ce qui est interne et ce qui est externe a la commu-
nauté nationale, rendant pour ainsi dire interne ce qui est externe. Or, I’'une des
caractéristiques fondamentales d’un Etat étant son indépendance vis-a-vis de
I’étranger — indépendance comprise par Leibniz comme absence de contrainte,
mais non pas comme absence de commandement, puisque le souverain peut
étre command€ par une majesté, mais ne peut jamais €tre contraint autrement
que par une guerre ™, et le souverain devant étre garant de cette indépendance
— le fait de rendre interne ce qui est externe implique dans une certaine mesure
également de rendre externe ce qui €tait interne. L'engagement pris dans un
traité international n’étant pas uniquement le fait d’un souverain particulier,
mais le résultat de négociations conduites entre plusieurs souverains, d’autres,
étrangers a ce souverain, prennent donc part a 1’édiction de la norme qui s’ap-
plique a ce souverain. Qu’est-ce qui, par conséquent, justifie le respect dii a ces
trait€s, qui risquent d’apparaitre comme une remise en question de la souve-
raineté, puisque des décisions relevant de I'interne étaient en partie prises a
I’externe, comme par exemple, dans le Saint-Empire, le principe «cujus regio,
ejus religio» [«a qui la région, de lui la religion»], posant la liberté religieuse

33 Leibniz a Arnauld, sans date, in: LemBNiz, Die Philosophischen Schriften, éd. C. 1.
Gerhardt, Berlin, Weidmannsche, 1875-1890, I, p. 73, notre traduction : «regulas paucas
et claras, quarum combinatione omnes casus solvi possunt».

3 Cf. LeNiz, Entretien de Philaréte et d’Eugéne touchant la souveraineté, A, 1V,
2, p. 334: «La majesté et la souveraineté sont des choses toutes différentes. La majesté,
lorsqu’on la prend non pas seulement pour une qualité d’honneur, mais pour une faculté
de droit, est la supréme jurisdiction, ¢’est-a-dire le droit de commander qui emporte dans
ceux qui y sont sousmis, I’obligation d’obéir. Mais si celuy qui a ce droit supréme de
commander, n’a pas le droit absolu de contraindre immédiatement et d’exécuter libre-
ment ses ordres, c’est-a-dire le droit ordinaire d’entretenir des forces ou des garnisons
dans les Estats de ceux qui le reconnoissent, et qu’ainsi il ne leur oste pas le droit de
paix, de guerre et d’alliances, ils retiennent jus propriae potestatis, la liberté publique,
et la souveraineté méme.»



LE BON JURISTE LEIBNIZIEN 223

dans I’Empire, qui avait ét€ ratifié lors des deux traités de Westphalie de 1648,
celui d’Osnabriick entre I’empereur, la Suéde et les puissances occidentales, et
celui de Miinster entre I’empereur et la France ? Leibniz répond a cette question
de maniere négative, en donnant les raisons de ne pas respecter les traités:

[...] nous critiquons justement le non-respect des pactes, qu’il soit dii a la frivolité ou
a la cupidité : parfois cependant, méme les gens de bien doivent s’en éloigner quand
la bonne foi d’autrui devient de droit suspecte, et que la garantie pour un dommage
éventuel n’est pas assurée .

Si la remise en question de la bonne foi d’une des parties du traité est une
raison pour dénoncer celui-ci, le respect dii au traité serait une question de
droiture et d’honneur. Ne pouvant étre contrainte, I’exécution elle-méme du
traité par une des parties ne peut €tre obtenue que par la considération de son
honneur. Le souverain est donc engagé vis-a-vis d’un traité, et du droit des gens
dans la composition duquel rentre celui-ci, d’une maniere comparable a celle qui
engage le vassal envers son suzerain, un prince souverain de I’Empire envers
I’empereur, un rapport de majesté. Or, la souveraineté n’étant pas remise en ques-
tion par la majesté, le droit des gens ne remet donc pas en question la prérogative
du souverain. Lors de la conclusion d’un traité, il n’est pas question d un transfert
de la souveraineté entendue comme droit de contraindre, ce qui reviendrait a
reconnaitre ce droit a des étrangers, a moins que leur soit octroyé un

droit de maistriser les souverains chez eux par des garnisons ou trouppes subsistantes,
ce qui seroit les depouiller veritablement de la souveraineté et les rendre sujets [...]*.

Un souverain peut-il cependant se livrer a un tel transfert, et donc aban-
donner volontairement la souveraineté? Les raisons qui conduiraient un tel
souverain a un tel transfert de souveraineté seraient déja les raisons d’une
perte de sa souveraineté. En effet, le souverain qui serait dans 1’obligation de
faire appel 2 des troupes étrangéres dans ses Etats aurait déja, de fait, perdu
sa souveraineté puisqu’il ne pourrait plus exercer seul le pouvoir coercitif.
L’appel a des troupes €trangeres ne serait que la conséquence de cette perte
préalable de souveraineté, qu’il viendrait d’une certaine maniere entériner. Il
y aurait donc une inali€énabilité contractuelle de la souveraineté, celle-ci ne
pouvant étre cédée a un autre par convention. Avant méme toute cession, le
souverain cédant ne serait déja plus souverain, tandis que le cessionnaire, avant
méme de bénéficier de la cession, pourrait déja étre le nouveau souverain. La
souveraineté de 1'un ne dure que tant que celui-ci veut et est en mesure de
I’exercer. Des que la volonté ou la capacité cesse, il n’est plus souverain. Plutot

% Lemniz, Codex juris gentium diplomaticus, D, 1V, 3, p. 287, notre traduction:
«merito reprehendimus, quum scilicet levitate vel cupiditate a pactis receditur: interdum
tamen et bonis variandum est, quum aliena fides jure suspecta fit, neque cautio damni
infecti praestatur».

*® Lemniz, Entretien de Philaréte et d’Eugéne touchant la souveraineté, A, 1V, 2,
p.314.



224 JEREMIE GRIARD

que de considérer que la souveraineté serait transmise de 1'un a ’autre, il serait
plus juste de considérer que 1'un I’abandonne, tandis que I’autre la releve.

La souveraineté n’étant pas aliénable par contrat, ce n’est qu’a son exercice
qu’un souverain peut renoncer. Mais lorsque les souverains, entendus au sens
absolu de potentats, c’est-a-dire pouvant prendre pleinement part au droit des
gens, en se faisant considérer a 1’étranger par armes et traités, exercent leur
souveraineté externe au moyen de la conclusion de ces traités, aucun d’eux ne
renonce a sa propre souveraineté. La contractualisation internationale revient
plus a un exercice commun des différentes souverainetés particuliéres. Les
traités auraient donc comme unique objet un exercice commun de la souve-
raineté, faisant de la diversité des souverainetés particuliéres une seule, une
souveraineté quasi-universelle. Un traité ne pouvant représenter un abandon de
la souveraineté de 1'un aux autres, chacune des parties au traité conservant sa
propre souveraineté et cherchant a accorder la sienne avec celle des autres, le
traité qui résulte de cet accord est une harmonie de ces souverainetés particu-
licres. Le fait pour les souverains de traiter ensemble leur permet de s’élever,
ensemble, a une souveraineté plus universelle, qui, en tant que telle, ne peut
étre une souveraineté particuliére qui prendrait le pas sur les autres. C’est pour-
quoi Leibniz fustige les traités obtenus par 1’arrogance d’une des parties, ou
dans lesquels une autre semble renoncer a sa propre volonté, ceux-ci n’étant
pour ainsi dire que des coups de force et ne permettant qu’a une souveraineté
particuliere d’absorber, voire de phagocyter les autres.

Les traités internationaux sont une source de droit interne, celui-ci devant
s’y conformer, mais résultent eux-mémes de 1’exercice de la souveraineté dans
le cadre extérieur du droit des gens qui, aboutissant a la constitution d’une
souveraineté quasi-universelle, harmonie des souverainetés particulieres
s’exprimant dans les négociations, ne remet en question aucune des souverai-
netés particulieres, celles-ci ne pouvant pas €tre contraintes. D une certaine
facon, les souverainetés particulieres s’allient pour former une souveraineté
quasi-universelle, c¢’est-a-dire une autorité les dépassant mais a laquelle elles
prennent part, et qui, dénuée de toute force d’exécution directe, n’est pas une
souveraineté pour les souverains. Sous le rapport de 1’obéissance, le souverain
est li€ au traité par la majesté que constitue I’exercice commun de leur souve-
raineté ; sous le rapport de son exécution, le traité est comme une souveraineté
quasi-universelle, dont le pouvoir de contraindre est celui de chacun.

La souplesse du concept leibnizien de souveraineté justifie la compatibilité
des différentes sources du droit. Cette diversité est la conséquence de la multi-
plicité des autorités a I’ceuvre. Mais de méme que, dans le cas du souverain,
plusieurs peuvent prendre part a la souveraineté lato sensu, la rendant a la
fois plus sage et plus puissante, dans un but unique, celui d’assurer sécurité
et bonheur aux sujets, de méme, dans le cas du droit, les différentes sources
se completent mutuellement, sans pour autant que ['une fasse disparaitre les
autres. L'harmonie étant faite d’une diversité ordonnée, I"harmonie juridique



LE BON JURISTE LEIBNIZIEN 225

est une composition des différentes sources du droit, néanmoins ordonnées les
unes par rapport aux autres, d’ou la nécessité d’une remise en ordre du droit
une fois celui-ci devenu confus, de maniere a ce que le droit volontaire soit
conforme au droit naturel qui, produit par la nature de Dieu, est universel et
immuable, modeéle de tout droit, comme la souveraineté universelle de Dieu est
le modele de toute souveraineté particuliere.

A notre époque, les différentes organisations internationales & vocation
normative, qui obligent les Etats 4 adapter en conséquence leurs législations,
jouent un rdle de plus en plus important. De méme, pour citer I’exemple des
pays membres de I'Union européenne, le droit dit communautaire, dont le statut
est encore sujet a débat - a2 mi-chemin entre le droit interne et le droit interna-
tional, tout comme la notion de citoyenneté européenne qui s’ajoute a celle
des ressortissants des Etats membres et ce en ’absence de tout Etat européen
- connait un développement sans précédent. Dans ces conditions, dans le cadre
de cette internationalisation du droit, ne reconnaitre comme source de droit
que le souverain, ses représentants ou délégués, semble inopérant et pour le
moins ne plus rendre compte de I’évolution que nous connaissons. En effet, la
juridicisation, voire la judiciarisation de la communauté internationale, c’est-a-
dire la recherche a la fois du droit et de la justice a une échelle internationale,
ne peut plus s’accommoder simplement des outils conceptuels qui ont prévalu
pour la naissance de 1’Etat de droit. Si souveraineté et pouvoir législatif étaient
indissociables afin de se prémunir contre ’arbitraire a la fois de I'étranger,
mais aussi, au sein d’un Etat, contre une fraction de la communauté qui se
serait arrogé le droit de faire les lois uniquement dans son intérét particulier,
cette situation est désormais dépassée. De la défense d’un intérét collectif local,
collectif car étant celui de I’ensemble des citoyens, local car étant uniquement
limité aux citoyens d’un Etat en particulier, nous sommes passés a la recherche
d’un intérét plus universel qui ne peut plus étre défendu au niveau de I’Etat
ou entre quelques Etats, mais au-dela des Etats. Pour illustrer ce propos, nous
pourrions tenter une comparaison entre les individus dans la communauté
étatique et les Etats dans la communauté internationale. Ainsi, de méme que les
individus se soumettent 4 un pouvoir supréme qui les dépasse dans 1’Etat mais
auquel ils participent, de méme les Etats devraient se soumettre & une autre
forme de pouvoir qui les dépasserait également dans le cadre cette fois-ci de
la communauté internationale, tout en y participant. Bien loin de diminuer leur
souveraineté, pas plus que la souveraineté de I’Etat ne diminue le pouvoir de ses
citoyens, les Etats qui exercent leur souveraineté collectivement élévent ainsi
leur souveraineté en cette souveraineté quasi-universelle que nous évoquions
précédemment. Toutefois, de méme que les individus renoncent a leur indé-
pendance afin de vivre dans 1’Etat, les Etats devraient 2 leur tour renoncer 2
leur indépendance totale afin de participer a cette communauté internationale
réglée par le droit. Cette renonciation n’est cependant pas une renonciation a
la souveraineté, comme le suggere Leibniz, car celle-ci n’est pas 'indépen-
dance en matiere de commandement mais en matiére de contrainte. Se lier par



226 JEREMIE GRIARD

engagement pour un plus grand bien n’est pas s’assujettir, mais au contraire
réaliser le droit. Et ainsi, pas plus que ne serait nécessaire |’hypothese d’un
contrat social pour donner toute leur force aux obligations des sujets entre eux
et envers le souverain, i1l ne serait pas nécessaire que les Etats traitent entre
eux pour que chacun soit obligé a I’égard de tous. Reconsidérer I'importance
théorique octroyée au contrat social serait ainsi le premier pas conduisant de
relations conventionnelles a des relations juridiques entre les Etats.



	Le bon juriste leibnizien et l'harmonie des sources du droit

