Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 55 (2005)

Heft: 3

Artikel: Pour une éthique protestante libérale dans un monde changeant et
pluriel

Autor: Burg, Wibren van der

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381704

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381704
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 137 (2005), P. 193-209

POUR UNE ETHIQUE PROTESTANTE LIBERALE
DANS UN MONDE CHANGEANT ET PLURIEL’

WIBREN VAN DER BURG

Résume

L’article, écrit par un philosophe, s’attache a définir un projet d’éthique
protestante dans le contexte des sociétés d’Europe occidentale, qualifiées par
quatre traits : leur caractére sécularisé et pluraliste, leur tendance a l'indivi-
dualisation et le fait d’étre dans un processus de changement continu. Pour
aboutir a une articulation nuancée de ['éthique et de la religion, ’auteur
s’inspire de la tradition du protestantisme libéral hollandais, qu’il trouve dans
I’Eglise des Remonstrants, fondée en 1619 par les disciples d’Arminius, exclu
de I’Eglise réformée au Synode de Dordrecht. L'auteur adopte une position
résolument pragmatique qui lui permet d’affronter les enjeux éthiques des
sociétés modernes de maniére ouverte.

1. Introduction

Si la question «comment dois-je vivre 7» est intemporelle, les réponses
morales particulieres qui y sont données varient considérablement. Elles
varient en fonction des époques, des contextes et des biographies personnelles.
Bien qu’universelle, et que certains éléments de réponse le soient également
— par exemple «tu ne tueras point» — la réponse complete a cette question est
inséparable du contexte et de la personne.

Comprise dans son sens large comme embrassant tout a la fois les concep-
tions éthiques ou morales d’une personne ainsi que les actions qui y sont asso-
ciées, I’éthique est toujours une réponse a des défis et des problemes concrets
auxquels on est confronté '. De sorte que I’éthique d’une petite société agricole
ne peut pas €tre identique a celle que requiert une société postindustrielle
mondialisée. Pour savoir ce que devrait étre une éthique de notre temps, il nous
faut analyser les caractéristiques et les problemes majeurs de nos sociétés.

" Cetarticle a été présenté au colloque Reshaping Protestantism in a Global Context i
Kampen, le 3 septembre 2004. Une version abrégée sera publiée dans un volume portant
le méme titre, a paraitre chez Eerdmans en 2005.

' Jutiliserai les termes «éthique» et «morale» comme équivalents tout au long de
ce texte.



194 WIBREN VAN DER BURG

Dans cet article, je vais me concentrer sur certains traits spécifiques aux
sociétés d’Europe occidentale, et plus particulierement aux Pays-Bas. Ces sociétés
sont séculieres, pluralistes, individualistes et en changement. Bien d’autres quali-
fications devraient étre retenues dans une analyse complete — par exemple le
fait qu’elles sont complexes, mondialisées, informatisées, postindustrielles. Mais
pour le propos de ce texte, les quatre traits retenus suffiront. La question est celle
de leurs implications sur notre maniere de pratiquer I’éthique.

En premier lieu donc, ces sociét€s sont séculicres et pluralistes. La moralité
n’est pas enchassée dans une tradition religieuse commune; il y a une pluralité
de traditions religieuses et non religieuses. Dans une société pluraliste de cette
sorte — du moins si les membres de groupes distincts se cotoient régulierement
—en appeler directement a des fondements religieux clot souvent la discussion
des lors que ceux-ci ne sont pas partagés.

Aussi est-il inhérent a ces sociétés d’éviter autant que possible de tels gestes,
non qu’il s’agisse d’une exclusion de principe (comme pourraient le soutenir
des Rawlsiens) mais bien plutdt d’une tentative pragmatique de combler les
différences dans la communication quotidienne. Il en résulte ’effort de recon-
struire 1’éthique en faisant, dans toute la mesure du possible, I’économie de la
référence 2 des idées religieuses controversées.

En second lieu, ces sociétés sont individualisantes®. En tout cas, leur
idéologie énonce que les litiges moraux doivent étre résolus par des personnes
libres et jouissant de leur pleine autonomie. Ce point ne doit pas €tre exagére.
En réalité, bien sfir, les personnes sont trés conformistes et partagent leur vision
morale avec les membres de leur groupe de pairs. Et malgré les affirmations
des postmodernistes, nous n’avons pas une moralité fragmentée ou ébranlée:
la plupart des idées morales font largement consensus. Ce processus d’indi-
vidualisation n’en a pas moins des conséquences cruciales sur la question de
savoir comment faire de 1’éthique. La moralité ne peut pas étre proclamée
par des autorités morales ou étre basée sur la tradition. Notre attente est que
chacun-e soit autonome et développe ses propres vues éthiques — méme dans
I’interaction avec les parents, les traditions et les groupes de pairs.

Troisiemement, ces sociétés sont dans un processus de changement continu”.
La technologie moderne, la mondialisation, I’informatisation nous mettent
en présence de nouveaux défis moraux. Sur bien des plans, notre éthique doit
changer afin de répondre a ces défis, de la méme maniere que les visions morales
des générations qui nous ont précédés ont été soumises a des transformations

* Pour des études empiriques portant & la fois sur la tendance a I’individualisation et
le large consensus sur les questions les plus importantes dans les sociétés occidentales,
cf. les publications réalisées a partir du European Value Survey: par exemple P. ESTER,
L. Hacman & R. DE Moor (€ds), The Individualizing Society : Value Change in Europe
and North America, Tilburg, Tilburg University Press, 1993.

¥ Cf. R. J. ELrorD, The Ethics of Uncertainty. A New Christian Approach to Moral
Decision-Making, Oxford, One World, 2000, et mon «Dynamic Ethics», Journal of Va-
lue Inquiry 37 (2003) 1, p. 13-34.



POUR UNE ETHIQUE PROTESTANTE LIBERALE 195

majeures — songeons ici seulement a I’éthique sexuelle. Cela signifie que 1’ éthique
est en train de devenir un processus d’apprentissage tout au long de 1’existence
plutdt qu’un ensemble de préceptes intemporels acquis aux alentours de dix-huit
ans. L’éthique elle-méme doit se dynamiser et s ouvrir au changement.

Cette rapide analyse débouche sur quelques exigences pratiques relatives a
la maniere de pratiquer 1’éthique au XXI¢ si€cle. Autant que faire se peut, nous
devons éviter d’en appeler a des considérations religieuses controversées ou
du moins les renvoyer a une étape ultérieure de 1’argumentation morale. Cela
signifie que, pour les décisions ordinaires, notre conception éthique devient tout
a fait laique — mé€me pour les chrétiens engagés. L’individualisation exige que
chaque citoyen développe sa propre éthique de maniére autonome, ce qui ne
signifie pas de maniere solipsiste.Les exigences requises de chacun en termes
de compétence morale sont élevées. De surcroit, cette éthique doit étre dyna-
mique, ouverte au changement et aux besoins du contexte. Cela renforce les
exigences procédant de 1'individualisation. Non seulement I'individu doit étre
moralement compétent, mais il doit encore €tre ouvert et a méme de répondre
a des changements moraux au cours de son existence et par 1a étre en outre
capable de poser un jugement critique sur ses propres conceptions morales a la
lumiere du changement des circonstances.

Qu’on me permette juste cette précision: je suis philosophe et, tout autant,
chrétien, mais je ne suis pas un théologien. Dans cet article, je m’efforce
d’éviter le recours a des notions et des études religieuses et théologiques.
J'espére montrer a travers une analyse philosophique que nous avons besoin
d’une approche du type de celle que nous trouvons dans la tradition protes-
tante-libérale. Mais je ne tenterai pas de I’articuler a une démarche religieuse
ou théologique — je laisse cela aux théologiens.

2. Ethique et religion

Le défi d’élaborer une éthique pour le XXI¢ siecle concerne chacun, indé-
pendamment de sa tradition religieuse. Je veux me concentrer ici sur le réle que
la religion peut jouer et, plus spécialement, sur la contribution que la tradition
protestante-libérale peut apporter a cette discussion. Cela peut sembler paradoxal
puisque je viens d’affirmer que 1’éthique d’une société sécularisée doit autant que
possible éviter de prendre appui sur des bases religieuses controversées.

Aussi est-1l important de préciser que cet effort d’exclure les arguments
religieux du débat éthique (y compris le débat politique) ne vise pas a une
exclusion de principe, au contraire de ce qu’ont suggéré J. Rawls et N. Daniels
avec leur idée d’un équilibre politique réfléchi®. Je crois impossible une telle

* Cf. J. Rawis, Libéralisme politique (1993), trad. par C. Audard, Paris, P. U. E,,
1995, et «The Idea of Public Reason Revisited», in: J. RawLs, Collected Papers, Cam-
bridge, Mass., Harvard University Press, 1999, p. 573-615; N. DanieLs, Justice and
Justification. Reflective Equilibrium in Theory and Practice, Cambridge, Cambridge
University Press, 1996, p. 144-175.



196 WIBREN VAN DER BURG

exclusion — morale et religion sont trop étroitement li€es, peut-&tre pas pour
tout un chacun, mais certainement pour de nombreux chrétiens’. Reste que
nous sommes en présence d’'un probleme difficile: les personnes croyantes
dans un monde sécularisé sont confrontées a deux tendances contradictoires
dans leurs conceptions mémes. D’un c6té, en tant que croyants, ils pensent que
leur religion est d’une certaine maniere liée a leur éthique . D un autre c6té, en
tant que citoyens de la société, il peut se produire qu’ils aient des controverses
éthiques avec leurs concitoyens sécularisés, ce qu’ils ne peuvent faire qu’a la
condition de chercher un socle commun. S’ils en appellent systématiquement
a leur religion pour rendre compte de leur vision morale propre, le dialogue
est difficile’. C’est pourquoi ils s’efforceront de renvoyer a plus tard un tel
mouvement et de rendre compte et de justifier leurs positions morales en
termes laiques. Peut-étre, chemin faisant, trouveront-ils avec leur partenaire
un consensus par recoupement sur certains principes intermédiaires ou sur
quelques idéaux partagé€s ou encore sur des cas paradigmatiques. En d’autres
termes, ils relégueront la religion a la marge de leur vues morales, mais unique-
ment lorsque et pour autant que cela est requis par I’exigence de justifier leurs
vues devant d’autres. Ce n’est pas une exclusion de principe, mais une margi-
nalisation pragmatique que leur impose la demande de communication dans un
monde pluraliste et sécularisé®.

Bien que cette tendance a marginaliser la religion procéde d’une attitude
pratique, pragmatique, cela se répercute nécessairement sur la maniére dont
les membres d’une société sécularisée congoivent les rapports entre morale et
religion. En s habituant a user d’un argumentaire laique dans 1’espace public,
ils vont internaliser cette attitude. De la méme maniere, lorsqu’ils réfléchissent
a des questions éthiques, ils internalisent également cette éthique sécularisée
et du coup marginalisent leur religion dans ce processus. Les appels aux idées
laiques de tolérance et des droits de I’homme viennent ainsi prendre la place du
renvoi a des convictions religieuses. Le résultat est que, a I’exception peut-étre
de quelques fondamentalistes, les croyants tendent également & avoir un penser
¢éthique laicisé.

C’est un défi que le protestantisme, et tout particulierement le protestan-
tisme libéral doit affronter. Le protestantisme est caractérisé par une tendance

> Pour une critique de 1’équlibre politique réfléchi, voir mon «Dynamic Ethics», p.29-
31. Pour une critique de I’autonomie forte de 1’éthique par rapport a la religion en général,
voir J. KoLg, Moral Autonomy and Christian Faith. A Discussion with William K. Fran-
kena (these de doctorat soutenue a I’Université de Kampen), Delft, Eburon, 2002.

¢ C’est délibérément que j’utilise cette formule vague, afin d’inclure autant de tra-
ditions religieuses que possible.

" Cf. J. KoLg, Moral Autonomy, p. 246. L'idée de Kole d’un contextualisme con-
versationnel suggere que c’est du partenaire a la discussion que dépend si et dans quelle
mesure on pourra fonder la justification de ses positions morales sur la religion.

* Observez que ce mécanisme ne vaut que pour les sociétés pluralistes et séculari-
sées. La situation differe peut-étre aux Etats-Unis dans la mesure oii, dans ce pays, le
pluralisme est combiné avec une dominance de la religion chrétienne.



POUR UNE ETHIQUE PROTESTANTE LIBERALE 197

individualiste et doit donc étre & méme de répondre adéquatement a I'individua-
lisation et au pluralisme. Cependant, il doit également étre capable de prendre en
compte la sécularisation inhérente, au moins en partie, a nos vues éthiques.

3. Le protestantisme libéral aux Pays-Bas

Mon point de départ consiste dans la tradition du protestantisme libéral
hollandais, plus précisément celle des Remonstrants. L'Eglise des Remons-
trants, fondée en 1619 par les disciples d’ Arminius, exclus de I’Eglise réformée
des Pays-Bas au cours du Synode de Dordrecht, est une petite Eglise qui a
développé au cours des siécles un caractere libéral trés affirmé.

Un trait central de la tradition des Remonstrants est son accent sur 1’indi-
vidualité, la liberté personnelle et la responsabilité. Cela se refléte par exemple
dans la coutume qui veut que les nouveaux membres peuvent écrire leur
propre profession de foi®. Cela implique la reconnaissance qu’il peut y avoir
diverses formulations légitimes des croyances religieuses. De telles formulations
ne peuvent jamais étre plus que des tentatives imparfaites et provisoires (Cf.
ICo 13,12). Les croyances religieuses doivent donc étre ouvertes a I’épreuve
critique, notamment a celles de la science moderne, de la discussion critique
et de la culture contemporaine. Les Remonstrants sont trés engagés dans le
mouvement cecuménique, notamment parce que le dialogue et la pratique
cecuméniques sont vus comme enrichissants (méme si elles sont également
frustrantes). Les Remonstrants s’identifient a la tradition chrétienne, bien que
pas exclusivement ; ils sont ouverts a des sagesses ancrées dans des traditions
étrangeres au christianisme et s’efforcent également d’entretenir avec elles
un dialogue ouvert. Leur ouverture cecuménique se reflete dans le fait qu’ils
invitent a la sainte céne tous ceux qui désirent sincérement y prendre part,
qu’il appartienne a I’Eglise des Remonstrants, 4 une autre Eglise ou encore 2
aucune.

Les Remonstrants ont toujours été trés attentifs a la société et a la culture.
Ils s’efforcent de lier spiritualité religieuse et action pratique. Méme si le terme
de juste pratique ne leur convient pas (puisqu’il y a diverses manicres l€gitimes
de mettre la religion en pratique), on y trouve un fort accent vers une pratique
éthique et spirituelle. De sorte que nombreux sont les Remonstrants a étre tres
actifs dans la société et dans les mouvements sociaux de réforme. Aussi bien
dans la société que dans I’Eglise, ils sont des défenseurs de I'égalité, de la
liberté et de la tolérance ainsi que d’une culture démocratique et des droits de
I’homme. Cela se marque notamment dans 1’acceptation relativement précoce

¢ 11 n’y aucune confession orthodoxe a laquelle les individus doivent souscrire ; ils
doivent seulement signer la déclaration de principe dans laquelle la liberté et la tolérance
occupent une place centrale : «La Fraternité des Remonstrants est une communauté fon-
dée sur I’évangile de Jésus-Christ; fidele a ses principes de liberté et de tolérance, elle
s’efforce d’honorer et de servir Dieu.»



198 WIBREN VAN DER BURG

(1915) des femmes au rang de ministres et dans la décision en 1986 d’autoriser
la bénédiction des couples homosexuels et lesbiens. Elle fut la premiére Eglise
en Europe a le faire.

Quelles conséquences pour 1'éthique ? Par bien des aspects, cette tradition
protestante libérale offre des points de départ intéressants pour réfléchir a la
relation entre religion et éthique dans notre société. Son individualisme, son
ouverture au pluralisme et a la diversité des personnes et des contextes sont
en accord avec la société contemporaine. Son ouverture a la critique et son
attention aux changements culturels et sociaux satisfont bien la nécessité
d’une éthique dynamique. Son opposition au fondamentalisme religieux et son
ouverture au dialogue et a I’enrichissement mutuel indiquent une voie possible
pour intégrer le pluralisme et le fait séculier dans une perspective religieuse.
Enfin, en mettant [’accent sur la pratique éthique et religieuse plutot que sur
I’orthodoxie des dogmes, elle suggere une voie qui, a mes yeux, convient bien
al’expérience religieuse des hommes et des femmes de notre temps. C’est prin-
cipalement ce theéme que je souhaite examiner dans les prochaines sections.

4. Deux modéles de religion et d’éthique "°

Les phénomenes de changement peuvent étre décrits de deux manieres qui
ne sont pas toujours compatibles entre elles. Un exemple bien connu est celui
de I’€électron que nous pouvons considérer comme une particule ou comme une
onde, mais pas simultanément. Le premier nous fournit des intuitions que le
second ne permet pas de voir et réciproquement.

Cette idée s’applique également aux phénomeénes de I’éthique et de la loi.
Nous pouvons voir dans 1’éthique un ensemble de propositions relatives aux
normes et aux valeurs de la bonne vie et de ’action juste — bref, comme un
cede éthique. A titre d’exemples, on peut citer les dix commandements et les
deux principes de justice de John Rawls. Nous pouvons aussi voir ’éthique
comme la vie bonne et ’action juste en elles-mémes — comme «la morale
vivante». Dans ce cas, nous visons 2 la fois les pratiques quotidiennes dans
lesquelles nous nous efforcons d’agir de maniére moralement juste et les prati-
ques réflexives dans lesquelles nous interrogeons ce qu’est une action morale
et une vie bonne.

Le premier modele, statique, peut €tre appelé un modele produit ou
doctrinal, car I’éthique y est concue comme une totalité cohérente de normes et
de valeurs formulées en propositions — une doctrine. Cet ensemble est produit
par nos esprits, nos traditions. Le second modele, dynamique, peut étre appelé

!9 Les deux sections suivantes recourent en partie 2 mon «Leer en leven. Een vrij-
zinnige visie», in: T. BoEr (éd.), Schepper naast God ? Theologie, bio-ethiek en plura-
lisme. Essays aangeboden aan Egbert Schroten, Assen, Van Gorcum, 2004, p. 120-133.
J’ai élaboré I'idée des deux modéeles dans «Two Models of Law and Morality», Associa-
tions 3 (1999), p. 61-82.



POUR UNE ETHIQUE PROTESTANTE LIBERALE 199

un modele pratique ou processuel parce que son objet est constitué par nos
pratiques quotidiennes et leur dimension éthique implicite. Cette pratique
est un processus continu d’action et de pensée. Les deux modeles visent des
aspects particuliers de I’éthique ; tous deux sont requis de comprendre 1’éthique
de maniere adéquate. Bien siir, ils ne divergent pas en tout et renvoient I’un a
I"autre. Nous ne pouvons comprendre 1’éthique telle que nous la vivons qu’a la
lumiere de nos tentatives de la formuler; et, réciproquement, nous ne compre-
nons notre expression morale qu’a la lumiére de nos efforts pour la réaliser.

Une distinction analogue peut étre faite au sujet de la religion. Elle est ici
mieux connue sous celle de la doctrine et de la vie. Nous pouvons voir dans
la religion un grand récit, une théorie cohérente du monde (une ontologie), du
futur (une eschatologie) ou de la maniére dont nous devons vivre et agir (une
éthique). Ce faisant, nous mettons I’accent sur la doctrine. Les conflits théolo-
giques et ecclésiastiques portent souvent sur la doctrine juste, par exemple sur
la nature de Dieu, la prédestination, le sens de la Sainte Céne. La doctrine est
habituellement liée a la Bible et a des confessions et credo particuliers.

Nous pouvons encore voir la religion comme un ensemble de pratiques et
comme une dimension de la vie quotidienne. Nous parlons ainsi d’activités
religieuses identifiables comme la liturgie, la pastorale, le travail social ainsi
que de la maniere dont les croyants exercent leur foi au quotidien.

Tout comme en €thique, les deux modeles ne se suffisent pas a eux-mémes.
Si la doctrine n’est nullement pratiquée, elle est parole creuse. La transmission
d’une pratique religieuse a la génération suivante exige, au moins partiellement,
que ce qui inspire ses fideles soit exprimé. La plupart des théories religieuses
et théologiques s attachent a rendre justice a I'une et I’autre approches. Dans la
mesure ol elles sont partiellement incompatibles, cependant, I’accent porte sur
I’une des deux. Ce qui veut dire que ces deux modeles ne sont pas présents dans
la méme mesure dans les pratiques religieuses des groupes et des individus. Par
exemple, les traditions orthodoxes orientales mettent 1’accent dans les services
religieux sur les pratiques liturgiques et rituelles alors que, a I'inverse, dans
les traditions protestantes, c’est le sermon en tant que réflexion sur la Bible
et la doctrine qui constitue le moment central. Dans la tradition calviniste, la
croyance juste est souvent décisive alors que chez les Mennonites 1’accent est
mis sur la vie droite.

Aux Pays-Bas, pays ou les catholiques-romains subissent une forte
influence du calvinisme, la religion a généralement été vue d’abord en termes
de doctrine. Mon sentiment, cependant, est que dans la pratique religieuse
réelle de beaucoup de mes compatriotes — et certainement pas uniquement
chez ceux qui appartiennent a des Eglises libérales — la doctrine a perdu en
importance. La pratique est plus mise en avant, a la fois dans le sens des prati-
ques liturgiques — rites, expériences mystiques — et dans celui de la conduite
d’une vie bonne. Les études empiriques montrent que nombreux sont ceux qui
croient en quelque chose comme une puissance supérieure ou une force plus
profonde cependant que leurs idées religieuses restent vagues. Cette force ou



200 WIBREN VAN DER BURG

puissance peut étre référée a Dieu, mais les idées classiques comme la Trinité
ou la Grace tiennent peu de place dans leurs vues religieuses. Les indifferent
radicalement les controverses entre théologiens et Eglises sur des questions
comme le sens de la sainte céne et qui peut y étre accueilli. Ce qu’ils mettent en
avant, c’est I’expérience religieuse — dans le service ecclésial mais également
dans la méditation ou dans les retraites spirituelles — et I'exigence d’une vie
moralement bonne.

5. Déductivisme ou pragmatisme

Une deuxiéme distinction idéal-typique que je souhaite introduire concerne
les modeles doctrinaux. Comment articuler une doctrine religieuse et comment
justifier des croyances religieuses? Selon les approches déductives, ces
doctrines et ces croyances sont fondées sur un texte religieux faisant autorité
{par exemple la Bible), sur des concepts et des dogmes fondamentaux et €ven-
tuellement sur un certain nombre de credo et de confessions faisant autorité .
Ces textes de référence et ces dogmes constituent le fondement d’une doctrine
religieuse compréhensive et des articles de foi. De maniere analogue, c’est
selon un processus déductif partant de quelques principes ou valeurs généraux
qu’est construite une doctrine éthique. Dans la plupart des éthiques religieuses,
la doctrine éthique constitue une partie de la doctrine religieuse et est dérivée
directement ou indirectement des mémes textes, dogmes et préceptes qui
fondent les autres parties de la doctrine religieuse 2.

Pour plusieurs raisons, une telle approche déductive n’est pas sans diffi-
culté *. En premier lieu, mentionnons l'indétermination des dogmes et des
textes fondateurs. Ni la Bible, ni les credo et confessions classiques n’offrent
d’orientation en matiere de biotechnologie ou de contraception. Les tentatives
de le faire sont souvent peu convaincantes et arbitraires. Deuxiemement, une
telle approche est trop statique et universaliste. Etre croyant dans la société agri-
cole et encore partiellement nomade d’il y a deux mille ans n’est pas la méme
chose qu’étre croyant en 2005. Or, si la déduction a partir de textes sacrés était
valide a cette époque, logiquement, elle I’est encore. En troisieme lieu, elle
laisse peu de place au pluralisme. Si les normes morales et religieuses résultent
d’une déduction stricte a partir de points de départ indubitables, le tenant d’une

A titre d’exemples, citons les divers credo ou les soi-disant «Trois formes de
I’Unité» qui jouissent d’une grande autorité chez les calvinistes orthodoxes aux Pays-
Bas — ce qui est moins le cas auprés des membres de mon Eglise, 1’une d’elles contenant
les «Cing articles contre les Remonstrants».

12 R. J. ELrorp, Ethics of Uncertainty, p. 47-70. L’auteur soutient qu’une telle ap-
proche deductive domine aussi bien la tradition protestante (tout spécialement dans la
théologie barthienne) que la catholique-romaine (par exemple dans Veritatis Splendor).

13 Pour une discussion plus élaborée de quelques-unes de ces critiques, voir J. KoLE,
Moral Autonomy ; R. J. ELFORD, Ethics of Uncertainty ; R. HoLLoway, Godless Morality.
Keeping Religion out of Ethics, Edinburgh, Canongate, 1999.



POUR UNE ETHIQUE PROTESTANTE LIBERALE 201

opinion différente ne peut qu’€tre un hérétique qui doit étre converti a la vraie
foi et en aucune maniere le partenaire possible a une discussion intéressante et
duquel on peut apprendre. Les doctrines religieuses et les vues morales sont
alors immunisées contre toute critique.

L’objection la plus importante est, bien entendu, plus fondamentale. Pour-
quoi devrions-nous présumer que la Bible, les credo et confessions, les articles
de foi énoncés par les autorités ecclésiales et les institutions sont corrects et
indubitables ? Ne sont-ils juste ceuvre humaine — méme s’il se peut qu’ils soient
inspirés de Dieu ? Et puisque les prémisses d’un systeme déductif ne sont pas
certaines, I’édifice complet de la doctrine religieuse est miné. C’est surtout cela
qui répugne 1’esprit moderne dans I’approche déductive.

Le pragmatisme offre une approche non déductive. John Rawls a introduit
sa fameuse idée de 1’équilibre réfléchi comme une méthode pour la construc-
tion de la théorie et du jugement moral . Cette idée peut également servir a
décrire la construction d’une conviction ou d’une doctrine religieuse. Dans le
processus d’un équilibre réfléchi en religion, nous pouvons inclure plusieurs
éléments afin de les tester et les corriger les uns par les autres, cela dans le
but de parvenir a une formulation plus cohérente de nos vues religieuses. Des
éléments comme les expériences religieuses personnelles — y compris celles des
autres —, les expériences morales, la tradition, les dogmes et les histoires regues
de la tradition, les textes religieux vus comme faisant autorité ou du moins
comme inspirés, tout cela peut étre convoqué dans ce processus. Mais nous ne
devons pas limiter cette démarche aux seuls éléments religieux. Un processus
d’équilibre réfléchi doit étre ouvert a toute information pertinente. C’est pour-
quoi nous devons y inclure les résultats de la recherche académique moderne,
notamment 1’analyse critique de 1’origine et I’histoire de I'interprétation des
textes. Nous devons également y faire entrer une analyse du contexte d’appli-
cation, de la société dans laquelle nous vivons. Tous ces éléments doivent étre
intégrés dans le processus d’ajustement mutuel et de précision.

Les €léments centraux de ce processus varieront selon les personnes.
Certains développent leurs vues religieuses d’abord sur la base d’expériences
religieuses, notamment le sentiment communautaire éprouvé lors d’un culte ou
une expérience mystique de contact avec Dieu. D’autres empruntent une voie
plus intellectuelle, guidés par des histoires émouvantes tirées de leur tradition
religieuse. Généralement, chacune de ces voies jouera un role dans le cadre du
développement religieux d’une personne, avec une importance variable selon
les moments de 1’existence.

Ce processus d’apprentissage n’est pas purement individuel ; interactif, il
est mené en étroite relation avec d’autres ce qui permet de mettre ses vues a
I’épreuve et de les enrichir. Un tel processus n’est jamais achevé. De nouvelles

4 Cf. J. Rawts, Théorie de la justice, trad. par C. Audard, Paris, Seuil, 1987;
N. DanieLs, Justice and Justification. Reflective Equilibrium in Theory and Practice,
Cambridge [UK]; New York, Cambridge University Press, 1996.



202 WIBREN VAN DER BURG

expériences, de nouveaux contextes y sont continuellement convoqués pour
permettre un affinement — voire parfois une révision radicale — des vues reli-
gieuses et morales. Cela est vrai aussi bien a ’échelle de 'individu qu’a celle
d’une tradition ou de toute une Eglise.

Evidemment, ces deux approches, tout comme les deux modéles, sont
idéal-typiques et mon esquisse est bien trop bréve, voire naive aux yeux du
théologien. Ce que j’espere toutefois, ¢’est d’avoir montré qu’a coté de 1’ap-
proche déductive, dominante dans le protestantisme orthodoxe, il existe une
solution de rechange légitime. Dans cette approche pragmatique, un croyant
s’efforce de parvenir a une formulation cohérente de ses vues — sans y jamais
parvenir, sans doute — a partir aussi bien d’idées générales que d’expériences
concretes, de croyances religieuses que d’intuitions morales.

L’approche pragmatique bénéficie d’avantages importants par rapport a la
démarche déductive. Elle est contextualisée puisque les expériences concrétes
et les contextes sont incorporés dans le proces de 1’équilibre réfléchi. Il s’ensuit
que les doctrines religieuses qui en découlent sauront mieux guider le croyant
dans la résolution de problemes concrets. Elle est dynamique parce que le
systeme de croyances de la personne évolue avec son développement au cours
de son existence et, sur un plan collectif, avec [’évolution de la société. Elle est
enfin pluraliste et cela a deux titres : parce qu’elle reconnait que toute tentative
de formuler une doctrine religieuse et morale demeure toujours imparfaite et
provisoire et parce qu’elle reconnait encore que les personnes peuvent légiti-
mement aboutir a des doctrines qui différeront en fonction de la spécificité de
leurs parcours de vie, expériences et contextes.

6. Une approche pratico-pragmatique

En combinant ces deux distinctions, nous obtenons deux approches idéal-
typiques. D’un c6t€, une approche doctrinale-déductive ou la doctrine est au
cceur de I'identité de la religion et ot la morale est déduite de textes et de
principes religieux fondamentaux. De 'autre, une approche pratico-pragma-
tique ol la primauté revient a la pratique et ou les vues morales et religieuses
regoivent toujours des formulations provisoires dans un processus de révision
continue.

La relation entre 1’éthique et la religion differe dans les deux approches.
Dans la premiére, 1’éthique est — ou n’est pas — dérivée de la religion. La plupart
des discussions contemporaines concernant cette discussion présupposent cette
démarche. A partir de 13, la discussion se concentre sur la question de savoir si
la morale exige un fondement religieux. Les croyants comme les non-croyants
ont, a mes yeux, clairement établi que nous n’avons pas besoin d’un fondement
religieux pour les régles et les principes de base de la morale, pour la morale
sociale minimale. Méme s’il est possible d’établir une fondation religieuse de
la morale minimale, cela n’est pas nécessaire. En tant qu’ensemble de regles



POUR UNE ETHIQUE PROTESTANTE LIBERALE 203

et de principes en vue d’une collaboration pacifiée avec la société, la morale
tient d’elle-méme .

Mais ce n’est encore qu’une vue partielle. Sitdt que nous passons a la
seconde approche, nous saisissons que les choses ne sont pas si simples. Lors-
qu’une personne développe ses vues morales et religieuses, on ne peut établir de
frontiere nette entre les unes et les autres. Mes idées morales et religieuses sont
interdépendantes, elles forment un entrelacs. Dans une perspective non-fonda-
tionnaliste et cohérentiste, les principes et les régles moraux ne reposent pas
sur un ou plusieurs fondements, mais sur le réseau entier des idées auxquelles
tient une personne, et dont font partie les vues religieuses. La réciproque est
vraie. Mes idées religieuses dépendent en partie de mes idées morales. Je crois
fermement aux droits de I’homme et a I’égalité des sexes. Et si je tombe sur des
textes religieux de ma tradition (par exemple chez saint Paul) qui contredisent ces
normes morales, je réviserai plutot mes idées religieuses que mes vues morales.

Dans la perspective pratico-pragmatique, nous jugerions absurde qu’un
croyant affirme I'indépendance compléte de ses convictions morales et reli-
gieuses. Mes vues éthiques et religieuses sont toutes deux enchassées dans le
réseau plus large de I’ensemble de mes vues et croyances. D’un point de vue
externe, neutre, il serait bien entendu possible de dire qu’il peut y avoir une
¢éthique sans religion; nous en avons chaque jour la preuve. Nos amis athées
ou agnostiques ne sont pas immoraux, ou du moins pas plus que nos amis
chrétiens. D’un point de vue politique, nous pouvons également soutenir que
la morale sociale peut tenir en elle-m&me '°. Mais en tant que croyant, le fait
de voir comment mes croyances religieuses et morales sont entrelacées et se
soutiennent ou se corrigent les unes les autres rend impossible pour moi de
m’en tenir a I’affirmation de leur stricte séparation.

Cela ne signifie pas qu’a chaque débat moral je ferai référence a mes convic-
tions religieuses. Mes idées morales sont fondées sur tout un maillage de consi-
dérations qui les étayent de telle sorte qu’en général le renvoi a des arguments
laics suffira. Bref, dans un échange avec un groupe partiellement sécularis€, je
me limiterai aux seuls arguments laics. Au sein de mon Eglise en revanche, je
renverrai explicitement aussi a des arguments de nature religieuse. Le type d’ar-
guments mobilisé dépendra du contexte, des partenaires & la discussion.

Il est clair ainsi qu’une stratégie pratico-pragmatique constitue une réponse
plus adaptée aux défis du XXI¢ siecle qu’une approche doctrinale et déduc-
tive. J'al suggéré dans l’introduction que 1’éthique contemporaine doit étre
contextuelle, pluraliste et dynamique, et qu’elle doit le plus possible éviter de

5 Pour une démonstration convaincante d’une telle vue, voir R. HoLLoway, Godless
Morality.

' Cf. J. KoL, Moral Autonomy, op. cit., p. 14. La thése d’une autonomie faible de
la morale doit étre admise: une morale sans religion est possible. Mais la thése d’une
autonomie forte doit &tre écartée: pour de nombreux croyants, la morale est reliée a la
religion et en dépend en partie (de méme que, réciproquement, la religion dépend en
partie de la morale).



204 WIBREN VAN DER BURG

s’appuyer directement sur des dogmes religieux. Sur chacun de ces critéres,
I’approche pratico-pragmatique est plus satisfaisante que son opposé.

Cette stratégie s’harmonise également tout a fait avec la tradition protes-
tante-libérale. Un synonyme de protestant-libéral fréquemment utilisé est le
terme d’antidogmatique'’. L’accent porte sur la pratique plutdt que sur les
dogmes et la doctrine. Et le protestantisme libéral admet que, méme si nous
ne pouvons pas nous passer de formulations de nos croyances, celles-ci sont
toujours provisoires et ouvertes a la critique. 1l y a une pluralité légitime de
chemins religieux et de formulations doctrinales, et une vie religieuse est le
processus de toute une vie au travers duquel les idées religieuses et morales ne
cessent d’évoluer.

7. Quelques difficultés pour le protestantisme libéral

Je pourrais m’arréter ici, mais cela serait trop facile. Le protestantisme
libéral souffre de quelques faiblesses et vulnérabilités que I’on peut également
identifier a partir d’un point de vue pratico-pragmatique. Vu de I’extérieur, il
peut certes sembler que le protestantisme orthodoxe avance des certitudes
sans fondement, basées sur 1’autorité de la Bible ou de ses interprétations et
d’articles de foi, mais du moins elles offrent un horizon de certitude. Et s’il est
vrai que ce protestantisme est en décalage avec la modernité, il offre du moins
un point de vue critique. Le protestantisme libéral doit répondre a ces deux
provocations. Comment gérer I'incertitude et comment fournir des éléments
critiques a méme de prévenir un conformisme sans reste ?

Le protestantisme libéral ne peut prétendre a la certitude et il ne doit pas
non plus y aspirer. Au contraire, son ouverture a la pluralité et a une évolution
possible implique une posture de principe selon laquelle toutes nos affirma-
tions ne sont jamais que provisoires. Cela ne doit toutefois pas déboucher sur
la passivité et ['apathie. Dans la mesure oll nous avons fait de notre mieux
pour parvenir & une formulation et a une évaluation, elles sont alors le mieux
que nous pouvons faire. Nous avons atteint le plus haut degré de véracité
dont nous sommes capables. Cela peut constituer une justification adéquate
a I’action. Concernant beaucoup de nos croyances (par exemple sur les droits
de ’homme, sur des préceptes comme «tu ne tueras point» et «tu ne voleras
point»), le degré de véracité sera élevé et nous les suivrons dans ’action avec
une grande confiance. S’agissant d’autres croyances, il se peut que nous soyons
moins slrs de nous-mémes, peut-étre parce que nous savons qu’existent des

17 Méme si ce terme caractérise de maniére adéquate le protestantisme libéral en ce
que celui-ci ne s’accroche pas de maniére dogmatique a certaines formules confession-
nelles (ni encore moins n’en impose), il ne me convient pas tout a fait. Certains libéraux
semblent en inférer que nous pouvons nous dispenser des efforts pour formuler, méme
provisoirement, nos doctrines et «dogmes» religieux. C’est 12 2 mes yeux paresse intel-
lectuelle plutét que libéralisme.



POUR UNE ETHIQUE PROTESTANTE LIBERALE 205

vues contraires. Dans de tels cas, nous ne pouvons pas nous empécher de suivre
ces croyances, mais notre moindre certitude en elles et 1’existence d’autres
croyances peuvent influencer notre maniere de nous y conformer ; par exemple
en considérant que nos vues morales relatives a la sexualité constituent une
affaire privée et en acceptant que d’autres puissent avoir légitimement d’autres
points de vue.

Vivre dans une société postmoderne, c’est vivre dans ’incertitude '. Ce
constat ne doit toutefois pas nous empécher de vivre selon notre conscience et
d’agir en conformité avec les croyances en lesquelles nous pouvons raisonna-
blement nous fier. Le fondamentalisme peut sembler une solution attrayante,
mais il ne I’est probablement que pour ceux qui sont préts a ignorer la réalité.

Le second défi est & mes yeux bien plus sérieux. Une des critiques parfois
adressée au protestantisme libéral est qu’il se borne a épouser sans critique
les développements sociaux et qu’il ne présente aucune perspective chré-
tienne radicale. A bien examiner la réalité, je juge cette critique infondée. Les
protestants libéraux ont toujours €té a la pointe des mouvements de réforme
et tres engagés dans I’action sociale. Certes, ils sont parfois moins critiques
par rapport 2 certains développements sociaux que d’autres Eglises critiquent
avec force. C’est notamment le cas pour les questions des droits égaux pour
les femmes et du mariage pour les couples de méme sexe. Cela ne provient
cependant pas de ce qu’ils ne sont pas critiques mais plut6t de ce qu’ils criti-
quent certaines valeurs traditionnelles dont certaines sont traditionnellement
associées au christianisme. Et précisément parce qu’ils font porter I’accent sur
la pratique, ils participent pleinement au monde et prennent leur responsabilité.
Que, fréquemment, ils ne s’affilient pas a un parti ou a une organisation sur la
base de leur confession peut contribuer a rendre moins visible leur action en
tant que protestant libéral. Néanmoins, il n’y a aucune raison de conclure qu 1ls
sont en general moins actifs et moins critiques envers la société . '

Il n’en demeure pas moins que leur attitude fondamentale peut rendre les
protestants libéraux sujets a un certain conformisme et conservatisme (j’uti-
lise ces termes dans un sens strictement descriptif). Puisqu’ils sont ouverts au
monde et disposé€s a incorporer des intuitions et des expériences en provenance
de la science et de la culture, ils sont peut-étre plus prompts a se conformer aux

18 Cf. R. J. ELForD, Ethics of Uncertainty, op. cit., passim; et J. KoLg, Moral Auto-
nomy, op. cit., p. 247 : «Plutot que de tenter de sauvegarder la certitude morale au moyen
d’une théorie impracticable (qu’il s’agisse d’un absolutisme religieux-moral ou d’une
théorie idéale a la Frankena), nous devons accepter que la pratique morale est intrinseé-
quement incertaine.»

¥ Qu’il me suffise ici de renvoyer a I’ouvrage Remonstrant qui a été le plus tra-
duit et diffusé, celui du théologien G. J. HEERING, The Fall of Christianity. A Study of
Christianity, The State and War (orig. 1928), lequel présente une critique radicale de
I’association du christianisme et de la violence militaire. [Du méme auteur en francais,
on trouve : Dieu et César: la carence des Eglises devant le probléme de la guerre, trad.
par H. Rochat, Paris, Société commerciale d’édition et de librairie, 1933. NdT].



206 WIBREN VAN DER BURG

tendances et aux développements qui en viennent & étre dominants *°. En outre,
en raison de son appel a un équilibre réfléchi, la démarche pratico-pragma-
tique est intrinsequement orientée vers le conservatisme?'. Le risque inhérent
a I’équilibre réfléchi est que nous nous bornions a systématiser nos préjugés
et nos préférences. En termes religieux, nous courons le risque de simplement
transformer nos expériences personnelles de béatitude, d’harmonie ou d’unité
avec le tout (si ce sont la nos expériences religieuses) en une doctrine cohé-
rente et de négliger toute perspective critique énongant que le monde n’est
pas tel qu’il devrait €tre. En outre, les tendances individualistes aussi bien du
protestantisme que de la société moderne renforcent ce risque par ’accent mis
sur le choix individuel en matiére religieuse et morale, réduisant ainsi d’autant
le potentiel critique provenant de la tradition, des autorités religieuses ou de la
communauté religieuse.

On ne doit cependant pas voir la un probléme propre au protestantisme
libéral. A mes yeux, de telles tendances individualistes s’observent aussi bien
dans le mouvement du Nouvel Age que dans le mouvement Evangélique
(mé€me si on ne peut les y identifier) dans lesquels la dimension critique et la
perspective de réforme du monde sont évacuées. S’agissant du Nouvel Age, la
raison en est que I’accent porte sur le développement personnel et que la visée est
tres fortement axée sur les expériences d’harmonie plutét que sur le tragique et le
conflit; dans le mouvement Evangélique, ¢’est I’accent sur le salut personnel qui
I’explique. Dans ces deux mouvements, il est trop aisé d’ignorer la perspective
collective et critique qui nous pousse a une action sociale radicale.

Comment les protestants libéraux peuvent-ils contrecarrer ces tendances ? La
premiére chose a faire, selon moi, est de les reconnaitre plutdt que de les ignorer.
Je vois plusieurs directions dans lesquelles le protestantisme libéral peut et doit
lutter contre cette tendance inhérente au conservatisme et au conformisme.

En premier lieu, il convient de souligner la nécessité d’une communauté
religieuse. Croire est une pratique sociale — méme si, en fin de compte, la
conscience individuelle est I'instance ultime. Les protestants doivent prendre
conscience du risque de I’hyperindividualisme et du fourvoiement associé au
développement en solitaire d’un systeme de croyances propre — le nombre des
sécessions dans I’histoire du protestantisme doit aider les protestants a prendre
pleinement conscience d’un tel risque. Si croire est un processus d’appren-
tissage qui se déploie tout au long de la vie, nous ne pouvons le faire dans
I’isolement ; nous avons besoin de la stimulation et de la critique des autres.
Nous avons besoin d’une communauté religieuse.

% Selon R. J. ELForD, Ethics of Uncertainty, op. cit., p. 47, c’est précisément en
raison de cette adhésion conformiste a des tendances prédominantes — |’acceptation de
la premiere guerre mondiale par les théologiens libéraux — qui a déterminé Karl Barth a
développer sa propre approche, beaucoup plus critique.

' Voir mon «Ideals and Ideal Theory. The Problem of Methodological Conserva-
tism», in: W. vaN DER BURG, T. VAN WILLIGENBURG (€ds), Reflective Equilibrium. Essays
in Honour of Robert Heeger, Dordrecht, Kluwer Academic Publishers, 1998, p. 89-99.



POUR UNE ETHIQUE PROTESTANTE LIBERALE 207

C’est sur ce point que je discerne une faiblesse grave du protestantisme
libéral. On dit souvent d’eux qu’ils peuvent s¢ passer d’Eglise. Ils n’ont pas
besoin de services religieux réguliers; ils font I'expérience de Dieu dans
la nature ou dans la vie quotidienne. Cette approche n’est pas sans sagesse
— une Eglise n’est certainement pas un médiateur indispensable au salut. Mais
le risque d’une démarche de foi trop solitaire est de ne retenir que les seules
expériences compatibles avec ce que nous croyons déja et qui viennent nous
confirmer. Or, apprendre c’est €tre confronté également avec ce qui ne joue pas,
avec des histoires qui nous déstabilisent, avec des critiques des idées qui nous
sont familieres. Il arrive que ces événements se produisent dans la commu-
nauté religieuse — pas nécessairement lors des services religieux traditionnels,
parfois aussi dans les réunions religieuses, les colloques, ou la vie pastorale.
A prendre au sérieux 1’idée que la religion doit étre en développement tout au
long de la vie — et les protestants libéraux doivent le faire —, on doit admettre
qu’il est impossible de satisfaire cette exigence dans I’isolement. Nous avons
besoin des autres, nous avons besoin d’une communauté pour nous soutenir
dans ce processus; peut-étre n’est-il pas nécessaire que ce soit sous la forme
des institutions ecclésiales traditionnelles ou de services religieux — ceux-ci ne
constituent peut-étre pas ce que dont ont besoin tous ceux qui sont en quéte de
spiritualité et de sagesse. Peut-€tre avons-nous besoin d’étre créatifs dans la
recherche de nouvelles institutions, de nouvelles formes de communauté, de
nouvelles voies pour stimuler le développement religieux. Quoi qu’il en soit, il
nous faut prendre garde a ne pas étre trop individualiste en ce domaine.

Deuxiemement, la religion — ou plus largement la spiritualité — implique une
autre perception du monde. Non que nous ayons d’autres théories du monde.
Le récit de la création dans la Genese n’est pas une autre théorie scientifique,
mais une invite a voir le monde comme un don, comme quelque chose de
précieux dont nous sommes requis de prendre soin, d’en étre le gardien. Une
éthique religieuse n’implique pas tant une substance autre qu’une attitude autre
et, jusqu’a un certain point, une autre mise en jeu dans I’équilibre réfléchi.

Comment promouvoir cette attitude et cette perspective autres ? Une option
est de s’élever a un niveau tres général, au plus loin de la réalité, celui des
idéaux. Nous devons délibérément nous ouvrir aux idéaux, ou, dans le vocabu-
laire religieux, aux visions **. C’est le Royaume de Dieu qui nous inspire. Méme
s’il ne peut &tre réalisé sur terre, il n’est pas complétement hors-du-monde. Les
prophetes de I’ Ancien Testament, le Sermon sur la montagne nous font réaliser
que ce monde n’est pas ce qu’il était appelé a étre et que nous-mémes ne le
sommes pas non plus. Les visions religieuses procurent ainsi a la fois une
perspective critique sur ce monde et une vision porteuse évoquant comment
il devrait étre. Je pense que c’est I'un des aspects les plus importants d’une
pratique religieuse: nous rendre pleinement conscients combien le monde a

22 Cf. R. I. ELFoRD, Ethics of Uncertainty, op. cit., p. 114 ; W. vaN DEr BURG, «Ideals
and Ideal Theory», op. cit., p. 97.



208 WIBREN VAN DER BURG

besoin d’étre réformé. En entrant dans la perspective du Royaume des Cieux
nous percevons le monde autrement.

Des récits abstraits peuvent nous stimuler, nous motiver, mais a eux seuls
ils ne suffisent pas. Ce qui nous meut aussi, c’est I’expérience concrete et plus
particulierement celle qui vient nous interpeller — le contact direct avec autrui,
avec la souffrance et I’injustice . Les expériences concrétes peuvent nous enri-
chir et inquiéter nos croyances €tablies. Je crois que I’'un des aspects importants
de la tradition religieuse est de nous offrir ces expériences ; elle nous confronte
a la souffrance d’autrui, aux besoins du monde; elle nous y rend sensibles.
Elle peut encore nous procurer des expériences qui nous font nous sentir en
harmonie avec le monde, soutenus par quelque chose de plus grand que nous et
qui transcende nos limites. De [’une et I’autre manieres, elle nous transforme.

Denis Miiller soutient que 1’ «aptitude de la théologie a nous éclairer dépend
beaucoup de 1’équilibre fragile entre les expériences de consonance et de disso-
nance» **. Méme si je suis plus enclin a appliquer cette idée a la religion qu’a
la théologie, je pense que c’est une mise en garde importante pour les protes-
tants libéraux. Fortement influencés par les traditions de I’humanisme et des
Lumieres, nous sommes probablement tentés d’étre trop optimistes et d’oublier
la face sombre de la vie. (Cependant qu’a I'inverse, nous critiquons parfois
I’inclination des protestants plus orthodoxes a exagérer ces faces sombres.)

Cela s’accorde bien avec des théses soutenues par certains théoriciens de
I’équilibre réfiéchi. Michael DePaul défend la nécessité de chercher de nouvelles
expériences qu’il appelle «expériences formatives» et qui sont susceptibles
d’enrichir et de transformer nos facultés morales*. Cela peut conduire a des
altérations marginales de nos vues, mais aussi a des transformations radicales.
Marian Verkerk ajoute qu’une telle recherche de nouvelles expériences est
non seulement nécessaire pour enrichir nos facultés, mais également pour
nous transformer nous-mémes ?®. S’inspirant d'une philosophie féministe, elle
avance que nous avons parfois également besoin de transformer nos concepts de
nous-mémes afin de faire correspondre nos conceptions morales de ’agir avec
la vision de qui nous sommes. Nous devons devenir des personnes différentes
et pour cela il nous faut également mettre en question le cadre interprétatif
social et politique.

2 Cf. B. vaN DEN Brink, The Tragedy of Liberalism. An Alternative Defense of a
Political Tradition, New York, SUNY Press, 2000, p. 152-153; il se référe 12 & 'ceuvre
d’A. Honneth.

* D. MULLER, «Why and How Can Religions and Traditions Be Plausible and Cre-
dible in Public Ethics Today?», Ethical Theory and Moral Practice 4 (2001), p. 329-348,
p- 344.

» M. R. DeEPauL, Balance and Refinement. Beyond Coherence Methods of Moral
Inquiry, London/New York, Routledge, 1993.

%6 M. VERKERK, «The Thinker and the Thinking Process. A Feminist Perspective on
the Moral Faculty», in: W. van pErR BUrg, T. vaNn WILLIGENBURG (€ds), Reflective Equi-
librium. Essays in Honour of Robert Heeger, Dordrecht, Kluwer Academic Publishers,
1998, p. 115-126.



POUR UNE ETHIQUE PROTESTANTE LIBERALE 209

Pour parvenir a cet enrichissement et cette transformation, les deux
auteurs ne renvoient pas seulement aux expériences actuelles mais également
a la fiction, littéraire notamment. Tous deux en appellent également, quoique
dans un vocabulaire laique, a ce que nous pourrions appeler des «conversions
radicales». Je crois que cet argument en faveur de la nécessité d’expériences
enrichissantes et transformatrices — qu’elles soient actuelles ou par la fiction
— présente des analogies avec la mani¢re dont une tradition religieuse peut
nous enrichir et nous transformer. Elle a I’aptitude a enrichir notre expérience
et notre faculté de juger, de sentir et de percevoir; elle a également la capacité
de transformer de maniere plus radicale notre personnalité morale dans le sens
oul nous devenons une autre personne et ou nous percevons différemment le
rapport entre nous et le contexte social et politique. La religion peut faire cela
de bien des maniéres — il y a plus d’un chemin spirituel. Chez certains un
service religieux peut avoir pareil effet. Ce peut €tre une priere ou un chant
exercant sur nous un appel particulier, un sermon jetant une lumiere nouvelle
sur un texte ancien ou la bénédiction finale qui nous donne une force neuve.
Chez d’autres, ce seront d’autres expériences encore.

8. Conclusion

Il me faut conclure. Le role de la religion en éthique n’est pas de fournir le
fondement des normes morales ; et il n’est pas non plus de fournir des normes
morales qui soient radicalement autres que celles des éthiques laiques. Je crois
qu’il réside principalement dans la maniere dont il enrichit et transforme notre
expérience ainsi que dans la maniere de stimuler notre développement spiri-
tuel et moral et d’offrir un point de vue critique. C’est elle, ainsi, qui guide
le processus de notre transformation ou, dans un langage plus conventionnel,
de notre conversion, et qui nous rend capable non seulement de développer
nos vues morales, mais également de trouver la motivation d’y obéir dans
I’action.

Les théologiens et les philosophes ont tendance a adopter une stratégie de
stricte séparation de la religion et de I'éthique. Je crois qu'une telle sépara-
tion, artificielle, finit par avoir une influence négative aussi bien sur la vitalité
de 1'éthique libérale que sur celle du protestantisme libéral. C’est pourquoi
j’ai tenté ici d’esquisser une approche pratico-pragmatique du rapport entre
religion et éthique qui, de mon point de vue, rend mieux justice au caractére
pluraliste, laique, individualiste et dynamique des sociétés d’Europe occiden-
tale. Elle n’apporte pas de distinctions faciles ni de réponses simples, ni non
plus de certitude. Mais devons-nous le regretter ou s’agit-il 1a d’une réflexion
ajustée a la complexité de la vie au XXI° siecle ?

(Traduit de I’anglais par Hugues Poltier)



	Pour une éthique protestante libérale dans un monde changeant et pluriel

