
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 55 (2005)

Heft: 2

Artikel: Étude critique : en articulations et rémanences, un espace de parole en
suspens

Autor: Jaton, Virginie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381703

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381703
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 136 (2005), P. 149-156

ETUDE CRITIQUE

EN ARTICULATIONS ET RÉMANENCES,
UN ESPACE DE PAROLE EN SUSPENS

Virginie Jaton

Résumé

La parution de plus en plus fréquente d'ouvrages (souvent collectifs)
consacrés aux figures et aux ailleurs de la pensée suggère la présente note de

lecture. Pluralités indéterminées de régimes de «scientificité», richesses

épistémologiques d'une complexité et du paradoxe : entre attentes et ambiguïtés,
autant de relations, voire de résurgences, circulant dans les espaces discursifs.
Recherches d'expression ou recherches de pensée Peut-on alors imaginer une
actualité d'une parole entre philosophie et géographie

Est-ce vraiment à une géographe de commenter un ouvrage édité par deux

philosophes, nourri de réflexions épistémologiques et critiques qui parfois nous

dépassent, nous-même n'en maîtrisant pas tous les ingrédients? Le titre et le

sous-titre, Historicité et spatialité. Le problème de l'espace dans la pensée

contemporaine1, ne sauraient pourtant nous laisser indifférente, pas plus que
l'engagement de philosophes se mettant explicitement, à travers Kant ou Vidal de

la Blache et sous les auspices plus ou moins explicites des hésitations de Foucault

en la matière, à la recherche d'une epistemologie éventuelle de notre discipline.
Qualifiée d'«objet étrange et d'identité problématique»2, la géographie

intéresse par ses possibles apports pour la philosophie. Réflexion littéralement
inter-essante interpellant, plus fondamentalement, et les tensions propres à

toute pratique de connaissance, et les «pensées du passage», lesquelles
autoriseraient décentrements et détours. De fait, cette lecture sera, pour chacun, et
bien au-delà des disciplines concernées, particulièrement gratifiante.

J. Benoist, F. Merlini (éds), Paris, Vrin, «Problèmes & Controverses», 2001.
P. 222.



150 VIRGINIE JATON

Questionnements

Issu des recherches menées par le Groupe de Recherches franco-helvétique
sur l'Ontologie de l'Histoire3, ce recueil part d'un constat, actuellement récurrent,

voulant que si le XIXe siècle a été le siècle de l'histoire et des philosophies
de l'histoire, le XXe siècle - marqué parle déclin de l'histoire et des grands récits

qui prétendaient en dire le sens - serait à considérer comme celui de l'espace.
La multiplication, l'omniprésence de références spatiales ou spatialisantes ne
caractérisent-elles pas le champ des réflexions contemporaines, participant à

une inflexion de la pensée et des représentations? Crise du concept de
l'histoire, du modèle moderne de 1'«Histoire» - crises du sens et crises du temps.
Si le constat n'est pas sans pertinence, il serait toutefois assurément hâtif de

conclure que notre monde contemporain serait désormais anhistorique. Et, s'il
faut considérer le rôle joué par l'espace dans la pensée contemporaine, c'est
bien plutôt pour «penser un temps - ou plutôt d'ailleurs des temps - qui ait

pris la mesure de la résistance de l'espace»4. Partant de ces constats, l'ouvrage
propose différents regards et réflexions autour de la problématique de
l'articulation entre historicité et spatialité, de la mise en relation entre histoire et
discours de la spatialité (architecture, écologie, géographie).

Dans le prolongement du recueil Après la fin de l'histoire : temps, monde,
historicité5, les contributions ici réunies visent ainsi à construire «les moyens
de concevoir [1'] inscription [de l'histoire] dans une effectivité qui ne se plie
jamais à l'ordre d'un seul sens». Ce en suivant une double orientation,
structurant l'ouvrage en deux parties principales. Une première partie, «L'histoire
à l'épreuve de l'espace» (p. 15-113), est de type «ontologique». Les auteurs
(F. Merîini, P. Mantziaras, J. C. Monod, M. Crépon, J. Benoist) se demandent en

quoi la spatialisation des modes de représentation et des champs disciplinaires
a modifié la vision et la pratique de l'histoire. Une manière de revenir de façon
critique sur «cette temporalisation de l'espace mondain qui est au centre de

l'affirmation moderne de l'identité entre histoire et temps humain»6. Intitulée
«Géographies», au pluriel significatif, la deuxième partie du livre (M. Marcuzzi.
J. F. Braunstein, S. Haber, C. Raffestin, M. Renouard, J. Benoist) se présente
comme l'esquisse d'une epistemologie de la géographie où sont interrogés les

jeux et les rapports entre discours géographique et discours historique, et, par là

même, le relatif «privilège de l'espace» présent dans la pensée contemporaine
et la crise de l'historicité qui l'accompagne7.

3 Archives Husserl de Paris-Université de Lausanne.
4 P. 8.
3 Lequel proposait une «enquête philosophique sur les conditions et limites de cette

figure typique de la pensée contemporaine que constitue 'La fin de l'Histoire'» (Vrin, 1998).
6 P. 9.
7 Ibid.



EN ARTICULATIONS ET RÉMANENCES 151

Impossible ici d'entrer dans chacune des contributions, toutes intéressantes
bien que d'accès plus ou moins facile pour les profanes. Jean-Claude Monod
(«Structure, spatialisation et archéologie ou 'l'époque de l'histoire' peut-elle
finir?»), Marc Crépon («Donner la parole [langues, cultures, territoires]»), Max
Marcuzzi («L'écriture de l'espace. Récit historique et description géographique
dans la 'Géographie physique' de Kant»), Jean-François Braunstein («Volney :

le voyage contre l'histoire»), Stéphane Haber, philosophe de «La géographie
des vidaliens et le problème de la connaissance du présent», Maël Renouard
(«Le point de vue de Sirius et la cartographie du visible») nous pardonneront
ainsi de laisser les lecteurs prendre directement contact avec leurs textes. Et
peut-être de répondre par leurs travaux aux multiples questions qu'ils posent
encore : Monod nous rappelant qu'il ne suffit pas de penser en termes d'espace

pour être quitte des mythes, tel celui toujours menaçant de l'enracinement des

cultures et du «choc des civilisations», Crépon à propos de l'étranger et de

l'hospitalité, Braunstein en montrant comment Volney, adversaire résolu de

l'histoire traditionnelle, se proposa de la remplacer par une nouvelle discipline
scientifique du «voyage», conçue non comme recherche de l'exotisme mais

comme «modèle de ce que peut être une véritable histoire scientifique conçue
comme 'enquête des faits'»8.

Entre espace et temps, transformations de l'utopie

On relèvera cependant l'originalité et la pertinence de l'entrée en matière

proposée par Fabio Merlini (p. 15-26). Celui-ci évoque l'importance de la
solidarité qui relie histoire et utopie, «l'ouverture utopique» étant présentée

comme une façon de travailler l'espace qui porte aussi sur une certaine compréhension

du temps. L'auteur soutient la thèse voulant que l'utopie, considérée

comme articulation même du cours de l'histoire, est en partie constituante du

monde, la transition de l'«utopie déracinée» aux utopies modernes devenant

affirmation, au moins à un certain degré, de l'identité entre monde humain et

histoire, voire de l'histoire en tant que vérité même de la temporalité du monde
humain. Et l'auteur de montrer la liaison entre la transformation idéalisante
d'un espace réel situé ailleurs et l'application imaginaire des ressources de

la technique à l'organisation sociale, la découverte de la progression des arts

comme un des motifs qui a permis de qualifier une «époque moderne» par le

passage du temps oscillatoire (progrès / rechute dans la barbarie : Antiquité /

Moyen Âge) au temps linéaire, la nouvelle image du monde organisée autour
de l'idée d'unité, l'image même de la nécessité de changement de la réalité.
On retiendra également l'idée de disjonction entre deux principes différents
de temporalisation, qui découpent le temps de l'histoire en un avant et un
après de l'âge moderne. L'auteur nous invite ainsi à penser le passage d'une

P. 149.



152 VIRGINIE JATON

modalité du temps à l'autre (du cyclique au linéaire), grâce à la matérialité
d'un événement en soi «anhistorique» (l'irruption des arts) comme un exemple
dont la modernité a thématise l'expérience de l'histoire, au moment précis où

celle-ci s'imposait comme la vérité même du monde humain9. Un nouveau

rapport à l'histoire, d'abord au monde, et ici une nouvelle façon de comprendre
la logique de ses transformations. Et de considérer la fin de l'utopie moderne

comme conséquence directe du déclin de ce médium de l'expérience moderne
du monde humain que constitue l'Histoire, et donc aussi de l'expérience
intersubjective du monde à laquelle il avait prédisposé les sujets. «Histoire et
discours utopique ne se situent donc pas sur le même plan.»I0

Esquisse d'une herméneutique du temps

Autre apport significatif, qui sera pour bien des géographes une découverte

précieuse, le travail de Panos Mantziaras (p. 26-54) sur Rudolf Schwarz

(«Rudolf Schwarz et l'aménagement du territoire. Des principes topologiques

pour une herméneutique de l'histoire»), architecte de la première moitié du

XXe siècle dont le livre Von der Bebauung der Erde («De la construction/mise
en culture de la terre») passa inaperçu en son temps (1949). En partant de Leon
Battista Alberti (De Re Aedificatoria) et de l'objet architectural comme offrant
les signes gnoséologiques d'un «temps anthropique», accordé et subordonné à

un temps cosmique, Mantziaras retrace les chemins à travers lesquels Rudolf
Schwarz a pu mettre en dialogue des formes et des concepts, afin d'esquisser
une herméneutique du temps, une manière de combler aussi «une lacune

historiographique concernant L'épopée' de l'architecture moderne»". Suivant son
auteur dans la distinction méthodologique entre Form et Gestalt, l'analyse de

Mantziaras nous révèle la possibilité de lier une «topologie du temps humain»
à une théorie de l'aménagement, proposant la possibilité d'une analogie entre
recherche d'un ordre interne du vécu et expérience de la forme - conditionnée

par les avatars de la conscience historique, elle-même perdue dans un labyrinthe
de schématisations12. Son hypothèse, clé de lecture de l'œuvre de Schwarz,
mérite d'être intégralement citée: [...] «l'architecture et l'urbanisme du XXe
siècle transcrivent les apories de la temporalité humaine en rapports formels ;

la ville, en ses formalisations utopiques, ses plans toujours plus globalisants,
ses impasses quant à la gestion de l'imprévu, avec sa combinatoire inépuisable
de raccordements du réel, se pose comme véritable teuchos, tectonique-texte
prônant la lecture de la conscience du temps humain.» l3 Au lecteur de cet

ouvrage de découvrir - à travers la révélation critique de catégories historiques

9 P. 25.
'" P. 26.
" P. 30.
12 P. 28.
'¦' Ibid.



EN ARTICULATIONS ET RÉMANENCES 153

ayant pourtant une base transhistorique, en d'autres termes : se formant dans

l'histoire, mais ne faisant, malgré leur apparente évolution, que transcrire une

structure fondamentale de vocation universelle (la structure de l'arbre en
particulier, retrouvée dans une multiplicité de champs, tels que l'histoire de l'art, la

physique, l'anthropologie et la sociologie) - comment Rudolf Schwarz propose
une lecture du temps humain, en appliquant cette même structure à l'aménagement

du territoire et singulièrement à la ville devenue le «corps de l'histoire».
En fait l'hypothèse de la permanence d'une structure temporelle s'affrontant
avec le temps relationnel et infiniment fragmenté de la modernité? Un
structuralisme phénoménologique, un conditionnement définitif de la temporalité
humaine à ré-assumer? Apparemment l'auteur nous laisse répondre. Nous
laissant convaincue cependant que toute forme est relation, qu'elle n'existe

pas dans son extériorité pure. Mais cela, nous le savions, notamment avec le
Sartre de L'Être et le Néant, comme le soulignera également Raffestin clans un
texte tout à fait étonnant intitulé : «Et si les discours de la géographie humaine
n'étaient que l'histoire d'un exil?» (p. 187-202).

Du regard d'un géographe

Dans ce contexte d'interrogations sur les silences et les rapports entre

sa discipline et la philosophie, Claude Raffestin s'appuie à faire resurgir les

origines et les commencements, et donc à côtoyer les mythes fondateurs sur

lesquels s'est fondée, dramatiquement selon lui, notre connaissance du monde

et singulièrement du rapport entre nature et culture. Sont ainsi mobilisés le

Minotaure, le labyrinthe, l'épopée de Gilgamesh (Enkidu et Uruk), le Jardin
d'Éden, Adam et Ève, les utopies ou les «géographies humaines rêvées». Mais

ce n'est qu'au XVIIIe siècle que l'on «entre dans l'histoire» devenue, dira
Pierre Manent dans Ea cité de l'homme (1994), «voie que l'on suit, vérité que
l'on accepte, vie que l'on partage», l'émergence des sciences humaines ou des

sciences de l'homme suivant dès lors «un processus tout à fait singulier dans

lequel l'objet n'est pas la nature de l'homme mais un autre objet, celui de la

nature sociale» '4. «À un objet concret se substitue un objet non matériel qui
n'est rien d'autre que l'ensemble des relations que les hommes entretiennent

avec la scène du monde, livrée aux forces de la culture dont les hommes sont

porteurs.» ,5 C'est dans cette foulée que s'inscrit le drame (l'auteur évoque
souvent aussi la «tragédie» d'une géographie se caractérisant par un double
refus : «refus de la nature des choses et refus de la nature des hommes»l6)
d'une géographie tout de même possible et plausible, méritant de découvrir les

espaces en creux des connaissances de demain, pour autant que le géographe

P. 193.
P. 194.
Ibid.



154 VIRGINIE J ATON

sache se débarrasser de sa prison culturelle, ce qui l'encombre encore, lourde

qu'elle est, comme l'était Enkidu de «tout ce qu'il a appris mais lourd aussi de

tout ce qui lui est désormais indispensable et dont il ne peut se passer»l7. Le
final de Raffestin est consacré à la ville et au rapport entre le corps de l'homme

- «seule ressource qui [...] rattache encore [la société] à la nature et dont la

ville contemporaine dispose comme celle d'Uruk disposait déjà du corps de la

prostituée»18 - et le triangle de fer (production-échange-consommation). Des

propos qui, s'ils sont lus comme on le souhaiterait, risquent bien d'obliger
chacun à un changement de paradigme. Les catégories que la géographie
«devrait» utiliser - ici, le corps et la monnaie - ne semblent toutefois susciter,

pour elle, d'intérêt, alors même qu'il s'agit là d'entrées conceptuelles fécondes

pour aller au cœur de la territorialité urbaine. Cette territorialité humaine qui,

pour Claude Raffestin, est bien le principe même de toute géographie.

Aux regards d'une lecture

Dans une perspective de mise en dialogue, en jeux de déplacements:
«dans quelle mesure, en tant que [géographe], la [philosophie] peut-elle lui
importer?»19

A travers chacune des entrées proposées, le collectif dirigé par Benoist et

Merlini relève l'articulation de termes et notions souvent opposés, dans, voire
du fait de leur complexité. Proposition en soi remarquable. Ne serait-ce qu'en
rappelant les positions relayées dans les discours, de paroles fréquemment
suscitées - ci l'impérialisme de l'espace nous voyons se succéder une sorte
d'impérialisme du temps: si elle s'inverse - considérant notamment Foucault,
la relation simplement s'arrête, la tension apparaissant alors dichotomie et

juxtaposition de prévalences.
Proposition qui interroge la mise en relation de i'histoire avec les discours

de la spatialité, et les termes de l'évidence. Autrement dit, et pour reprendre
l'affirmation de Benoist dans son analyse notamment de la signification
paradigmatique du modèle géographique chez un philosophe comme Wittgenstein
(p. 221-247): «nul ne pourrait aujourd'hui sérieusement opposer l'espace
géographique au temps historique»20.

Si spatialités et temporalités constituent un «couple insécable», pour
reprendre l'expression de Buléon, n'en demeure que souvent le propos ne

permet pas une remise en question des fondements même de la démarche. D'une
part, les géographes explicitent rarement leur appréhension des temporalités
et le régime d'historicité dans lequel ils s'inscrivent; d'autre part, si la prise

P. 196.
P. 198.
P. 223.
P. 232.



EN ARTICULATIONS ET REMANENCES 155

en compte du temps en géographie apparaît de plus en plus incontournable,
on s'interroge toutefois sur la nature de cette considération, sur la critique
des enjeux épistémologiques et postures de recherche - la remarque restant

pertinente pour d'autres sciences sociales par ailleurs. S'agit-il in fine d'un
changement de posture - ainsi de paradigme - qui entraînerait, si on en considère

toutes les implications épistémologiques, une «manière autre de faire» (de

la géographie), notamment en introduisant de nouveaux objets?
La question ne se pose toutefois pas seulement en ces termes. Plus

fondamentalement, quelle valeur heuristique d'une pensée de l'entre, de la réflexion
transversale : «tentation» du transfert conceptuel, de la pluralité indéterminée
des régimes de scientificité Regard critique ou critique du regard Ces questions

ont été maintes fois soulevées, et les travers demeurent présents. Toutefois,

par les tensions, les points de convergence, les décentrements suscités, cette

posture nous semble avant tout ouvrir à une certaine plasticité, un mouvement
de la pensée, rendre possible le dépliement de questions «enfouies sous d'illusoires

convictions»21.

Le dialogue entre géographie et philosophie, de plus en plus fréquent22, se

révèle à cet égard riche de possibles et permet d'apporter des éléments significatifs

pour la réflexion, la réouverture de l'espace d'investigation23. Il appelle
certes également la critique, dans la mesure où l'inscription d'une pensée

philosophique dans la géographie se perd souvent dans une vision polarisée,
sans égard au sens et en sauts qualitatifs, et qui, en définitive, s'apparente à une

confusion, notamment entre les trois modes fondamentaux de la temporalité
(passé, présent, futur) et de figures ponctuelles (présentisme, etc.)24, voire à

une «taxinomie des fragments comme réponse à l'angoisse de l'incertitude ou
de l'ignorance»25.

De la lecture de cet ouvrage, plusieurs questions restent encore en suspens,
parmi lesquelles celle de l'enjeu de tels dialogues au sein des disciplines.
Selon nous, il ne s'agit ni de proposer une nouvelle epistemologie qui ferait
de la géographie un objet d'études pour le philosophe, ni de faire un usage
métaphorique du vocabulaire de la géographie qui pourrait servir à «illustrer»

21 N. Lapierre. Pensons ailleurs, Paris. Stock. 2004, p. 12.
22 G. Wollan (2003) et M. Heidegger; J. Lévy (2002) et G. W. Leibniz; G. Bau-

delle et H. Regnauld (2004) inspirés par G. Deleuze et J. Derrida; etc.
23 Notamment, d'une réflexion sur la fécondité potentielle et la valeur heuristique

de T «événement» et de sa mise en discussion en regard de l'intérêt que les sciences
humaines portent à cette notion. Sur son «transfert» en géographie : EPEES dans L'Espace
géographique (2000), V. Jaton, «Paradoxe et Événement» (à paraître).

24 Pour prolonger et travailler la réflexion ici proposée, et relativement au présentisme

et à la notion de régime d'historicité, telle qu'elle a été récemment formulée, voir
F. Hartog, Régimes d'historicité. Présentisme et expériences du temps, Paris, Seuil,
2003, et la critique de P. Lacour, «Figures temporelles», EspacesTemps.net, Mensuelles,
01.06.2004 - http://espacestemps.net/document646.html.

23 H.-P. Jeudy. Sciences sociales et démocratie, Belfort. Circé. 1997. p. 142.



156 VIRGINIE JATON

des concepts philosophiques26, mais bien de rendre possible une lecture autre
et renouvelée du monde.

Et si de l'autre côté du miroir on ne fait pas que des rencontres, ne faut-il
pas toujours un horizon pour littéralement penser ailleurs L'expression «une
demeure locale et un nom»27 permet d'identifier et de souligner un caractère

déterminant, en deçà de la question de «mode mineure» : la raison d'être d'un
espace de parole28.

26 En cela nous suivons la position de M. Antonioli dans son ouvrage Géophilosophie
de Deleuze et Guattari, Paris, L'Harmattan, 2003 ; voir la note critique de E. Camacho-
Hübner «Une histoire moléculaire pour une géographie molaire ?», EspacesTemps.net, Il
paraît, 19.04.2005 - http://www.espacestemps.net/documentl286.html.

27 W. Shakespeare, Le songe d'une nuit d'été.
28 Sur ces questions, on lira notamment et avec intérêt l'éditorial «La dure simplicité

du positif» (EspacesTemps, 85-85-86, 2004), ainsi que le n° 131 de la Revue européenne
des sciences sociales sur «La cumulativité des savoirs en sciences sociales», 2005.


	Étude critique : en articulations et rémanences, un espace de parole en suspens

