Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 55 (2005)

Heft: 2

Artikel: Paracelse critique d'Erasme : des belles-lettres comme obstacle & la
compréhension de I'ceuvre de Dieu

Autor: Rietsch, Jean-Michel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381700

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381700
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 137 (2005), P. 115-128

PARACELSE CRITIQUE D’ERASME::
_ DES BELLES-LETTRES COMME OBSTACLE
A LA COMPREHENSION DE L’(EUVRE DE DIEU

JeaN-MicHEL RiETSCH

Résumé

Paracelse, médecin et théologien, adopte en plein XVI siécle une attitude de
rejet a I'égard de I'humanisme ambiant, plus particuliérement a I'égard d’Erasme.
Le retour a la perfection antique chére aux érudits renaissants n’est, selon Para-
celse, qu'une mode dangereuse. Etudier le passé pour comprendre le présent est
une erreur : en médecine, pour remédier aux maladies du corps «présent», ou en
théologie, pour préserver la vie de I’ame, «on ne fait pas voile avec le vent de
la veille». La création divine, I'Ecriture au méme titre que la nature, dans son
perpétuel écoulement, appelle un «lecteur» en mouvement, qui I’accompagne.

1. Introduction

Théophraste Bombast von Hohenheim, dit Paracelse (1493-1541), médecin,
alchimiste, astrologue mais aussi théologien, adopte, en son temps, une position
fondamentalement originale vis-a-vis du savoir humaniste et de ses représen-
tants. C’est ainsi qu’on a souvent fait de lui un penseur «rétrograde», suivant en
cela une logique binaire assez simpliste : «qui n’est pas de la Renaissance est du
Moyen-Age». Il est un fait que Paracelse ne peut pas étre qualifié d’érudit comme
ses contemporains ', plus particuliérement comme son contemporain Erasme. Ce
«manque de culture» ou «d’éducation» n’est pourtant qu’apparent”.

11 constitue bien plutét une réelle prise de position intellectuelle: les livres
ne suffisent pas. Ce choix est d’autant plus intempestif que la recherche huma-

' Cf. L. BraUN, De la magie, Strasbourg, Presses Universitaires de Strasbourg,
1998, p. 10.

* Dans un de ses premiers écrits exégétiques, Auslegung der fiinf ersten Kapitel
Matthaei, Gorlitz, Codex Th. VI, 146, 4°, (1564), ici f° 176 (cf. description chez K. Sup-
HOFF, Versuch einer Kritik der Echtheit der paracelsischen Schriften, 11. Teil, Berlin,
1898-1899, p. 236-245, cité SupHorr II), Paracelse montre qu’il sait également faire
appel 4 des connaissances philologiques pour interpréter I'Ecriture (Mt 1,19, & propos du
verbe «cognoscere» de la Vulgate). Cf. également H. RuboLpH, «Schriftauslegung und
Schriftverstindnis bei Paracelsus», Medizin Historisches Journal, Mayence, 16 (1981),
p. 101-124, ici p. 105, note 38.



116 JEAN-MICHEL RIETSCH

niste prend conscience de sa rupture avec I’Antiquité. Elle cherche a renouer
avec la perfection des Anciens par le biais de I’aemulatio et de I’imitatio>. Il n’y
arien de tel chez Paracelse, qui représente 2 bien des égards un anti-Erasme.

Pourtant, les deux hommes se sont, selon toute vraisemblance, rencontrés
lors d’un séjour commun & Béle*: Paracelse sauve 1’éditeur Froben de la mort
et propose ses services a Erasme, qui refuse® invoquant le surplus de travail.
On doit surtout noter la réticence du Prince des humanistes devant les «paroles
énigmatiques» de Paracelse®, ses propositions de traitement, et ce, malgré la
grande admiration suscitée par la guérison de Froben.

2. Précisions terminologiques

Deux mondes de pensée semblent d’emblée s’opposer’. Hohenheim accepte
explicitement en de nombreux passages de son ceuvre, qu’elle soit «scientifi-
que» ou théologique, la confrontation avec 1’idéal intellectuel régnant.

2.1. Paracelse : statut de sa pensée

Il est certain que ces catégories («scientifique» ou théologique) méritent a
elles seules un éclaircissement. On peut affirmer qu’elles ont été systématisées
a la fin du XIX° siecle par Sudhoff, dans son monumental travail d’édition des
textes «médicaux, scientifiques et philosophiques» ® paracelsiens et entérinées
lorsqu’il s’est agi de classer des écrits plus spécifiquement théologiques, a partir
de 1923, puis surtout, a partir de 1955, avec I’édition des «écrits théologiques
et de philosophie de la religion»°, entreprise par K. Goldammer.

Pourtant, une telle coupure nette entre le «scientifique» et le théologique n’a
pas eu lieu dans la pensée, ’acte d’écriture paracelsiens, et n’a pas lieu d’étre,

* Cf. H. R. Jauss, Pour une esthétique de la réception, Paris, Gallimard, 1990, p.172.

* Cf. K. H. WEmManN, «Paracelsus und der Thomas-Morus-Kreis» in Salzburger
Beitrédge zur Paracelsusforschung, Cahier 3, Vienne, 1961, p. 3.

5 U. BENZENHOFER, Paracelsus, Hambourg, Rowohlt, 2003, p.47. L. BrauN, «Para-
celse (1493-1541). Un antihumaniste parmi les humanistes» in: Grandes figures de
I’humanisme alsacien, Strasbourg, 1978, p. 227-235, ici, p. 232-235.

6 Cf. traduction de la lettre d’Erasme a Paracelse, in: L. BRAUN, op. cit., p. 234.

7 Cf. K. GoLpammer qui parle de «deux esprits fondamentalement différents»,
«Paracelsus, Humanisten und Humanismus» in: Salzburger Beitréige zur Paracelsusfor-
schung, Vienne, 4 (1964), p. 11.

® T. voN HOHENHEIM, gen. PARACELsUS, Sdmtliche Werke, 1. Abteilung: Medizini-
sche, naturwissenschaftliche und philosophische Schriften, hrsg. von K. Sudhoff, Bd.
1-14, Munich/Berlin, 1922-1931; désormais cités : I, 1-14.

° T. voNn HOHENHEIM, gen. PARACELSUS, Sdmiliche Werke, 11. Abteilung: Theologi-
sche und religionsphilosophische Schriften, hrsg. von K. Sudhoff und W. Matthiessen,
Munich, 1923 ; désormais cité: II, 1. T. von HoHENHEIM, gen. PARACELsUS, Sdamtliche
Werke, 1I. Abteilung: Theologische und religionsphilosophische Schriften, hrsg. von
K. Goldammer (et alii), Wiesbaden, 1955-1986 ; désormais cités : II, 2-7.



PARACELSE CRITIQUE D’ERASME 117

tant le théologique et le scientifique s’entremélent chez Paracelse'°: Bible et
création se doivent d’étre lues avec les mé€mes yeux, toutes deux sont de Dieu,
sont ceuvre divine. Les citations bibliques émaillent I’explication de tel ou tel
phénomeéne naturel, des réflexions nées de I’observation de la nature viennent
étayer tel ou tel passage de I’Ecriture. La création se voit accorder le statut
de livre de Dieu. Loin cependant de n’étre qu’une simple métaphore éculée,
ce topos'' acquiert sous la plume de Paracelse une valeur programmatique en
fondant le regard que le savant chrétien, la science chrétienne, doivent porter
sur la création, qu’elle soit scripturaire ou naturelle.

2.2. Erasme : humanisme et belles-lettres

Par 1a méme va se révéler 1’opposition paracelsienne & 1’humanisme et
aux belles-lettres. Ces termes doivent étre précisés. On ne trouve pas chez
Erasme les termes d’umanista ou d’humanistus. En revanche, " humanitas
apparait comme douceur et bienveillance (elle désigne la figure du Christ), la
charité et le pardon des injures et surtout comme pédagogie, I’apprentissage de
connaissances fondamentales pour tout homme, les bonae litterae, que nous
appelons «belles-lettres». Leur apprentissage passe par 1’étude des langues
anciennes. Elles ouvrent a la culture de I’ Antiquité et éclairent ’homme sur sa
véritable nature (les litterae humaniores ameénent I’homme a une plus grande
humanisation, en un sens moral, politique, mais elles «s’opposent au savoir
de la nature» '%). Elles sont par ailleurs la condition d’accés 4 une véritable foi
chrétienne. La réforme de I’enseignement des lettres, chez Erasme, débouche
logiquement sur une théologie renouvelée . C’est le terme méme de «re-nou-
vellement» que Paracelse ne saurait accepter : le nouveau ne peut étre reproduit,
il est produit, une fois pour toutes, définitivement, il est le cours méme de la vie.

3. Langues antiques vs langues vernaculaires : «Que nous sert la pluie
tombée il y a mille ans ? Est utile celle qui tombe aujourd’hui.» "3

De fait, le recours aux langues antiques est selon Paracelse une attitude
contre nature. Erasme n’a pas compris qu’on ne saurait lire la Bible sans saisir

'® Dans un travail de thése (Théorie du langage et exégése biblique chez Paracelse
(1493-1541), Berne, Peter Lang, 2002), nous avons essayé de montrer ['unité de la
pensée paracelsienne.

"' Cf., par exemple, E. R. Curtius, La littérature européenne et le Moyen-Age latin,
Paris, PU.F., 1986, p. 31-41.

"2 Nous reprenons ici les définitions de P. JacopiN, J. LAGREE, Erasme. Humanisme
et langage, Paris, PU.F., 1996, p. 15.

¥ Comme le soulignent P. JacopiN, J. LAGREE, op. cit., p. 16.

" Ibid., p. 19.

'3 «was nuzet der regen der vor tausent jaren ist gefallen ? der niizet der ize zugegen
fellet.s, I, 11,p. 127.



118 JEAN-MICHEL RIETSCH

la nature, ni saisir la nature sans fonder sa compréhension en Dieu grace a la
lecture de la Bible. Celui qui ouvre les yeux, qui voit que le visible, quel qu’il
soit, est lisible, parce que de Dieu, apercoit que tout ce qui est créé suit un cours
précis. Cette notion de Zeitigung ', qui recouvre le processus de maturation
auquel toute «chose» (naturelle mais aussi théologique) est soumise, amene
Paracelse a faire I’éloge de la juste temporalité, du juste présent : le bien-lire
paracelsien n’a que peu a voir avec le bien-dire érasmien, qui se forme au
contact d’une langue «datée». Le bien-lire saisit dans son mouvement méme
ce qui se donne a voir, «a ’instant» ou il se donne, dans «ce présent indéfini de
I’apparition» '7 qui est aussi un lieu présent, alors que le bien-dire tourne son
regard vers une perfection passée, antique, qu’il tente d’égaler mais qui n’est
plus de mise pour rendre compte du présent. Cette position, exprimée explici-
tement par Erasme: «Ah! si le genre humain tout entier n’employait que deux
langues [...] : le grec et le latin !» '® vise a (re)faire du latin une langue vivante, du
grec la porte d’entrée au Nouveau Testament ' ainsi qu’a la littérature profane.
Ce qui, en tout cas, pointe derriere cette mise en valeur du latin comme langue
vivante est justement I’arasement des différences entre peuples et époques, au
profit d’une uniformité géographique (une méme langue sans distinction de
prononciation, jusque dans I’accent®) et temporelle (re-naissance d’une langue
appartenant a la civilisation latine disparue).

On peut ainsi relever, méme s’il existe quelques nuances, un rejet général
des langues vernaculaires chez Erasme. Elles déforment la prononciation des
langues anciennes et, de fait, entachent leur pureté. Elles sont dépourvues de
regles, de fixité, et selon un raisonnement tout platonicien, elles sont, de par
leur instabilité, du domaine de 1'imparfait, du monde, alors que les langues
anciennes, possédant une grammaire, appartiennent a 1’éternel, a la perfec-
tion?!, cette perfection éternelle qui gomme les disparités nationales.

L’humanisme n’est donc pas, selon Hohenheim, une simple mode intel-
lectuelle bénigne. Il va en fustiger non seulement I’inutilité mais surtout la
nocivité, tant corporelle que spirituelle. La médecine humaniste tue les corps,
la théologie humaniste tue les ames.

'® Cf., par exemple, L. Braun, «L’idée de Zeitigung chez Paracelse», in: Les figures
du temps, Strasbourg, PU.S., 1997, p. 167-174.

" H. MEscHONNIC, Modernité Modernité, Paris, Gallimard, 2000, p. 34.

'8 «Dialogue sur la prononciation correcte du latin et du grec», in: ErasME, (Euvres
choisies, présentation, traduction et annotations de J. Chomarat, Paris, Le Livre de Poche
classique, 1991, p. 917.

¥ Cf., par exemple, «La Méthode d’Erasme de Rotterdam», in: ErasMme, Les
Préfaces au Novum Testamentum, présentées, traduites et commentées par Y. Delégue,
Geneve, Labor et Fides, 1991, p. 101.

20 FErasMe, éd. Chomarat, p. 921.

2t Sur ce point cf. I’'excellente étude de J. CHOMARAT, Grammaire et rhétorique chez
Erasme, Paris, Les Belles Lettres, 1981, t. 1, p. 91-106.



PARACELSE CRITIQUE D’ERASME 119

4. Nocivité de la médecine humaniste : «On ne fait pas voile
avec le vent de la veille»*

La médecine humaniste est non seulement vaine mais €galement dange-
reuse. On prendra ici pour référence un écrit datant vraisemblablement de
I’année 1529, Trois livres sur la maladie frangaise®, consacré au traitement de
la syphilis, et sous-titré «Des impostures»*. La quinzieme de ces Impostures
concerne «ceux qui ont enflé en diverses langues» . Présentés comme membres
d’une «secte», ces médecins dénigrent la pratique de Hohenheim en lui oppo-
sant le grec, I’hébreu et le chaldéen?. On n’en saura d’ailleurs nominativement
pas plus sur ces ennemis «sectaires»*’, mais il s’agit de ceux «qui ne savent
rien si ce n’est un peu de langue des Grecs», a savoir des «maitres d’école»,
«des correcteurs», enfin, des gens «qui étaient a 1’école d’Erasme» 2.

La réponse paracelsienne aux attaques subies de la part de cette «secte» s’ ar-
ticule autour des oppositions discours / ceuvres, mensonges / discours vrais.

Ainsi, on fait grief 2 Hohenheim de sa maniére d’interpréter, verbe qui
apparait a sept reprises dans les deux premiers paragraphes de la p. 99. Le
débat médical est placé par les ennemis de Paracelse sous 1’égide des langues
(«sprach») et des mots («worter»)*, que Hohenheim est accusé de ne pas
connaitre. Faux proces, puisque I’art médical est affaire d’ceuvre?! (laquelle
est action extérieure révélant une efficacité intérieure, c’est-a-dire 1’action
du médecin qui sait mettre en ceuvre les forces intérieures du remede, de la
plante **) et non de mots, non d’«interprétation», de compréhension des livres
médicaux hérités de I’ Antiquité.

On passe alors de «mot» & «mensonge», sans aucune forme de transition *:
celui qui veut &tre «médecin de la vérité», et non «du mensonge», doit interpré-
ter («avec») les ceuvres, guérir vraiment. L’interprétation vérace, donc efficace
selon Paracelse, peut éventuellement découler d’une saisie juste du texte grec.
Il s’agit de traduire en allemand la force qui se trouve dans les codex grecs ou

22 Cité in: L. Braun, «L'idée de Zeitigung... », p. 173.
3 «Von der franzosischen Krankheit 3 Biicher», I, 7.

*# Ibid., p. 67-181.

3 Ibid., p. 99.

% Id.

7 Tls apparaissent sous la forme grammaticale «die», «diejenigen», «sie», ibid.,
p. 99-100.

% Ibid., p. 100.

¥ «interpretirn», ibid., p. 99.

* Id.
«werk», Id.

2 Cf., par exemple, M. Foucault, Les mots et les choses, Paris, Gallimard, 1966,
p. 40-44, notamment.

31,7, p.99.



120 JEAN-MICHEL RIETSCH

hébraiques *. L’ exemple de la «chiros» (chirurgie ? chiromancie ?) et de I’ «ydrops»
(hydrothérapie) ** prouve que, si ces mots sont utilisés sans la connaissance de la
force qui régit leur mise en ceuvre, leur efficience sera nulle. Une chose est le mot,
une autre sa pratique. Une distance s’établit entre le mot «philologique» et le mot
«vrai», allemand. La maitrise philologique n’implique nullement le pouvoir de
guérison. Elle n’est le plus souvent que «bavardage théorique» et «doux ver-
biage»*. L’appel 2 la langue, quelle qu’elle soit, n’est d’aucun secours, puisque
toutes se valent dans le bavardage et le mensonge, si elles ne sont pas utilisées
dans I’optique de I’ceuvre. La science médicale humaniste pense s ouvrir la voie
de la médecine mais ne fait que la détourner («verfiirung» *’) de sa fonction: Ils
s’imaginent que, parce que la langue régit les livres, elle régit aussi les malades *.
Dans ce cas, ces doctores ne «s’appellent pas médecins, mais Grecs» *° et sont de
fait étrangers a leur lieu et a leur temps d’exercice.

A cette attitude humaniste s’oppose la rusticité du paysan bavarois,
valaisan ou souabe, plus efficace que ces scribes. Paracelse va donc opposer
I’Allemand, «Teutsch»*, au Grec. Cette «germanité», loin de valoir comme
une revendication nationaliste avant la lettre (et on sait ’'usage qu’a fait la
propagande nationale-socialiste du médecin rebelle), se doit d’étre avant tout
percue comme une manifestation de la saisie du juste moment. Elle intervient
ici dans le contexte bien précis de I'irruption de la syphilis: cette maladie est
allemande, non grecque ou francgaise, pas plus qu’arabe*'. La maladie doit étre
appréhendée dans son cours, ce que ni les Grecs ni les autres ne peuvent faire,
puisqu’ils ne sont pas de ce temps, de ce lieu. La médecine humaniste, ne voyant
pas ce qu’une maladie peut avoir de particulier calque des données — peut-&tre
vraies en leurs temps et lieux mais complétement erronées désormais — sur ce
hic et nunc qui est celui du présent du médecin et du malade.

Seule la magie, établie comme savoir a part entiere dans 1’Astronomia
magna par exemple*’, ouvre a la perception du temps de la maladie®. Le
mage percoit les rapports existant entre toute forme de corporéité et I’Esprit
qui I'habite. 1 saisit a leur juste valeur ces signatures placées a la surface des
plantes, des minéraux, etc. et qui font signe, pour qui sait les lire, vers leur force
curative, leur Esprit.

Le mot juste s’insere dans cette stratégie médicale: il est un mot magique,
réceptacle ol viennent se concentrer les principes actifs et curatifs de la plante.
Qui possede le mot juste possede I’art médical :

H1d.

* Id.

36 «theorische geschwez», «siieB geschwez», Id.
% .

3 1d.

22 1d,

“ Ibid., p. 99.

4 Ibid., p. 101.

21,12, p. 1-444.

“ Cf., par exemple, I, 1, p. 145.



PARACELSE CRITIQUE D’ERASME 121

Remarquez a ce sujet que les esprits et forces célestes ne peuvent pas autrement
nous aider qu’a I’aide des noms et des mots [...]: le nom est comme une plante, la
plante comme un nom [...].*

L’art médical vrai, magique, ne peut s’embarrasser de théories antiques,
caduques. Il doit chercher a faire advenir I’Esprit curatif du remede, par le
truchement de son nom. La «germanité» paracelsienne est cette adéquation du
regard (du médecin) sur un fait qui vient juste de se passer (la maladie), qui obéit
a une temporalité et a une géographie propres, avec une parole qui parle aux
patients, les guérit. Les malades ne sont pas des Grecs antiques mais des paysans
allemands du XVI* siecle:

Ne vous attachez pas, pour soigner les nouvelles maladies, aux vieilles rengaines [...]
Le remede est disposé de par le monde comme est un navire en haute mer [...] et qui est
conduit [...] non selon le vent qu’il a fait la veille, mais selon le vent du jour. **

La médecine humaniste, tournant son regard vers le passé «bavarde», pose
les langues anciennes en objets de foi voués a une éternité désincarnée et inef-
ficace, alors que: «Nous, Allemands, ne croyons qu’en la guérison» *. Cette
guérison n’est possible que si le médecin est capable d’accompagner la maladie
en suivant son cours, si le médecin est vraiment présent aux cOtés de la maladie
et du malade, débarrassé de ce qu’on pourrait nommer les oripeaux du peplum
humaniste, anachronique.

5. Médecine et théologie

La préoccupation théologique de Hohenheim s’inscrit dans le méme souci
du mot efficace. Le Commentaire des cing premiers chapitres de Matthieu®’
de Paracelse fait mention de certaines erreurs de lecture qui peuvent interférer
dans la compréhension de la Bible. Il est question en Matthieu 3,4 de la nour-
riture de Jean-Baptiste dans le désert. Les locustae dont il est question ont été
traditionnellement traduites par «sauterelles». Or, cette lecture serait un non-
sens mortel **. Les locustae sont des bourgeons ou de jeunes pousses dont Jean-

# «Doruf merkent nun die geister und himlischen kreften konnen uns nicht anderst
helfen, dan durch die namen und worter [...] der nam wie ein kraut, das kraut wie ein
nam, [...]», I, 14, p. 323.

1,7, p. 148 ; cité et traduit in : L. BRauN, Paracelse, nature et philosophie, Stras-
bourg, Association des Publications prés les Universités de Strasbourg, 1981, p. 157.

% 17, p 99.

7 Auslegung der fiinf ersten Kapitel Matthaei, cf. supra note 2, cité d’aprés Gorlitz.

8 Rappelons ce qu’en dit Erasme dans ses Annotationes in Novum Testamentum :
«D’apreés ce que l'antiquité nous a transmis a leur sujet, elles n’étaient pas en tout
semblables aux notres. Car elles volaient avec quatre ailes et migraient quelquefois
d’Afrique en Italie, alors que les paysans ne se plaignent pas des notres et qu’elles ne
volent pas en troupes dans une autre contrée. Si on s’en étonne, on n’a qu’a comparer
les pigeons de chez nous avec ceux d’'Italie, on croirait deux especes différentes.» ; in:
J. CHOMARAT, Grammaire et rhétorique..., t. 1, p. 553.



122 JEAN-MICHEL RIETSCH

Baptiste a mangé le miel sauvage. Cette prise de position est encore confirmée
dans un de ses ouvrages légérement postérieur (datant vraisemblablement des
années 1525 a 1528), Sur la thérébenthine, et traité sur le miel* :

Bien qu’il soit compris par bon nombre de ceux qui sont considérés comme haute-
ment doués d’un sens de I’entendement, que les sauterelles aient été sa nourriture,
ceux-cl ne peuvent taire leur propre bétise ; au contraire, ils affichent leur propre
bétise et leurs élucubrations par leur latin bien ciselé, comme Jérome, Erasme et
de nombreux nouveaux prophétes, qui sont renommés et versés en latin ; ils sont
borgnes parmi les aveugles mais non voyants de leurs deux yeux.*

ILa confusion locustae-sauterelles / locustae-bourgeons révele son absur-
dité aux yeux du médecin Paracelse. Si Jean avait mangé des sauterelles, ses
reins n’auraient pas résisté plus de six mois, dissous par la force médicinale de
I’insecte'. La traduction prend ainsi tout son sens de «traduction-germanisa-
tion»°%, adaptation a son contexte en vue d’une efficacité.

L’intérét porté aux mots n’est pas une faute propre aux humanistes. Elle est
déja fortement enracinée dans cette méme Antiquité vers laquelle ils tendent:
Jérome manque les enjeux de la compréhension de la nature et de 1’Ecriture.
Paracelse le rejette a plusieurs reprises dans ses ouvrages, ce qui est inattendu,
dans la mesure ou la Bible latine reste pour lui, en matiére d’écrit rendant
compte de Dieu, la référence ultime *. Il faut admettre que le savoir de la nature
vient épauler voire corriger 1’écrit lorsque celui-ci sombre, comme dans ce cas
précis, dans I’absurdité.

Le savoir qu’invoquent les biblistes est donc un savoir incomplet: 1’ceil
unique, celui du philologue-grammairien, qu’ils jettent sur la création, fait
d’eux des demi-savants, qui s’érigent en maitres de pensée. Ils se masquent
derriere la langue («sprach»), agissent uniquement avec les lettres («puchsta-
ben») et omettent ce que Paracelse nomme la «pratique»>*. Leur science par-
tielle est fondée sur une vision erronée de la traduction dont ils n’ont pas percu
les enjeux pour la modernité: ils ont le souci du mot juste-antique, non du
mot juste-efficace. Leur art de la traduction est passé, blet, incapable de rendre
compte de la maturation et du temps présent, des fruits présents. La traduction
doit étre un phénomeéne dynamique qui épouse ce qui se donne a voir et a lire,
non un regard en arriere qui, de fait, va a contre-courant du cours de la nature.

1,2, p. 177-204, ici plus particulierement p. 197-199.

% «Wiewol (es von) von etlichen, die hoch verstendig geacht werden ausgelegt wird,
das heuschrecken sein speise sol gewesen sein, die ire eigen torheit nit verschweigen
mogen, sonder durch ir wolgezirt latein bringent sie ir eigen torheit und fantasterei
herfiir, als Jeronymus, Erasmus und vil der neuen propheten, die im latein vermert sein;
sie seind under den blinden eineugig und nit zweieugig.», I, 2, p. 198-199.

3t Goruitz, f° 200.

32 «(ver)deutschen», Id.

* Cf. infra, «7. Paracelse, unité spirituelle du message biblique».
* 1,7, p. 100.

w



PARACELSE CRITIQUE D’ERASME 123

L’interprétation ridicule de I’'Evangile de Matthieu suscite certes 1’ironie
de Paracelse («pourquoi pas un lievre roti 7» *°) mais, au dela de la mort rénale
de Jean-Baptiste, c’est bien d'une mort plus grave qu’il s’agit. Les locustae /
sauterelles ne sont qu'un symptdme de ce qui menace ’interpréte humaniste
du texte biblique. L’enjeu d’une traduction actuelle est évidemment I’ouverture
du cceur des étres humains au Dieu présent: il s’agit de faire voile avec I’Esprit
qui souffle aujourd’hui!

6. Zeitigung et théologie
6.1. Erasme : la nature mal comprise

Cette menace, selon Paracelse, qui pése sur le christianisme renaissant, vient
se nicher dans le retour vers le christianisme primitif, par le biais des langues
anciennes. Erasme assimile le christianisme 2 un flux ininterrompu, qu’il faut
remonter, et dont certains Péres de I’Eglise sont autant d’étapes obligées:

[...] il suffit de comparer, de confronter de vieux théologiens tels qu’Origéne, Basile,
Jérdme, a nos modernes (recentioribus): on verra la-bas couler une sorte de fleuve
d’or, ici de petits ruisseaux qui ne sont méme pas purs, et qui n’ont plus rien de
commun avec leur source.

La vérité du sens de I’Ecriture, le retour i sa pureté originelle, se conquiert
dans un égrenement de ses différents interprétes jusqu’au Christ. Tout impétrant-
théologien se doit de les étudier. La métaphore érasmienne du fleuve résume a
elle seule le refus paracelsien d’une telle méthode de lecture de I’Ecriture.

Tout d’abord, il faut relever I’évidente connotation naturelle du trope éras- .
mien, qui révele, une fois de plus, son incompréhension fonciere de la Zeitigung.
Le Hollandais pose pour principe de compréhension du fleuve la compréhension
de son origine, de sa source. Elle est ce qui explique et en méme temps ce vers
quoi il faut tendre. Bien sir, Paracelse admet que seul le Christ permet la com-
préhension du christianisme vrai. Cependant, il est absurde de poser la remontée
du fleuve d’or vers sa source comme seul acceés a sa vérité. La vérité du fleuve
est sa présence, sous les yeux du lecteur, a I’endroit ot il se trouve, au moment
ou il s’y trouve, dans son flux méme. 11 s’agit de lire la Bible en suivant son
cours. Que peuvent alors importer ceux que Paracelse cite en un écho étonnant a
la Méthode. Pour I’étude des textes saints, point n’est besoin de: Scot, Thomas,
Albert, Occam, Augustin, Ambroise, Bernard, Cyrille, Eck, Lefevre, Luther,
Zwingli”’, ainsi que Jérome, Clément VII, etc.>® Sont non seulement rejetés les
recentiores, mais également les piliers de la foi chrétienne selon Erasme.

3 Gorurz, £ 200.

56 «La Méthode...», in ERASME, Les Préfaces..., p.107.
7 SubHorF 11, p. 400.

¥ 11, 2, p. 391.

w



124 JEAN-MICHEL RIETSCH

L’inutilité de cette chaine d’aprés Hohenheim se manifeste directement par
I’attitude face aux langues anciennes. Si Erasme prone le retour au Christ par
les Anciens, 1’étude du latin (langue de I’Eglise et des Peres latins), du grec
(langue des philosophes, des Péres grecs et des Septante) et de I’hébreu (langue
de I’ Ancien Testament, qu’Erasme pourtant ne maitrise pas) s’impose.

C’est la que se manifeste encore I’erreur érasmienne: 1’apprentissage de
la théologie passe par I’apprentissage de la rhétorique. Il inclut I’étude «des
figures et des tropes des grammairiens et des rhéteurs» >, il s’agit de se former
a I’habileté, «au maniement des allégories théologiques et lieux communs» .
Le théologique passe par la rhétorique, la pureté et la correction étant le fait
des langues anciennes. La littérature paienne comme modele linguistique de
cette pureté et correction (au point qu’Erasme mette en balance Bible et poésie
antique '), peut ouvrir 4 une meilleure compréhension de 1'Ecriture. Ce prin-
cipe est explicitement rejeté par Paracelse:

On dit que Cicéron a été¢ un homme €loquent et, de ceux qui vivent a présent, nom-
breux sont ceux qui souhaitent posséder sa langue (bien que le désir des langues
paiennes soit déraisonnable pour un chrétien). Vois donc: qu’est son éloquence,
maintenant, a ce jour ? [...] Comment peut-on donc bien parler, si on ne connait pas
celui, le Christ, qui a le mieux parlé ? [...] De ce qu’il a été éloquent dans sa foi, en
son temps, ne découle pas que ses préceptes, les préceptes de Quintilien, doivent étre
tenus, puisque le Christ les a tous brisés [...]. %

Les études classiques n’ouvrent pas a la compréhension de la Bible. 11 y
a un fossé infranchissable entre 1’éloquence et le discours christique, et il est
de I"ordre du temps. Le temps de Cicéron et de Quintilien n’est pas le temps
du Christ, qui a dépassé€ le paganisme. L’inadéquation entre les deux discours,
paien et chrétien, voue a I’échec la tentative érasmienne. C’est par 1a méme que
I’étude de la rhétorique est «dépassée» : le beau langage cher 2 Erasme, comme
gage d’exactitude, entraine son contraire. D’ou, finalement, cette dévalorisation
de la «poésie»*, comme «machine a bavardage» *.

Par ailleurs, 1’appel aux docteurs de I’Eglise, opéré par Erasme, est, selon
Paracelse, la manifestation méme de ’erreur. Ils sont les loups dont parle Paul
et I’ Antéchrist dont parle Jean, s’affairant a de «vains jeux d’enfants» %, étran-

9 ERASME, ibid. p. 105.

% Jbid, p. 107.

61 Cf. ErasME, «Dialogue sur la prononciation correcte du latin et du grec», in: Euvres
choisies, éd. Chomarat, p. 914.

8 «Man sagt, Cicero sei ein beret man gewesen und vil der iezigen die sein zung
begeren und wiinschen (wiewol unbilllich an eim christen, heitnisch zungen begeren)
nun sich, was ist sein wolreden ietz zu dieser zeit ? [...] wie kan einer wol reden, der do
christum nicht kent, der am hochsten geret hat ? [...] Drum zu seiner zeit in seim glauben
ist er beret gesein, das aber doraus folgt, das sein praecepta, Quintiliani praecepta, sollen
gehalten werden, das folgt nicht, dieweil Christus die alle brochen hat [...]», I, 14, p.262.

 «das tuts aber, das euer lernen nichts ist; ir seid poeten, poetisch arzneient ir», I,
9, p. 154.

% «Schwezwerk», Ibid., p. 139.

% SupHorr 11, p. 556.



PARACELSE CRITIQUE D’ERASME 125

gers a D'esprit des apdtres, €laborations de rituels, de commandements et de
cérémonies qui ont défiguré I’Eglise, celle de I’Esprit.

6.2. Denys I'Aréopagite : savant inspiré, modéle du savant chrétien

C’est donc au nom de I’Esprit que Hohenheim va élever la figure de Denys
I’ Aréopagite au rang d’interlocuteur privilégié. Peu lui importe que Denys,
depuis Valla, soit un pseudo-Denys : il est celui qui a accepté I’Esprit qui ne se
donne pas aux docteurs . Tl est intéressant de noter que 1’ Aréopagite a suivi en
son temps le phénomene de la Zeitigung. Son ouverture au message christique
1’a mené de I’astronomie, science désormais datée, 2 1'Evangile, adapté 4 son
présent: le «moindre» («das weniger») doit toujours étre abandonné au profit
du «plus grand» («das merer»)®. Point de vue déja affirmé dans le Traité des
maladies invisibles de 1531-1532:

Denys qui connaissait pourtant le firmament en astronome ne put voir a ’aide de
la lumiere naturelle les ceuvres qu’abritait la croix du Christ [...] I voulut aller a
I’auteur de ce monde, chercha et découvrit une autre lumiére [...].

Paracelse met ainsi en exergue le fait qu’on ne peut accéder a une lecture
de 1I’Ecriture inspirée qu’en se plagant soi-méme en position d’inspiré. L’étude
érasmienne de la chaine des Péres de I’Eglise se meut sur un méme plan, qui est
celui des savoirs humains. Rhétorique, éloquence, philologie sont des outils qui
s’affairent a la lettre mais qui ne parviennent pas a libérer le souffle de 1I’Esprit.
Elles n’amenent, en fait, qu’a des jeux de mots, mots vidés de leur force opéra-
toire, inadaptés aux temps et lieux de la lecture, fuyant par 1a-méme la force du
texte lui-méme. Le souci des mots n’entraine, pour Paracelse, qu’'une fuite du
souffle. La lumiére naturelle s’acharne dans un domaine qui n’est pas le sien,
celui de la lumiere de I’Esprit®. Denys se présente donc comme le modele du
vrai savant-voyant, capable de discernement : il y a un temps et un lieu propres a
chaque expérience, chacune ressortissant a I’usage d’une lumiere particuliere. En
ce sens, il fait usage de ses deux yeux, pour reprendre la citation du Traité sur le
miel, et embrasse 1’intégralité de ce qui se donne 4 voir, nature et Ecriture :

Sache donc que la connaissance ne concerne pas seulement tous les objets qui
intéressent le seul corps visible et qui ne sont qu’une partie de la science. La con-
naissance concerne aussi les paroles de ’Ecriture [...]7°

La connaissance doit venir se fonder sur I’enseignement du Christ qui, seul,
peut sonder ce que I’entendement humain, laissé a lui-méme, ne peut atteindre.
La foi ouvre donc au vrai savoir, ot nature et Bible entrent en connivence. La

% 11, 1, p. 78.

1,12, p. 27.

% ParaceLse, Euvres médicales, choisies, traduites et présentées par B. Gorceeix,
Paris, PU.E, 1968, p. 196.

% Sur la relation «lumiére de la nature / lumigre de I’Esprit», cf., par exemple,
J.-M.RIETSCH, op. cit., chap. 3, p. 83-103.

" PARACELSE, éd. Gorceix, p. 199.



126 JEAN-MICHEL RIETSCH

perception érasmienne de Denys reste, somme toute, traditionnelle, en ce qu’il
voit en lui un mystique. Paracelse, au contraire, I’integre dans une réflexion plus
vaste, ou pensées scientifique et théologique instituent de nouveaux rapports
dans les fausses oppositions entre foi et raison. Denys est avant tout une attitude,
celle du savant chrétien et qui se caractérise par le: «cherchez, frappez et vous
trouverez» '!. Le chrétien est toujours a I’affiit des ceuvres de Dieu, parce qu’elles
le concernent, et qu’il doit chercher et trouver en quoi elles le concernent . L’in-
visible aux yeux de la chair doit étre traqué, pour qu’il devienne visible aux yeux
de la foi, par le biais de la lumiere de 1’Esprit. Visible et invisible ne s’opposent
plus mais nécessitent un usage juste de nos facultés. L’invisible est déja présent
dans le visible, il importe de le laisser advenir. C’est I'Esprit, provisoirement
invisible mais présent, que le chrétien doit se donner la peine de convoquer.

Cet Esprit ne se dévoilera pas plus dans la lecture des Anciens, quand bien
méme ils auraient été inspirés. Quoi qu’il en soit, leur inscription dans une
histoire désormais révolue rend leur message caduc pour un lecteur présent.
La recherche de I’origine qui passerait par une chaine d’interprétes, jusqu’a
I’auteur initial, est vouée a I’échec. L’Esprit a I’ceuvre dans le texte biblique se
donne sans intermédiaire.

7. Paracelse : unité spirituelle du message biblique

I1 y a de nombreux Psaumes qui ne sont pas siens (i. e. de David), comme on le sait
alors. Cependant, je ne me laisse pas attaquer sur ce point car un Esprit les a faits,
comme s’ils étaient issus d’une méme personne ; voila pourquoi j’appelle ce méme
Esprit David, qui est, en ’occurrence, celui de Dieu™.

Paracelse montre qu’il a connaissance des différents auteurs bibliques
(Psaumes de David, Psaumes d’ Asaph, etc.). Son refus invite donc a rechercher,
par dela les figures humaines, I’Esprit, garant d’une lecture de 1’Ecriture qui ne
serait pas victime de I’illusion historique : prendre le porte-voix pour I’auteur.
De plus, cette méthode inscrit le message biblique dans la multiplicité : autant
d’auteurs que de textes. L’auteur unique disparait alors:

[...] Car c’est un Evangile, un texte, une bouche, une parole, une personne, un Dieu,
duquel tout cela provient, c’est-a-dire le Christ, le fils de Dieu. Et bien que quatre
personnes 1’aient rédigé, tout cela ne provient pas de ces quatre personnes, car il n’y
pas quatre tétes mais une seule [...].™

" Ibid., p. 196.

2 Id.

? «Nun seindt etlich psalmen, so nit sein seindt, wie dann wissentlich ist. Iedoch
aber lass ich mich desselben nicht anfechten, dann ein geist hat sie gemacht, gleich als
wer es us einer person gangen ; darumb ich denselbigen geist David nenn, der nemlich
gottes ist.», I, 7, p. 114.

4 «Dann es ist ain Evangelion, ain text, ain mundt, ain redt, ain person, ain gott, uss
dem es alles ganngen ist, das ist Christus, der sun gottes. Und wiewol vier geschrieben
haben, so ist es doch nit uss denn Vieren, das ist es seindt nit vier kopff sunder ainer
[...}», Supnorr I1, p. 439.



PARACELSE CRITIQUE D’ERASME 127

Méme s’il y a apparence d’auteurs multiples, dans le cas des Evangiles,
cette multiplicité n’implique pas éclatement du message christique, exclusion
de chaque Evangéliste I'un par 1’autre, mais bien complémentarité ’*. L unité
ne se trouve cependant pas dans la chaine des interpretes officialisés par les
différentes Eglises, puisque «il y a pour cela un proverbe connu : autant de sens
que de tétes» 76, L’Ecriture devient «nez de cire» ”’, malléable & merci. Le retour
aux langues d’origine de I’Ecriture est alors une fois de plus fustigé car «les
langues ne donnent rien» ™.

Paracelse introduit une nouvelle critique de la traduction humaniste sous
I’angle de la juste temporalité :

Ils ont également traduit des choses étranges dans le texte, bien que je puisse imagi-
ner que leurs maitres ¢s langues n’eussent pas osé cette traduction [...] Le texte que
j’ai expliqué est en latin, en allemand en fonction de son contenu. Je crois au latin
et y reste fidele et il n’en est pas autrement, donc, qu’ils se lévent, ceux qui ne sont
pas encore assis pour se lever. ”

La génération des traducteurs (Erasme, Lefevre d’Etaples, Luther, etc.) ne
respecte pas la modération de ses initiateurs, les maitres, qui ne semblent pas
condamnés ici. Ces derniers n’étaient pas habités par 1’esprit de démesure, anti-
naturel, de leurs éleves. Versés en langues, ils n’avaient pas I’intention d’appli-
quer cet art aux textes bibliques. L’éléve veut donc dépasser le maitre alors qu’il
n’en a pas les moyens. Il bouleverse 1’ordre naturel qui veut que 1’on soit assis
avant de pouvoir se lever, refusant I’obligation d’humilité seyant a tout apprenti.

Par ailleurs, si les maitres ont refusé ce que leurs €leves ont tenté, c’est parce
qu’ils avaient compris que le temps de la traduction n’était pas venu. Le temps
du passage d’une lumiere a une autre n’était pas encore advenu: I’habileté phi-
lologique révele son inadéquation a I’approche de la Bible. Elle est démesure
manifeste, plus un désir de briller qu’une réelle piété chrétienne. Les éleves ont
forcé le passage de la lumiere supérieure, ne tenant pas compte des signes des
temps. La Zeitigung n’est pas respectée dans la mesure ou les humanistes, cette
fois-ci, veulent cueillir des fruits qui n’ont pas eu le temps de parvenir a maturité.
Tournant tout a la fois leur regard vers le passé et voulant anticiper I’époque de la
récolte (la venue du sens vrai), ils manquent le présent dans son mouvement.

Mais Paracelse ne tombe-t-il pas lui-méme sous ses propres coups, placant le
texte latin de la Bible au-dessus de la Bible allemande de Luther, par exemple ?

5 Ibid., p. 438-439.

% Ibid., p. 436.

7 Id.

8 Ibid., p. 435.

«Sie haben auch vil seltzams im text dolmetscht, wiwol ich wissen mug, dass ir
lermeister der sprachen sich des dolmetschen nit understanden hetten [...] den text den
ich ausgelegt hab, stet in latein, deutsch in eim ieglichen nach seinem grund. Dem latein
glaub ich und bleib bei ihm und nicht anderst, so die auston, die noch nit gesessen seindt
zum aufstohn», I, 7, p. 115.



128 JEAN-MICHEL RIETSCH

Comment peut-on concilier cette exigence de compréhensibilité «allemande»,
dans un temps et un lieu précis, celui des paysans et des humbles de 1’espace
germanique, avec cette primauté confiée a la Vulgate ?

Paracelse utilise I’allemand dans tous ses textes, par souci d’adaptation a
ses lecteurs, au cours des choses. La Vulgate obéit a ce méme principe dans
la mesure ou elle est derni¢re dans 1’ordre de la révélation. Elle est histori-
quement fondatrice de I’Eglise, et véhicule le souffle de 1’Esprit. En ce sens,
Hohenheim reste «catholique», dans un sens bien précis qu’il ne convient pas
de développer ici. L’hébreu et le grec ont été «dépassés» par le catholicisme
romain, dans I’ordre de la temporalisation naturelle. Le latin demeure la langue
de I’expression de Dieu, qui rend compte de Dieu pour la période précise du
catholicisme. Les entreprises de traduction contreviennent a cet ordre. Elles
sont démesurées puisque ceuvres humaines, elles veulent se faire passer pour
véhicule de I’Esprit, qu’elles ne parviennent pas a atteindre a ’aide de leurs
moyens humains, grammaire et philologie.

8. Conclusion

La véritable «verdeutschung» ne saurait faire I’objet d 'une théorie abstraite,
grammaticale et philologique. Elle se révele dans la pratique quotidienne de
la prédication, non pas dans les églises, mais dans les lieux ou se trouvent
les chrétiens, les pécheurs: a savoir dans les tavernes, cabarets et auberges®,
aupres des paysans fuyant la persécution des princes.

Cette condamnation de la fixité, de 'institution, religieuse, intellectuelle, se
fait au nom de cette mouvance générale de la création qu’il faut parcourir sur
le mode de 1’ap6tre, du nomade :

On parcourt I’Ecriture lettre 2 lettre, la nature pays par pays. Les pays sont autant de
feuilles : c’est 12 le code naturel dont il faut tourner les pages. ®!

La saisie de I’ceuvre divine appelle ainsi plus qu’une attitude intellectuelle.
Elle est une véritable éthique de la marche ou du «piétinement» de toutes
choses : celui qui veut acquérir la sagesse «doit piétiner ses livres de ses propres
pieds» *. Le nomadisme est accompagnement de ce qui se donne a voir, dans
un regard qui se veut toujours neuf, libre de tout enfermement dogmatique ou
théorique. Cette pétrification trouve une de ses expressions, selon Hohenheim,
dans les «tours de passe-passe» ** érasmiens, humanistes, qui veulent réanimer
ce qui est définitivement mort, et qui jamais ne parviendront a rendre compte
du message chrétien vivant.

% Paracelse a été accusé par I'Eglise catholique d’étre un «prédicateur marron»
(«winkelprediger»), I1, 3, p. 4.

81 PARACELSE, «Les sept défenses», éd. Gorceix, p. 18.

2 I

83 «gugelfur», I, 2, p. 185.



	Paracelse critique d'Érasme : des belles-lettres comme obstacle à la compréhension de l'œuvre de Dieu

