
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 55 (2005)

Heft: 1: Corps, esprit et identité chez Wittgenstein

Artikel: L'identité personnelle chez Wittgenstein : une approche pragmatique

Autor: Vezeanu, Ion

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381698

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381698
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 137 (2005), P. 35-48

L'IDENTITE PERSONNELLE CHEZ WITTGENSTEIN

Une approche pragmatique

Ion Vezeanu

Résumé

Nous montrons ici que le rejet de l'identité par Wittgenstein s'appuie sur
la contestation du principe de causalité, doublé d'une conception pragmatique

de la personne. Dans son rejet de la causalité la position de Wittgenstein
ressemble fortement à celle de David Hume. Pour parvenir à une conception
pragmatique de la personne on analysera l'usage linguistique et grammatical
qui régit l'identité personnelle. Chez Wittgenstein le concept de personne se

définit par rapport au contexte actionnel.

Ludwig Wittgenstein est populaire dans le monde universitaire occidental,
parmi les non-spécialistes des questions de philosophie du langage, au moins
à cause du rejet de l'identité qu'il avait opéré dans son premier ouvrage,
Tractatus logico-philosophicus. De même, les logiciens et les philosophes
analytiques s'accordent sur le fait que le philosophe viennois aurait récusé la

relation d'identité en considérant qu'elle est logiquement absurde et pour des

raisons de simplification des règles syntaxiques du système logique1. Certains

auteurs comme Quine2 pensent qu'il s'agit d'une confusion, d'autres associent

l'exclusion wittgensteinienne de l'identité à sa conception de la signification.
Nous avons vu qu'il y a d'autres arguments encore. Une des principales raisons

qui contribua à ce rejet est son incessante contestation de l'évidence et de la
certitude des lois logiques fondamentales3.

Toutefois, sa conception est plus complexe et non exempte d'ambiguïté,
méritant par conséquent d'être nuancée, dans le cas précis de l'identité personnelle.

Ainsi, on verra dans cette étude que la contestation du principe de causalité

doublée d'une conception pragmatique de la personne sont d'autres pistes
intéressantes dans l'explication de l'opinion de Wittgenstein. C'est pourquoi le

lecteur sera étonné de découvrir dans ses Carnets 1914-1916, des écrits moins

1 M. Black, A Companion to Wittgenstein's 'Tractatus', p. 210.
2 W. V. O. Quine, Méthodes de logique, p. 236.
3 Cf. notre article «L'absurdité de l'identité selon Wittgenstein», ci-dessus, dont

cette étude représente la suite.



36 ION VEZEANU

notoires qui ont préparé la rédaction du Tractatus, et où le philosophe affirme
effectivement le principe d'identité selon une expression bien connue: «toute
chose est ce qu'elle est, et rien d'autre»4. Or, selon Gilles-Gaston Granger, les
Carnets ne sont pas une simple ébauche du Tractatus, mais l'origine même de

toute la philosophie de Wittgenstein5. Il faudrait donc accorder tout le poids
nécessaire à l'affirmation wittgensteinienne du principe d'identité, aussi insolite

qu'elle semble par rapport à l'ensemble de son œuvre6.

Mais le Tractatus (seul ouvrage philosophique publié de son vivant) traite
de l'identité «en passant», les quelques remarques étant trop succinctes pour
constituer une base suffisante de réflexion sur une notion si cruciale. C'est
pourquoi il importe d'utiliser aussi les écrits posthumes du philosophe viennois
en s'appuyant notamment sur ses analyses du rapport corps/esprit qui s'expliquent

en partie par le refus de la relation de causalité.

1. Le rejet du principe de causalité

Nous pourrons confronter directement sa vue discutable sur l'identité avec
sa critique du dualisme psycho-physique de la personne. C'est la voie même

indiquée par Wittgenstein dans les Carnets :

Car «toute chose est ce qu'elle est, et rien d'autre». Un point de vue : de même que
je puis inférer mon esprit (mon caractère, ma volonté) de ma physionomie, de même
je puis inférer de la physionomie de chaque chose son esprit (sa volonté). Mais
puis-je inférer mon esprit de ma physionomie? La liaison n'est-elle pas purement
empirique? Mon corps exprime-t-il réellement quelque chose? Est-il lui-même
l'expression interne de quelque chose? Un mauvais visage est-il mauvais en soi, ou
simplement parce qu'il est empiriquement associé à une mauvaise humeur?7

Le texte soulève d'emblée une difficulté importante, celle de l'identification
des traits physiologiques avec les traits spirituels du caractère. Avant de poser le

problème, le philosophe affirme le principe d'identité. En effet, toute chose est

ce qu 'elle est, et rien d'autre constitue la vieille formule d'Aristote et se traduit

par toute chose est identique à elle-même et différente de toute autre. Or, s'en
tenir à cette formule semble problématique lorsque l'on veut établir un rapport
logique nécessaire et suffisant entre l'esprit et le corps. Wittgenstein signale
une certaine incompatibilité entre la relation tenue pour principe d'identité et
le rapport ou la liaison, par exemple, entre mon caractère et ma physionomie.

4 L. Wittgenstein, Carnets 1914-1916, p. 156.
5 Cf. la Préface que le traducteur français a donnée aux Carnets de Wittgenstein,

p. 10.
6 En effet, le rejet de l'identité est constant chez Wittgenstein ; une exception notable

qu'on trouvera aussi dans ses Remarques philosophiques, § 125, p. 143, où il semble
affirmer la loi d'identité, lorsqu'il se prononce sur l'expression des lois mathématiques :

«La loi se formulerait tout au plus ainsi : " Tout est tel qu'il est "».
7 Cî. op. cit., p. 156-157.



L'IDENTITE PERSONNELLE CHEZ WITTGENSTEIN 37

Pourquoi y a-t-il antagonisme entre les deux relations, étant donné qu'il s'agit
à chaque fois d'identité La réponse réside dans la distinction classique, opérée

par Kant dans sa Critique de la raison pure%, entre énoncés apriori et analytiques

et énoncés empiriques, distinction reprise par Gottlob Frege dans «Sens et

référence»9 et dont Wittgenstein s'est certainement inspiré.
En effet, la relation entre mon corps et mon esprit semble empirique, donc

elle n'est pas logiquement nécessaire. Par exemple, je ne peux pas inférer à

partir d'un mauvais visage qu'il s'agit d'un mauvais esprit et vice versa. Les
relations empiriques d'identification que nous établissons entre notre corps et

notre esprit (a - b) sont, de la sorte, distinctes de la relation reflexive d'identité
(a a), nécessaire, analytique et a priori. Donc, une réduction de l'esprit au

corps semble exclue, en ce que l'identification empirique n'est pas une relation
nécessaire. De même, l'interaction entre le psychique et le physique semble
échouer pour la même raison (il n'y a pas de rapport suffisant et nécessaire

entre les deux entités). Quelques lignes plus loin, Wittgenstein montre les

limites de la conception psychophysique du rapport corps/esprit:

Est-il donc vrai que mon caractère, selon la conception psychophysique, ne
s'exprime que dans la structure de mon corps ou de mon cerveau, et non dans celle du

reste du monde? Il y a là un point très remarquable.I0

Pour l'auteur du Tractatus, ce problème viendrait du fait qu'il n'y a pas de

lien causal entre les deux types d'entités. Le lien causal n'existe pas entre deux
choses si différentes :

5.135 - On ne peut en aucune manière déduire de la subsistance d'une situation
quelconque la subsistance d'une autre situation totalement différente.

5.136 - Il n'y a pas de lien causal qui justifierait une telle déduction. "

Dans la droite ligne de David Hume12, le principe de causalité ne présente

aucune nécessité pour l'auteur des Remarques mêlées. Une cause n'entraîne

pas de façon nécessaire un effet, ce dernier n'étant qu'une possibilité parmi
d'autres:

Ce qu'il y a de fourvoyant dans le point de vue de la causalité, c'est qu'il conduit
à dire: «Bien entendu, cela devrait arriver ainsi.» Alors qu'on devrait penser: cela

peut être arrivé ainsi, ou de quantité d'autres façons. '3

8 Cf. op. cit., p. 93, p. 100 et passim.
9 Cf. G. Frege, Écrits logiques et philosophiques.
10 L. Wittgenstein, Carnets 1914-1916, p. 157.
" L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, p. 73. La Pp. 5.136 est une

reprise des Carnets, p. 157: «Mais il est clair que le lien causal n'est aucunement un
lien».

12 D. Hume, Traité de la nature humaine: l'entendement; le philosophe écossais

pensait que l'identité est une fiction (p. 343-345, p. 351 et passim) tout en critiquant la
relation de causalité (p. 285-290).

13 L. Wittgenstein, Remarques mêlées, p. 98.



38 ION VEZEANU

En effet, le refus de la causalité opéré par le philosophe viennois va de

pair avec l'examen du «parallélisme psychophysique». Selon Jacques Bouveresse

l4, ce syntagme exprime à la fois le fait que les processus mentaux peuvent
se réduire à des processus physiologiques et aussi le fait que tout processus
mental doit avoir «une contrepartie physiologique spécifique». Wittgenstein
«précise» lui-même cette conception dans les Carnets :

Ce parallélisme a donc lieu à proprement parler entre mon esprit, c'est-à-dire l'esprit,

et le monde. Souviens-toi donc que l'esprit du serpent, du loup, est ton esprit,
car ta connaissance de l'esprit en général ne vient que de toi-même. A vrai dire,
la question se pose maintenant de savoir pourquoi j'ai donné au serpent cet esprit.
Et la réponse ne peut être donnée que par ie parallélisme psychophysique. Si je
ressemblais extérieurement au serpent et agissais comme lui, c'est bien ainsi que je
serais. Il en est de même pour l'éléphant, la mouche, la guêpe.15

Le philosophe reprend la question «des autres esprits» à laquelle les

cartésiens ne savaient pas répondre. Il montre que nous attribuons un esprit
à autrui à partir de notre propre esprit, de l'expérience subjective que nous
en faisons. Toutefois, le texte est assez équivoque. Quelles raisons permettent
au philosophe d'identifier quelque chose, à partir d'apparences corporelles
extérieures, comme étant cette chose et rien d'autre Anticipe-t-il ici une sorte
de réductionnisme émergentiste avant la lettre? On ne saurait le dire. Dans
le texte précédent, il utilise non pas des critères ontologiques d'identité (ce
qui est intrinsèque au serpent, à la guêpe, à la mouche ou à l'éléphant), mais
des symptômes d'identification qui représentent les conditions épistémiques
extérieures (ressembler et agir) permettant de dire qu'une chose est ce qu'elle
est. Wittgenstein emploie ici le mot «ressemblance» dans le sens d'identité
qualitative. Ainsi, en reconnaissant toutes les qualités observables d'une chose,
conformément à la loi d'identité des indiscernables de Leibniz16, cette chose

est ce qu'elle est et rien d'autre (une guêpe, un éléphant, un loup).
Partant, l'esprit de celui qui ressemble et agit comme un animal est l'esprit

de l'animal. C'est contraire aux exemples des métamorphoses, abondants dans
la littérature et la mythologie17, où en dépit de la transformation corporelle de

l'être humain en animal, plante ou autre chose, l'esprit demeure. Wittgenstein
semble privilégier ici la conception du parallélisme psychophysique à l'opposé
de l'interdépendance et de la détermination entre le corps et l'esprit. En réalité,
il critique les deux. Cela rend le texte des Carnets assez obscur et problématique.

En ce sens, Stéphane Ferret affirme, lorsqu'il discute les cas de transplant
de cerveau pour soutenir la thèse de l'identification cérébrale de la personne,

14 J. Bouveresse, Le mythe de l'intériorité, p. 638.
15 L. Wittgenstein, Carnets 1914-1916, p. 157.
16 G.-W. Leibniz, «Quatrième écrit de Leibniz», Correspondance Leibniz-Clarke

(lettre de 2 juin 1716), p. 85 : «Poser deux choses indiscernables est la même chose sous
deux noms».

17 Cf. par exemple P. Brunel, Le mythe de la métamorphose.



L'IDENTITE PERSONNELLE CHEZ WITTGENSTEIN 39

que les difficultés du texte de Wittgenstein rendent moins évidente la thèse de

la double identification : cerveau corps personnels.

2. Le problème du rapport corps-esprit

En dépit de nombreuses objections que l'on peut invoquer contre le parallélisme

psychophysique, cette conception semble correspondre le mieux au refus

wittgensteinien de la causalité. Selon cette théorie dualiste du corps/esprit,
les événements mentaux et physiques sont corrélés de façon régulière, mais

en dehors de toute connexion causale, quelle soit directe ou indirecte19. De
la sorte, le parallélisme psychophysique est une réponse à la conception de

l'interaction causale, celle-là même qui semble refusée par Wittgenstein.
Selon Jacques Bouveresse, les problèmes constituant une source de

perplexité constante pour le philosophe sont générés par les thèses traditionnelles

suivantes :

celle de la subjectivité des qualités secondes, celle du caractère nécessairement
structural de toute connaissance objective et celle de la discontinuité qui existe
entre les aspects quantitatifs publics (transmissibles) et les aspects qualitatifs privés
(incommunicables) de l'expérience sensible. Car on revient ici fatalement à la
question : qu'est-ce que les processus cérébraux que nous pourrions éventuellement
décrire dans le langage de la structure ont à voir avec le contenu qualitatif des événements

mentaux?20

En effet, on retrouve ici le sentiment du «gouffre infranchissable» signalé

par Wittgenstein entre la conscience et les processus cérébraux21. Le philosophe
se propose de faire l'expérience suivante sur lui-même: orienter son attention
de manière résolue sur sa propre conscience, effectuant un regard intérieur pour
apercevoir si un état cérébral peut générer un état de conscience. Il s'agit d'une
expérience subjective. C'est ce genre d'introspection qui engendre le sentiment

d'étrangeté, de vertige, de limite infranchissable entre deux entités parallèles,
le corps et l'esprit. En ce sens, le philosophe semble s'en tenir au principe
d'identité dans sa forme métaphysique reflexive, une chose est ce qu 'elle est et
rien d'autre: l'esprit est ce qu'il est et rien d'autre, le corps est ce qu'il est et
rien d'autre, et chacun est différent de l'autre. Partant, une identification empirique

et réductionniste où tout processus mental est assimilé à un processus

18 S. Ferret, Le philosophe et son scalpel, p. 75.
19 Cf. par exemple, J. Schaffer, «Mind-Body Problem», in The Encyclopedia of

Philosophy, p. 342.
20 J. Bouveresse, Le mythe de l'intériorité, p. 639-640.
21 L. Wittgenstein, Les investigations philosophiques, § 412, illustre notre attitude

lors d'un moment d'introspection : «Le sentiment du caractère infranchissable du gouffre
qui existe entre la conscience et le processus cérébral : comment se fait-il que cela
n'intervienne pas dans les considérations de la vie ordinaire? L'idée de cette différence
d'espèce est liée à un léger vertige f...]».



40 ION VEZEANU

cérébral est tout à fait exclue pour Wittgenstein. De cette façon, l'auteur des

Fiches fait entrer en controverse le dualisme psychophysique avec le parallélisme

psychophysique ou la conception de la corrélation entre tout processus
mental et le processus cérébral spécifique correspondant.

Ceci soulève un problème, selon Jacques Bouveresse, qui pense que «Nous

sommes irrésistiblement tentés de croire que de tels corrélats doivent exister
et qu'il ne nous manquait guère [...] que la méthode de lecture adéquate pour
y déchiffrer toute la vie mentale d'un sujet»22. Pour Wittgenstein, cette façon
d'envisager le rapport corps/esprit est douteuse, dangereuse voire occulte,
sinon impossible. Il l'affirme clairement dans ses Fiches:

§ 605. Une des idées les plus dangereuses en philosophie, c'est, chose singulière,
que nous pensons avec notre tête, ou dans notre tête.

§ 606. L'idée que la pensée est un processus qui se passe dans la tête, dans l'espace
complètement clos de celle-ci, donne à la pensée quelque chose d'occulte.

§ 607. La pensée est-elle pour ainsi dire un processus organique spécifique de l'âme

- comme une mastication et une digestion de l'âme Peut-on alors la remplacer par
un processus inorganique remplissant la même fin, peut-on pour ainsi dire assurer
la pensée grâce à une prothèse Comment devrait-on se représenter une prothèse
de la pensée?23

Pourquoi essayer d'étudier des phénomènes psychologiques à partir
d'études et d'observations physiologiques si rien ne leur correspond de tel? Il
semble plus naturel de considérer qu'il n'y a pas de corrélation du genre état
mental/état neuronal que d'expliquer l'un à partir de l'autre :

§ 608. Aucune hypothèse ne paraît plus naturelle que de dire qu'il n'y a pas dans le

cerveau de processus corrélatif à l'association ou à la pensée: de sorte qu'il serait

par conséquent impossible de lire des processus de pensée à travers les processus
du cerveau. Voici ce que je désigne par là : quand je parle ou j'écris, il sort de mon
cerveau -je le suppose - tout un système d'impuisions conjugué à ma pensée parlée
ou écrite. Mais pourquoi ce système devrait-il se prolonger en direction du centre
Pourquoi cette mise en ordre ne pourrait-elle pas, pour ainsi dire, procéder du
chaos? [...] De la même façon, un organisme pourrait donc naître de quelque chose
de complètement amorphe, pour ainsi dire sans cause ; et il n'y a aucune raison pour
qu'il n'en soit pas réellement ainsi en ce qui concerne notre pensée, par conséquent,
en ce qui concerne la parole, l'écriture, etc.24

Le philosophe utilise l'analogie entre les plantes qui se multiplient par
graines et l'esprit. Alors qu'il n'y a rien dans les propriétés ou la structure
de la graine qui corresponde à la plante engendrée par celle-ci, de la même

façon, nous ne pouvons pas inférer des propriétés physiologiques du cerveau
les activités psychologiques de l'esprit. Comment expliquer cette attitude de

22 J. Bouveresse, Le mythe de l'intériorité, p. 642.
23 L. Wittgenstein, Fiches, p. 153.
24 Idem, p. 153-154; nous soulignons.



L'IDENTITE PERSONNELLE CHEZ WITTGENSTEIN 41

Wittgenstein Est-elle liée à sa croyance religieuse?25 Est-elle fondée sur une
attitude scientifique? Présuppose-t-elle la notion d'émergence dont Wittgenstein

n'avait pas connaissance à l'époque? Nous ne pouvons pas analyser ici
toutes ces questions traitées un peu trop vite par le philosophe viennois26.

Le débat contemporain et les découvertes scientifiques en neurosciences

montrent que Wittgenstein n'a pas tout à fait tort de croire qu'il n'y a pas de

corrélation causale parfaite entre tel état cérébral et tel processus mental. Ainsi,
même si nous savons qu'il y a dans le cortex cérébral une «aire du langage»

ou une «aire musicale», permettant l'expression de la parole et respectivement
de la musique, cela ne prouve en rien qu'il y ait des corrélations parfaites entre
le mental et le neuronal27. Il importe ici de savoir comment on peut concilier
le rejet wittgensteinien de l'identité avec son dualisme psychophysique
s'opposant au parallélisme psychophysiologique. Ce dernier ressemble plutôt à un

préjugé qui n'aurait une source ni religieuse ni scientifique, mais aurait été

engendré par nos pratiques d'apprentissage conceptuelles :

§ 611. Le préjugé en faveur du parallélisme psychophysiologique est un fruit de la
façon que nous avons eue primitivement d'appréhender nos concepts. Car admettre

qu'il existe une causalité entre des phénomènes psychologiques sans médiation
physiologique, c'est, pense-t-on, confesser l'existence d'une nature psychique
nébuleuse. 28

Cette critique, qui peut sembler très réfractaire pour l'adepte contemporain
de la réduction des phénomènes psychologiques aux processus neurophysiologiques,

s'expliquerait par le rejet wittgensteinien du principe de causalité,
autrement dit, la cause n'est pas identique à l'effet. De la sorte, nous sommes
capables d'interpréter le paragraphe 609 de ses Fiches, où il affirme qu'il existe
certains processus mentaux impossibles à expliquer par une étude physiologique,

«parce que rien de physiologique ne leur correspond»29. Comment

justifier ce «gouffre»? Selon Jacques Bouveresse, l'analogie du rapport entre
les niveaux macrophysique et microphysique avec le rapport corps/esprit
expliquerait l'idée wittgensteinienne: aux régularités constatées «au niveau
macrophysique il ne correspond rien d'équivalent au niveau microphysique»30. Mais

l'analogie nous donne seulement une image métaphorique qui sous-entend la

notion d'émergence, sans expliquer clairement la raison philosophique qui se

25 Cf. par exemple ses Carnets, où les références à Dieu sont très nombreuses,

p. 139, p. 141-143 et passim.
26 Le style elliptique et aphoristique de Wittgenstein, qui ne fait pas place aux

arguments et aux développements philosophiques, rend difficile la lecture de ses écrits. Ici,
par exemple, il semble évacuer en un seul paragraphe les dualismes, les réductionnismes,
les béhaviorismes et autres matérialismes.

27 Cf. par exemple J. C. Eccles, Evolution du cerveau et création de la
conscience.

28 L. Wittgenstein, Fiches, p. 154-155.
29 Idem, p. 154.
30 Cf. Le mythe de l'intériorité, p. 643.



42 ION VEZEANU

trouve derrière la conception du philosophe viennois. L'explication est bien

plus profonde. Éliminons le principe de causalité, le rapport entre la cause

mentale/physique et l'effet physique/mental, et le dualisme de Wittgenstein
s'explique:

§ 613. Pourquoi une loi naturelle ne saurait-elle relier l'état initial et l'état final d'un
système sans couvrir l'état intermédiaire (il suffit de ne pas penser en termes de

cause et d'effet).31

La remarque est importante, car cruciale, pour comprendre le propos de

l'auteur des Fiches. Contester le principe de causalité signifie en fait contester
la relation nécessaire entre la cause et l'effet. Or, vu que ce principe est assimilé
au principe d'identité par toute une tradition épistémologique contemporaine
ou précédant Wittgenstein, la contestation d'un des deux principes équivaut
au rejet de l'autre. En effet, Emile Meyerson a bien montré dans son livre
Identité et réalité la portée épistémologique de l'identité qui serait à la base de

plusieurs principes scientifiques (notamment physiques) comme : le principe de

causalité, le principe de conservation de l'énergie, le principe de conservation
de la masse, le principe de conservation du mouvement (principe d'inertie) :

On peut réunir les énoncés dont nous parlons sous le nom commun de principes de

constance ou de conservation : la conservation de la vitesse ou le principe d'inertie,
la conservation de la masse, la conservation de l'énergie. Ces principes ou lois sont,
on le voit, du nombre des généralisations les plus vastes et les plus importantes
auxquelles l'esprit humain ait atteint jusqu'à ce jour. Nous allons montrer que, dans
leur genèse, la recherche de l'identité dans le temps a joué un rôle prépondérant et

que cette origine influe sur la nature et la portée de ces propositions.32

Tous ces principes postulent qu'il s'agit chaque fois de la conservation et
du maintien, à travers le temps, d'une même énergie, d'une même masse, d'une
même quantité de mouvement. Autrement dit, chaque principe est l'expression
implicite de l'identité selon Meyerson. Ainsi, le désaveu wittgensteinien de

la relation a b (ici l'identité entre états mentaux et états physiques), qu'il
tenait pour absurde, s'explique par le refus de la causalité, c'est-à-dire par
le refus d'une conception épistémologique tout à fait courante et spécifique

pour le XIXe, voire pour le XXe siècle. Partant, le dualisme psychophysique
de Wittgenstein est tout à fait cohérent avec son rejet de l'identité de l'époque
du Tractatus, contrairement à ce qu'affirme Jacques Bouveresse, qui tient la

position «obscure» et «contestable» du philosophe pour opposée au dualisme :

Nous ne nous étendrons pas davantage sur cette façon de voir, qui est malheureusement

assez obscure et assez contestable, dans la mesure où elle implique que le

postulat de la corrélation psychophysique (de quelque manière qu'on envisage la
corrélation en question) n'est peut-être même pas une hypothèse de travail intéressante.

Bien qu'il ait été tout à fait opposé au dualisme, Wittgenstein n'était, de toute

" L. Wittgenstein, Fiches, p. 155.
32 Cf. E. Meyerson, Identité et réalité, p. 113.



L IDENTITE PERSONNELLE CHEZ WITTGENSTEIN 43

évidence, pas non plus disposé à admettre une conception susceptible de conduire,
directement ou indirectement, à une forme quelconque d'épiphénoménalisme.33

Comment sortir de 1 ' ambiguïté de la conception wittgensteinienne À la fois

critique du dualisme psychophysique et critique des théories réductionnistes,
le philosophe semble se trouver entre l'enclume et le marteau conceptuels des

définitions de la notion de personne. La seule façon pertinente d'envisager
sa position serait de considérer l'approche pragmatique des deux problèmes
philosophiques : le rapport corps-esprit et l'identité personnelle.

3. La dimension pragmatique de l'identité personnelle

À l'époque du Tractatus, Wittgenstein affirmait qu'il n'y a pas de sens
à substituer un signe à lui-même34 et que les énoncés d'identité reflexive du

type «a a» et ceux qui en dérivent sont dépourvues de sens35. Ainsi, il se

mettait dans une situation d'impasse philosophique ne pouvant pas expliquer
des expressions rhétoriques du genre «La guerre, c'est la guerre», «Une femme
est une femme», «Les enfants sont les enfants», «La loi est la loi», «Un verre,
c'est un verre», «Un sou est un sou», qui n'auraient pas de sens pour l'auteur du

Tractatus. Apparemment, le groupe verbal n'en dit pas plus que le sujet.
Or, en réalité, l'usage qui est fait de ces énoncés n'est ni dépourvu de sens,

ni tautologique. Il ne s'agit pas simplement d'un renforcement linguistique
(qui changerait de toute façon la signification de l'énoncé initial, grâce à son

usage rhétorique), mais d'un changement radical de connotation. Par exemple,
la deuxième occurrence du mot «loi» prend une connotation différente de

la première. La première occurrence signifie «règle imposée», alors que la
seconde occurrence signifie «on ne peut s'y soustraire». Ainsi, l'expression
«La loi est la loi» se traduit par «La loi est une règle imposée à laquelle on ne

peut se soustraire». De même, pour le mot «enfants», la première occurrence
renvoie à l'être humain pendant son enfance, alors que la deuxième occurrence
signifie «ils ont leurs défauts et leurs qualités»36. Ainsi, l'énoncé se traduit:
«Les êtres humains, pendant leur enfance, ont des défauts et des qualités
spécifiques aux enfants». Plus généralement, «l'analyse de telles utilisations relève
de la pragmatique»37 et concerne le langage naturel, alors que Wittgenstein
cherchait à l'époque du Tractatus une théorie du symbolisme logique tenant
du langage idéal. Par contre, le second Wittgenstein dispose d'autres moyens
conceptuels pour expliquer ces énoncés.

33 J. Bouveresse, Le mythe de l'intériorité, p. 645.
34 Cf. M. Black, A Companion to Wittgenstein's 'Tractatus ', p. 211.
35 L. Wittgenstein, Tractatus, p. 64.
36 Cf. par exemple, N. Ricalens-Pourchot, Lexique des figures de style, p. 90-91.
17 D. Vernant, Introduction à la logique standard, § 1.2.2.2, p. 57.



44 ION VEZEANU

En effet, dans un ouvrage plus tardif, De la certitude, Wittgenstein fait une

analyse détaillée de l'évidence, du savoir et de la certitude des propositions dans

un contexte donné, le contexte actionnel des jeux du langage. Le philosophe
maintient sa critique radicale de l'évidence qui n'est pas la garantie de la vérité
des propositions. C'est à partir de notre conviction et par notre action (à la base

des jeux de langage) que nous pouvons envisager la certitude des propositions,
alors que l'évidence se trouve exclue dans la justification des preuves :

Or fonder le témoignage de ces preuves, le justifier, cela connaît un terme ; mais le

terme, ce n'est pas que certaines propositions nous apparaissent à l'évidence comme
vraies immédiatement donc n'est pas, de notre part, une sorte de voir ; le terme, c'est
notre action qui se trouve à la base du jeu de langage.38

De même, lorsqu'il discute les identités arithmétiques du genre «2x2 4»,

Wittgenstein semble nuancer son ancienne conception et l'intégrer à l'approche
pragmatique. Ces énoncés sont des non-sens ou pourraient avoir des significations

différentes dans d'autres contextes ou d'autres langues comme le chinois.
La seule façon pour ces expressions d'avoir un sens, c'est leur usage ou leur

emploi dans la langue. De la sorte, on quitte le domaine étroit de la logique,
pour celui plus large de la pragmatique :

[...] -Alors, en dehors de circonstances définies, «2x2 4» est donc tout autant un
non-sens, et non une proposition arithmétique vraie - «2 x 2 4» est une proposition

vraie de l'arithmétique - non «dans des circonstances définies», ni «toujours» ;

en chinois, les signes vocaux ou écrits «2x2 4» pourraient avoir une autre signification

ou être un non-sens patent. D'où l'on voit que c'est dans son emploi seul que
la proposition a un sens.39

Jacques Bouveresse pense également qu'il faudrait chercher l'explication
de la position wittgensteinienne sur le terrain logique, grammatical ou conceptuel.

En effet, lorsque l'auteur du Cahier bleu analysé la question du
solipsisme, il propose d'étudier la différence grammaticale entre les divers énoncés

exprimant le solipsisme et aussi leur usage effectif dans la langue. C'est de

cette façon que nous pouvons nous «débarrasser de cette énigme». Prenons

par exemple la difficulté exprimée lorsque nous disons «Je ne peux pas savoir
ce qu'il voit quand il dit (sans mentir) qu'il voit une tache bleue». Il ne s'agit
pas de savoir «ce qui arrive quand nous avons tous les deux le même objet
sous les yeux». Mais il s'agit de l'impossibilité de «fourrer ma tête dans la
sienne (ou mon esprit dans le sien, ce qui revient au même) de telle sorte que
l'objet réel et immédiat de sa vision devienne aussi l'objet réel et immédiat
de ma vision»40. En fait, ce que nous voulons dire, en exprimant le problème
du solipsisme en termes de vision, est «je ne sais pas ce qu'il regarde». Selon

Wittgenstein, l'énigme peut être éliminée par l'analyse de l'usage linguistique

L. Wittgenstein, De la certitude, § 204, p. 67-68.
Idem, p. 33.
L. Wittgenstein, Le Cahier bleu et le Cahier brun, p. 116-117.



L'IDENTITÉ PERSONNELLE CHEZ WITTGENSTEIN 45

et de la différence grammaticale des deux énoncés: «Je ne sais pas ce qu'il
voit» et «Je ne sais pas ce qu'il regarde»41.

Dans cette attitude pragmatique, il y aurait une explication de son refus

d'interpréter la pensée comme un concept mental ou cérébral. Pour l'auteur
des Fiches, il serait impossible que le concept de pensée soit le concept décrivant

un processus mental et de surcroît qu'il soit le concept d'un processus
quelconque. Bref, la pensée ne peut pas être un processus cérébral, le parallélisme

psychophysique n'étant rien d'autre qu'un dernier expédient auquel nous
faisons appel pour expliquer et définir des phénomènes, des processus ou des

concepts flous :

§ 112. Du mot : «penser», il n'y a pas à attendre qu'il s'emploie de façon homogène,
mais bien plutôt le contraire.

§ 113. D'où tirons-nous ce concept «penser» que nous voulons examiner
actuellement? Du langage de tous les jours. [...] Mais l'emploi de ce mot est confus.
D'ailleurs nous ne saurions nous attendre à rien d'autre. On peut naturellement en
dire autant de tous les verbes psychologiques. On ne peut pas embrasser du regard
leur champ d'utilisation aussi nettement et aussi aisément que celui de mots comme
par exemple ceux de la mécanique.42

Pour y remédier nous serions tentés, selon Jacques Bouveresse43, de croire
qu'une meilleure connaissance des processus neurophysiologiques pourrait
nous faire comprendre la signification des expressions du genre «j'ai mal», «je

pense», «je veux», «je crois». Mais, comme le pense Wittgenstein, tout ce que
nous avons besoin de savoir (philosophiquement parlant) est déjà contenu dans

la grammaire de notre langage. D'où la démarche thérapeutique du philosophe

pour la clarification des concepts comme «penser», «comprendre», «vouloir
dire».

Un exemple frappant de ce genre de confusions et d'expériences scientifiques

mal interprétées est justement l'hypothèse du parallélisme psychophysique.

Celle-ci ne serait même pas une hypothèse scientifique, mais plutôt un
préjugé dogmatique. Jacques Bouveresse affirme que l'attitude de Wittgenstein
«peut sembler excessive et dangereuse», mais qu'elle serait justifiée dans la

perspective d'une thérapie du langage et que, de façon assez générale, les

progrès de la connaissance des mécanismes cérébraux ne sauraient pas contredire

de façon décisive l'auteur des Fiches'14.

En ce sens, dans un texte antérieur aux remarques précédentes, Le Cahier
bleu et le Cahier brun, on trouve un extrait portant sur la question de la
définition de la personne, dans le cas des expériences de pensée mettant en jeu le

problème de la double personnalité :

41 Idem, p. 117.
42 L. Wittgenstein, Fiches, p. 38.
43 Cf. J. Bouveresse, Le mythe de l'intériorité, p. 646.
44 Idem, p. 648-649.



46 ION VEZEANU

Imaginez un homme dont la mémoire, les jours pairs, inclut tous les événements des

jours pairs, et passe complètement sur ce qui a eu lieu les jours impairs. En revanche,
un jour impair il se souvient de ce qui a eu lieu les jours impairs précédents, mais
sa mémoire passe alors sur les jours pairs sans ressentir de discontinuité. Si nous
en avons envie, nous pouvons aussi supposer que son aspect et ses caractéristiques
alternent les jours pairs et les jours impairs. Sommes-nous ici contraints de dire que
deux personnes habitent le même corps? Autrement dit, est-il juste de dire qu'il y
en a deux, et faux de dire le contraire, ou vice versa? Car l'utilisation ordinaire du

mot «personne» est ce qu'on pourrait appeler une utilisation composite, qui convient
aux circonstances ordinaires. Si je suppose, comme je viens de le faire, que ces
circonstances ont changé, l'application des termes «personne» et «personnalité» a

par là même changé, et si je souhaite conserver ce terme et lui donner une utilisation
analogue à son utilisation précédente, j'ai la liberté de choisir parmi de nombreuses
sortes d'analogies différentes. On pourrait dire dans un tel cas que le terme «personnalité»

n'a pas un héritier légitime unique.45

Nous savons déjà la répugnance que Wittgenstein manifestait par rapport
à ce genre d'expériences imaginaires46. Dans le paragraphe pré-cité, l'auteur
suggère qu'il n'y a rien à tirer d'une telle expérience, quant à savoir s'il y a un

sens de parler de deux personnes ou d'une seule. Ce n'est ni faux ni vrai
d'affirmer que deux personnes coexistent dans un même corps, puisque à chaque
fois le mot «personne» change de signification. Dans les circonstances de son

usage ordinaire, le mot «personne» a une utilisation composite.
De la sorte, dans des circonstances différentes, l'utilisation des mots

«personne» et «personnalité» est également différente, donc leur signification

change aussi, par conséquent on ne parle plus de la même chose, mais

de choses différentes. Nous ne sommes pas obligés dans ce cas de parler de

double personnalité. Nous pouvons dire que Dr Jekyll et Mr Hyde sont deux

personnes ou tout simplement une même personne qui se transformait, et cela

selon nos préférences47. Mais ces préférences sont dictées par l'utilisation du

mot «personnalité», donc par l'usage langagier du concept en question.
En conclusion, Wittgenstein récuse l'identité pour des raisons philosophiques

d'ordre logique, êpistémique et pragmatique. Nous avons insisté ici sur le

troisième niveau qui est pragmatique et consiste à considérer l'usage linguistique

et grammatical des termes définissant l'identité personnelle. Cette identité

n'est plus fondée sur un quelconque essentialisme de la personne, mais sur

l'interprétation du concept de personne en fonction d'un contexte actionnel.

Bibliographie

Black, Max, A Companion to Wittgenstein's 'Tractatus', Cambridge University Press,
1971 (1964).

45 L.Wittgenstein, Le Cahier bleu et le Cahier brun, p. 118-119.
46 Cf. par exemple, L. Wittgenstein, Fiches, Pp. 350, p. 96-97.
47 L. Wittgenstein, Le Cahier bleu et le Cahier brun, p. 118.



L IDENTITE PERSONNELLE CHEZ WITTGENSTEIN 47

Bouveresse, Jacques, Le mythe de l'intériorité. Expérience, signification et langage
privé chez Wittgenstein, Paris, Minuit, 1976.

-, La parole malheureuse. De l'alchimie linguistique à la grammaire philosophique,
Paris, Minuit, 1971.

-, La force de la règle, Paris, Minuit, 1987.

Brunel, Pierre, Le mythe de la métamorphose, Paris, Armand Colin, 1974.

Dummett, Michael, «La philosophie des mathématiques de Wittgenstein», Philosophie,
Paris, Minuit, n° 43, p. 63-89, (tr. de l'anglais par E. Luc). L'article a été publié pour
la première fois in Philosophical Review, n° LXVIII, 1959; cf. aussi, «Wittgenstein's

Philosophy of Mathematics», in P. Benace, H. Putnam (éds), Philosophy of
Mathematics. Selected Readings, Oxford, Basil Blackwell, 1964.

Eccles, C. John, Evolution du cerveau et création de la conscience, Paris, Flammarion,
1994 (1992, Fayard et 1989, Sir John Eccles); tr. fr. par J.-M. Luccioni avec la
participation de E. Motzkin.

Ferret, Stéphane, «Du pareil au même. Identité et changement». Philosophie, vol. 20,
1988, p. 73-94.

Frege, Gottlob, Begriffsschrift (1879), tr. fr. par C. Besson, Idéographie, Paris, Vrin,
1999.

-, Grundlagen der Arithmetik, Breslau, Max und Hermann Marcus, 1884; tr. fr. Cl.
Imbert, Les Fondements de l'arithmétique, Paris, Seuil, 1969.
Écrits logiques et philosophiques, tr. fr. par Cl. Imbert, Paris, Seuil, 1994 (1971).
«Que la science justifie le recours à une idéographie» (1882), in Écrits logiques et
philosophiques, tr. fr. par Cl. Imbert, Paris, Seuil, 1994 (1971), p. 63-69.
«Sur le but de l'idéographie» (1882-1883); in Écrits logiques et philosophiques, tr.
fr. par Cl. Imbert, Paris, Seuil, 1994 (1971), p. 70-79.
«Fonction et concept» (1891); in Écrits logiques et philosophiques, tr. fr. par Cl.
Imbert, Paris, Seuil, 1994 (1971), p. 80-101.
«Über Sinn und Bedeutung», Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik,
(100) 1892, p. 25-50; «Sens et référence» in Écrits logiques et philosophiques, tr. ff.
parCl. Imbert, Paris, Seuil, 1994 (1971), p. 102-126.

Hume, David, A Treatise of Human Nature, 1740; tr. fr. par Ph. Baranger et Ph. Saltel
avec une présentation, notes, index et bibliographie de Ph. Saltel Traité de la nature
humaine, l'Entendement, Livre I et Appendice, Paris Flammarion, 1995.

Kant, Emmanuel, Critique de la raison pure, (1781, 1787), tr. fr. par A. Renaut, Paris,
Aubier, 1997.

Leibniz, Gottfried, Correspondance Leibniz-Clarke, présenté par A. Robinet, Paris,
P.U.F, 1957.

Linsky, Leonard, Referring, Routledge & Kegan Paul, 1967; tr. fr. par S. Stern-Gillet,
Ph. Devaux et P. Gochet, Le problème de la référence, Paris, Seuil, 1974.

Meyerson, Emile, Identité et réalité, Paris, Vrin, 1951 (1907).
Nef, Frédéric et Vernant, Denis (éds), Le formalisme en question, Paris, Vrin, 1998.

Poincaré, Henri, La science et l'hypothèse (Paris, 1902), Paris, Flammarion, 1968.

Popelard, Marie-Dominique et Vernant, Denis, Éléments de logique, Paris, Seuil,
1998.

Quine, Willard Van Orman, Methods of Logies, by Holt, Rinehart and Winston, 1972

(1950); tr. fr. par M. Clavelin, Méthodes de logique, Paris, Armand Colin, 1984

(1973).

-, Word and Object, The M.I.T Press, 1960 ; tr. fr. par J. Dopp et P. Gochet, Le mot et
la chose, Paris, Flammarion, 1999 (1977).

RiCALENS-PouRCHOT, Nicole, Lexique des figures de style, Paris, Armand-Colin, 1998.

Ricœur, Paul, La métaphore vive, Paris, Seuil, 1975.

Russell, Bertrand Arthur William, Principia Mathematica, Cambridge University Press,

(1910-1913); tr. partielle par le Roy in B. Russell, Ecrits de logique philosophique,



48 ION VEZEANU

Paris, P.U.F, 1989, p. 192-201 et p. 270-309; (Cf. aussi Principia Mathematica
(seconde édition), Cambridge University Press, voi. 1, 1925-1927).

-, Histoire de mes idées philosophiques, tr. fr. par G. Auclaire, Paris. Gallimard.
1961.

-, The Problems of Philosophy, London, Oxford University Press, 1912 ; tr. fr. F. Ri¬

venc, Les Problèmes de philosophie, Paris, Payot, 1989.

Saussure, Ferdinand de, Cours de linguistique générale, (1916), Paris, Payot, 1975
(1972). Édition critique préparée par T. De Mauro, publié par C. Bally et A. Seche-

haye avec la collaboration de A. Riedlinger.
Vernant, Denis, La philosophie mathématique de Bertrand Russell, Paris, Vrin, 1993.

-, Introduction à la logique standard, Paris, Flammarion, 2001.

-, Bertrand Russell, Paris, Flammarion, 2003.

-, «L'interprétation du formalisme logique», in F. Nef, D. Vernant (éds), Le forma¬
lisme en question, Paris, Vrin, 1998, p. 147-168.

Wittgenstein, Ludwig, Tractatus logico-philosophicus, tr. fr. G.-Gaston Granger, Paris,
Gallimard, 1993 ; d'après Routledge & Kegan Paul Ltd., 1922.

-, Bemerkungen über Grundlagen der Mathematik, Basil Blackwell, Oxford, 1956 ; tr.
fr. par M.-A. Lescourret, Remarques sur les fondements des mathématiques, Paris,
Gallimard, 1983.

-, Philosophische Untersuchungen, Oxford, Basii Blackwell, 1953.

-, Philosophische Bemerkungen, Oxford, Basii Blackwell, 1964 (éd. R. Rhees); tr. fr.

par J. Fauve, Remarques philosophiques, Paris, Gallimard, 1990 (1975).

-, Philosophische Grammatik, Oxford, Basil Blackwell. Oxford, 1969.

-, Über Gewissheit, Oxford, Basii Blackwell, 1969 ; tr. fr. par J. Fauve, De la certitude,
Paris, Gallimard, 1997 (1965, 1976).

-, The Blue and Brown Books, Basil Blackwell, Oxford, 1958 ; tr. fr. par M. Goldberg
et J. Sackur, Le Cahier bleu et le Cahier brun, Gallimard, 1996, avec une préface de
Cl. Imbert.

-, Notebooks 1914-1916, Oxford, Basil Blackwell, 1961 ; tr. fr. par G.-Gaston Granger,
Carnets 1914-1916, Paris, Gallimard, 1997 (1971).

-, Zettel, Oxford, Basil Blackwell, 1967 ; tr. fr. par J. Fauve, Fiches, Paris. Gallimard,
1970.

-, Vermischte Bemerkungen, Oxford, Basil Blackwell (ed. G. H. von Wright en colla¬
boration avec Heikki Nyman) ; tr. de l'allemand par G. Granel, Remarques mêlées,
Paris, Flammarion, 1990 (T.E.R., Mauvézin, 1984), 2002 pour l'Introduction de
J.-P. Cornetti.


	L'identité personnelle chez Wittgenstein : une approche pragmatique

