
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 55 (2005)

Heft: 1: Corps, esprit et identité chez Wittgenstein

Artikel: L'absurdité de l'identité selon Wittgenstein

Autor: Vezeanu, Ion

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381697

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOUOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 137 (2005), P. 19-34

L'ABSURDITE DE L'IDENTITE
SELON WITTGENSTEIN

Ion Vezeanu

Résumé

Ludwig Wittgenstein récuse l'identité pour des raisons philosophiques.
Nous montrons que ces raisons se situent au moins à deux niveaux philosophiques

différents et complémentaires : a) le premier niveau est logico-sémantique
et correspond à l'époque du Tractatus ; le philosophe rejette l'Identité
conformément à sa théorie du signe ; b) le second, d'ordre gnoséologique, se définit

par la critique du statut des propositions primitives et des axiomes logiques (la
certitude et l'évidence de l'identité).

Dans une lettre envoyée de lointains fjords norvégiens à Bertrand Russell,
datée du 29 septembre 1913, Ludwig Wittgenstein faisait à propos de l'identité
les réflexions suivantes :

L'identité, c'est le Diable en personne, et d'une immense importance; bien plus
que je ne le pensais. Elle se relie - comme toute chose - directement aux questions
les plus fondamentales, en particulier à celles qui concernent l'intervention d'un
même argument à différentes places d'une fonction. J'ai toute sorte d'idées pour
une solution, sans avoir pu jusqu'à présent parvenir à quelque chose de décisif. Je

ne perds pourtant pas courage, et continue d'y réfléchir. '

Pour le lecteur non avisé, ces remarques pourraient faire croire à un

quelconque intérêt ésotérique et magico-religieux du philosophe viennois pour
des diableries, démons et autres choses de ce genre. Or, il s'agit en réalité
d'une remarque exotérique qui porte sur la relation logique d'identité, l'une
des notions les plus fondamentales pour nos structures actuelles de pensée et
de raisonnement. Deux niveaux de réflexion nous permettront de comprendre
le rejet wittgensteinien de l'identité: d'abord, il s'agit d'analyser les raisons

logiques et sémantiques présentes notamment dans son Tractatus logico-philosophicus

; ensuite, il importe de montrer les prémisses épistémiques qui, selon

lui, discréditent le concept d'identité.

1 L. Wittgenstein, Carnets 1914-1916, «Extraits de lettres de Wittgenstein à

Russell», 1912-1920, p. 223. Pour les références bibliographiques complètes, cf. à la fin
du second article, ci-dessous p. 46-48.



20 ION VEZEANU

1. Non-sens et identité

Dès le Tractatus (1922), Ludwig Wittgenstein s'attaque à l'aspect sémantique

de la relation d'identité pour justifier son refus de cette loi logique. Il pense

que la relation d'identité constitue une relation entre des signes et non pas entre
des choses2. Cette confusion, Frege3 l'avait faite à l'époque de la Begriffsschrifi
(1879) où l'identité était comprise comme une relation entre des noms et non

pas entre des choses. C'était la définition de la synonymie selon laquelle deux

signes sont équivalents s'ils ont même signification. À son tour, Russell perpétua
l'erreur frégéenne et affirma que les termes identiques peuvent être remplacés
l'un par l'autre dans une proposition sans changer sa valeur de vérité4. Plus tard

(1892), Frege distinguera, de manière cruciale, entre sens et référence5.

1.1 Syntaxe, synonymie et identité

Toutefois, Wittgenstein semble avancer, de façon étonnante, que l'identité
est indispensable dans la compréhension du sens de deux noms «a» et «b». La

question est précisée à partir de l'exemple de la synonymie, de l'identité de

signification entre des noms ou des expressions différents. Lorsqu'il soulève
la question de la référence, sa position semble assez ambiguë vu que, dans

certains paragraphes, il donne une interprétation apparemment bidimension-
nelle du signe (en termes de signifiant et signifié). C'est ce qui nous permet
de traduire, par exemple, un mot anglais par le mot équivalent allemand, car
l'identité des significations implique l'équivalence des mots :

4.243 - Pouvons-nous comprendre deux noms sans savoir s'ils désignent la même
chose ou deux choses différentes - Pouvons-nous comprendre une proposition où

apparaissent deux noms sans savoir s'ils ont même signification ou des significations

différentes Si je connais la signification d'un mot anglais et de son équivalent
allemand, il est impossible que je ne sache pas qu'ils sont équivalents ; il est impossible

que je ne puisse les traduire l'un par l'autre. Des expressions comme «a a»,
ou celles qui en dérivent, ne sont ni des propositions élémentaires, ni même des

signes pourvus de sens.6

Mais la compréhension de deux noms différents semble présupposer
nécessairement l'identité ou la différence des objets de référence désignés par les

2 E. Wittgenstein, Tractatus, Pp. 5.53 et Pp. 5.5301, p. 87-88.
3 G. Frege, Idéographie, § 8, p. 28-29 ; cf. aussi W. V. O. Quine, Le mot et la chose,

p. 174.
4 B. Russell, Les principes de la mathématique, p. 141 ; cf. aussi Principia

Mathematica, p. 251.
3 G. Frege, «Sens et référence», p. 102-126.
6 L. Wittgenstein, Tractatus, p. 64.



L'ABSURDITE DE L'IDENTITE SELON WITTGENSTEIN 21

deux noms. Si nous savons qu'il s'agit en réalité d'un seul objet de référence

désigné par deux noms, selon Frege, nous pouvons comprendre également les

significations des deux noms. Il en est de même lorsque les objets de référence

sont distincts. Seulement, Wittgenstein a constamment critiqué la distinction
frégéenne entre sens et référence. En effet, la relation d'identité utilisée ici

est de la forme «a b» et renvoie plutôt à la question de la synonymie et de

la polysémie des deux noms différents «a» et «b» qu'à leur unique référence.
Alors que la relation «a a» est dépourvue de sens. La relation nom/sens est

rarement une relation biunivoque (un nom pour un sens) dans le cas du langage
naturel. Font exception les langages formels, techniques ou scientifiques.

Pour les langues naturelles, il est bien connu qu'il peut y avoir plusieurs
noms pour un sens comme dans le cas de synonymie, mais aussi il peut y
avoir plusieurs sens pour un nom dans le cas de polysémie7. Les deux aspects,
polysémie et synonymie caractérisant les mots d'une langue naturelle, sont
opposés. La polysémie présuppose un caractère très général de la langue, un
caractère indéterminé, «non ordonné, indéfini et imprécis [...]»8, mais qu'elle
a tendance à ordonner. Ce caractère vague de la langue correspond plutôt à ce

que Wittgenstein appelle un «air de famille» (family-resemblance)9 qu'à un
classement ordonné du lexique d'une langue. De la sorte, «la polysémie est

seulement un caractère plus déterminé et déjà plus ordonné du phénomène plus
général de l'imprécision lexicale»10. Elle doit être distinguée de l'ambiguïté
(ou de l'amphibologie), c'est pourquoi elle est appelée «ambiguïté lexicale» et

a un rôle plutôt positif dans le langage, puisqu'elle s'oppose au vague comme
une sorte de contre-mesure face à l'imprécision ".

La synonymie est l'envers de la polysémie. En ce sens, elle rend compte
des caractères systématiques du langage. La synonymie implique une identité

sémantique partielle, des chevauchements entre des champs de signification
des termes d'une langue ayant comme résultat le fait qu'une acception d'un
mot est synonyme de l'acception d'un autre mot: «Ce qui définit la synonymie,
c'est précisément la possibilité de les substituer dans certains contextes sans

altérer la signification objective et affective» n.

Or, le premier Wittgenstein exige dans le Tractatus des mesures très contraignantes

pour le langage logique, de correspondance entre les mots et les faits
du monde, conformément à sa théorie de la vérité-correspondance : un signe

pour une chose et un sens pour un signe. C'était la thèse radicale du philosophe
viennois qui proposa d'éliminer tous les énoncés d'identité du langage, ceux-ci
n'étant pas une partie essentielle de l'écriture conceptuelle13. Il demanda de

7 P. Ricœur, La métaphore vive, p. 145.
8 Cf. idem, p. 146.
9 L. Wittgenstein, Investigations philosophiques, I, § 67.
10 P. Ricœur, La métaphore vive, p. 146.
11 Idem, p. 148.
12 Idem, p. 147.
13 L. Wittgenstein. Tractatus Logico-Philosophicus, Pp. 5.533 ; cf. aussi toute la

critique wittgensteinienne de l'identité qui va de la Pp. 5.53 jusqu'à la Pp. 5.5352.



22 ION VEZEANU

les remplacer par d'autres règles, des contraintes particulières imposées aux
termes singuliers du langage consistant à attribuer pour chaque terme une seule

et unique signification. De la sorte, le caractère de polysémie d'une langue
naturelle semble d'emblée exclu puisqu'il ne faut pas plus d'un sens pour un

mot. De ce fait, le rapport synonymie/polysémie si important pour les langues
naturelles ne fonctionne plus pour la langue formelle. Comme disait Russell,
dans ['«Introduction» au Tractatus, «Le premier réquisit pour un langage idéal
serait qu'il devrait y avoir un nom pour chaque objet simple, et jamais le même

pour différents objets simples»i4. Mais, pour Wittgenstein, seule la synonymie
justifierait le fonctionnement du principe de substitution des identiques. Deux
noms (signes) qui ont une même signification peuvent être substitués l'un à

l'autre dans un énoncé d'identité :

4.241 - Si j'utilise deux signes dans une seule et même signification, j'exprime ceci
en posant entre les deux le signe «=». «a b» veut donc dire : le signe «a» peut être

remplacé par le signe «b». (Si j'introduis par le moyen d'une équation, un nouveau
signe «b», en déterminant qu'il doit remplacer un signe «a» déjà connu, j'écris alors
l'égalité - une définition - (comme Russell) sous la forme : «a b Déf.». La définition

est une règle concernant les signes.)I5

Etonnamment, en invoquant le principe de substitution des identiques,
le philosophe explique la synonymie par l'intermédiaire d'une définition qui
porterait exclusivement sur les signes et non pas sur les choses désignées. Mais
une autre contrainte vient s'ajouter au langage. Il ne faut pas qu'un mot désigne
plus d'une chose, car dans le cas contraire rien de commun ne pourrait être

indiqué par le signe des choses en question : «Car le signe est arbitraire.» '6

Avec cette nouvelle exigence, le philosophe exclut la fonction spécifique
du langage naturel (sa principale vertu), de réduire le rapport infini un mot/une
chose, grâce à l'identité17, à un rapport conceptuel limité un mot/plusieurs
choses. Une conséquence importante de cette «critique destructrice» de

l'identité est qu'il n'y a plus de moyen pour décrire la totalité du monde, pour
dire quoi que ce soit sur le monde compris comme totalité18. En l'absence de

l'identité, il serait impossible de définir la classe universelle, c'est-à-dire la
classe de tous les objets identiques à eux-mêmes. Selon Russell, cette attitude
tenant à son mysticisme était justifiée par son refus de l'identité ". La redoutable

critique russellienne s'appuie sur une vieille idée aristotélicienne: pour
que la démonstration soit possible, il faut que l'universel existe et pour cela il

14 Cf. B. Russell, p. 14-15 ; cf. aussi p. 21 : «Nous ne donnons jamais deux noms à

une seule chose, ni un nom à deux choses».
15 L. Wittgenstein, Tractatus, p. 64.
16 Idem, Pp. 3.322, p. 46; mais l'idée était déjà dans les Carnets 1914-1916, p. 191.
17 Cf. par exemple W. V O. Quine. Méthodes de logique, chap. 40, p. 236.
ls B. Russell, «Introduction» au Tractatus, p. 21-23. La classe universelle «V» qui

est la classe de tous les individus possibles est définie formellement grâce à la relation
d'identité: V =Df {x:(x x)}. Or, le rejet de l'identité ne permet plus de décrire le
monde en tant que totalité.

19 B. Russell, Histoire de mes idées philosophiques, p. 145.



L'ABSURDITÉ DE L'IDENTITÉ SELON WITTGENSTEIN 23

faut qu'il y ait quelque chose d'identique qui soit affirmé de la multiplicité des

individus20.
De surcroît, Wittgenstein semble faire la même confusion syntaxique que

Saussure sur l'arbitraire du signe, confusion dénoncée plus tard par Benveniste

(ce qui est arbitraire est la relation de référence entre signe et objet, non

pas la relation entre signe et signifié). Ceci explique relativement la confusion

sémantique, faite par le philosophe viennois, en majeure partie responsable
de son rejet du signe d'identité. En effet, le principe de substitution des

identiques s'applique, selon la leçon de Frege, lorsqu'il y a identité de référence

et non pas lorsqu'il y a identité de sens, comme l'exige Wittgenstein. De la
même manière, Léonard Linsky critique la définition selon laquelle l'identité
correspond à la synonymie. Selon cette définition, les expressions synonymes
sont interchangeables salva veritate, or ce résultat conduirait à la conclusion

inacceptable qu'il n'y a pas de synonymes dans les langues naturelles21.

Il y a, par ailleurs, une distinction nette à opérer à l'intérieur de la sémantique

qui se divise en deux parties et que l'auteur du Tractatus semble avoir
ignorée : la théorie de la référence (extensionnelle) qui porte sur la référence

(et qui confère le cadre où le principe de substitutivité des identiques peut
s'appliquer salva veritate) et la théorie de la signification (intentionnelle) qui porte
sur le contenu de sens, où la synonymie est définie comme identité entre deux

contenus de sens22. C'est justement, dans les contextes intentionnels que l'on
trouve des contre-exemples23 au principe de substitutivité salva veritate.

Mais, outre le fait d'avoir ignoré cette distinction, Wittgenstein considère

que les énoncés d'identité n'apportent rien sur le plan sémantique, comme s'ils
étaient complètement neutres à ce niveau. Cette conclusion résulte du fait que
les équations d'identité expriment des règles de substituabilité mutuelle entre les

signes. Or, cela n'a pas de sens de substituer un signe à lui-même24. Toutefois,
on retiendra que le rapport d'antanaclase (entre synonymie et polysémie) est

présent même au niveau des énoncés apparemment aussi neutres que les identités
reflexives du type «a a». On trouve dans ce genre d'exemple une preuve importante

du chevauchement partiel des identités reflexives analytiques «a a» et des

identités informatives synthétiques «a b». Concernant les énoncés d'identité du

genre «a - b» 2-\ Wittgenstein semble avoir la même répugnance.
Un énoncé d'identité du type «L'étoile du soir est l'étoile du matin» semble

également neutre d'un point de vue sémantique, l'identité (est) n'ayant pas
d'autre rôle que d'exprimer, de figurer ici des signes, et non de conférer une

20 Cf. Organon, IV, Les Seconds Analytiques, I, 11, 5-10. p. 60.
21 L. Linsky, Le problème de la référence, p. 62.
22 M.-D. Popelard, D. Vernant, Éléments de logique, p. 63.
23 Exemples des verbes comme «croire», «savoir», «désirer» et des contextes de

citation.
24 Cf. M. Black, A Companion to Wittgenstein's 'Tractatus', p. 211.
25 L. Wittgenstein, Tractatus, Pp. 4.242, p. 64. Cf. M. Black, A Companion to

Wittgenstein's 'Tractatus', p. 211 ; pour Wittgenstein, les équations empiriques de la
forme a b entre les noms a et è sont logiquement impossibles.



24 ION VEZEANU

signification à ces signes. Les fonctions predicative et identifiante qui «s'articulent

dans la signification d'un énoncé»26 semblent ignorées par Wittgenstein :

5.473 - Ua logique doit prendre soin d'elle-même. Si un signe est possible, il est aussi

capable de dénoter. En logique, tout ce qui est possible est aussi permis. («Socrate
est identique» ne veut rien dire parce qu'il n'y a aucune propriété appelée «identique».

Ua proposition est dépourvue de sens parce que nous n'avons pas effectué une
détermination arbitraire, mais non parce que le symbole serait illégitime en soi et par
soi.) En un certain sens, nous ne pouvons nous tromper en logique.

5.4733 - [...] Ainsi «Socrate est identique [identisch]» ne dit rien, parce que le mot
«identique» n'a pas reçu de signification en tant qu'adjectif. Car lorsqu'il intervient
comme signe d'égalité [Gleichheit] il symbolise de toute autre manière - sa relation
de dénotation est autre -, de sorte que dans les deux cas le symbole est tout à fait

différent ; les deux symboles n'ont en commun que le signe, accidentellement.27

Même si le philosophe affecte l'acceptation du signe d'identité «=»
comme n'étant pas illégitime en soi (pourvu qu'on lui confère une
signification), il le rejette quand même comme dépourvu de sens. Ainsi, l'énoncé
«Socrate est identique» ne signifie rien, vu que le concept formel «identique»
n'a pas reçu de signification et que la propriété d'identité, que l'on pourrait
attribuer à Socrate, n'existe pas. À l'opposé, le signe d'égalité (le cas des

équations par exemple) semble avoir une tout autre signification puisqu'il
dénote autrement. Cette différence de signification suffit, selon Wittgenstein,
pour que les symboles d'identité soient différents dans les cas «a

{ a» et

«a =2 b». Ainsi, «=L» diffère «=2», le signe «=» n'étant commun aux deux
énoncés que de façon arbitraire.

Retenons que le refus de l'identité est le refus d'un signe qui, dépourvu de

signification, n'est pas un constituant nécessaire dans une «notation logique
adéquate»28. Conclusion tout à fait cohérente avec la confusion que le philosophe

fait entre signe et signifié29. Toutefois, ce résultat est problématique car
Wittgenstein semble accepter dans le Tractatus d'autres principes, les lois de

Leibniz de l'identité des indiscernables et de l'indiscernabilité des identiques.
Or, nous le savons, ces deux lois sont constitutives de la définition de l'identité
en logique standard30. En affirmant ces deux lois de Leibniz, le philosophe
se met en accord avec les défenseurs de l'identité absolue. Néanmoins, cette
position n'est pas sans ambiguïté, car Wittgenstein critique ailleurs l'identité
des indiscernables, en arguant que ce principe n'est pas logiquement néces-

26 M.-D. Popelard, D. Vernant. Éléments de logique, p. 63.
27 L Wittgenstein. Tractatus, p. 82-83.
28 M. Black, A Companion to Wittgenstein's 'Tractatus', p. 290-291.
29 II semble que Wittgenstein ne retienne aucunement l'avertissement de Frege,

«Fonction et concept», p. 81.
30 L. Wittgenstein, Tractatus, Pp. 2.0232 et Pp. 2.02331, p. 36.
31 Cf. le commentaire de B. Russell. «Introduction» au Tractatus, p. 22, cf. infra.



L'ABSURDITE DE L'IDENTITE SEUON WITTGENSTEIN 25

1.2 Wittgenstein contre Frege et Russell

D'autre part, en proposant l'application du principe de substitutivité des

identiques salva veritate, pour des contextes intentionnels, il s'oppose aux
conventions de la logique standard. Lorsqu'il affirme que l'identité est une
relation entre des signes et non pas entre des objets, il critique à la fois Frege
et Russell:

5.53 - J'exprime l'égalité [Gleichheit] des objets par l'égalité des signes, et non au

moyen d'un signe d'égalité. J'exprime la différence des objets par la différence des

signes.

5.5301 - Que l'identité [Identität] ne soit pas une relation entre objets, c'est évident.
Cela devient très clair, si l'on considère, par exemple, la proposition : «(x) :f(x).~D.x

a». Cette proposition dit simplement que a est seul à satisfaire la fonction/, et non

que seules satisfont la fonction / des choses qui ont une relation déterminée avec
a. On pourrait dire alors, il est vrai, que a seul a cette relation avec a, mais pour
exprimer cela nous aurions besoin du signe d'égalité lui-même.

5.5302 - La définition que donne Russell de «=» ne suffit pas ; car on ne peut pas,
selon elle, dire que deux objets ont en commun toutes leurs propriétés. (Même si

cette proposition est incorrecte, elle a pourtant un sens.)

Il s'oppose à Frege en ce qu'il ignore la relation de référence selon laquelle
les tennes d'un énoncé d'identité renvoient, chacun de manière différente, à

un même objet de référence. Ainsi, ils ont des significations différentes mais

une unique référence. Cette conception du philosophe viennois correspond au

deuxième cas de figure, présenté par Frege, portant sur la différence des signes

ou des noms «a» et «b» : lorsqu'on énonce la phrase «a - b», cela voudrait dire

que les deux signes «a» et «b» font référence à la même chose et, par conséquent,

la relation d'identité serait affirmée entre les signes et non plus entre une

unique chose avec elle-même, comme si l'identité était «une relation purement
linguistique»32. Nous savons que Frege avait corrigé par la suite dans Sinn und

Bedeutung cette erreur faite dans sa Begriffsschriftn, alors que Wittgenstein
semble en rester prisonnier.

En ce qui concerne Russell, Wittgenstein lui reproche de ne pas pouvoir
expliciter par sa définition la loi leibnizienne de l'indiscernabilité des identiques.

Selon la définition de Russell, on ne pourrait pas affirmer que deux objets

ont les mêmes propriétés étant donné qu'ils auront au moins des coordonnées

spatiales différentes34. Toutes ces réflexions amèneront l'auteur du Tractatus à

formuler la célèbre proposition du rejet de l'identité :

32 D. Vernant, Introduction à la philosophie de la logique, p. 46.
!: G. Frege. «Sens et référence», in Ecrits logiques et philosophiques, p. 102.
34 Cf. M. Black, A Companion to Wittgenstein's 'Tractatus', p. 292, qui discute cet

argument intenable de Wittgenstein.



26 ION VEZEANU

5.5303 - Sommairement parlant, dire que deux choses sont identiques est dépourvu
de sens, et dire d'une chose qu'elle est identique à elle-même c'est ne rien dire du
tout.35

Russell avait accepté cette critique. Mais les conséquences catastrophiques

de cette conclusion, à savoir «qu'elle rendait la logique mathématique
impossible», l'ont déterminé à réagir vivement et montrer «que la critique
de Wittgenstein n'était pas valable»36. Rappelons rapidement la définition de

l'identité que donnent les Principia Mathematica (\-: x y. d. cp.x cp y)37 et

qui est reprise par Russell dans Histoire de mes idées philosophiques :

Nous définissions «x est identique à y» comme signifiant «y a toutes les propriétés
predicatives de .r», et, dans notre système, il s'ensuivait que y avait toutes les

propriétés qu'avait x, qu'elles fussent predicatives ou non.38

Un premier argument invoqué par le philosophe de Cambridge est l'exemple
de la numération: si a et b ont toutes leurs propriétés en commun, nous ne

pouvons jamais faire mention de l'un sans faire mention de l'autre «ou compter
a sans compter b en même temps, non comme quelque chose de distinct mais
dans le même acte de compter»39. Par conséquent, il serait inconcevable de

découvrir que a et b soient deux. Pour critiquer cette idée, Wittgenstein ferait,
selon Russell, une supposition dont il ne serait même pas conscient: «que
la différence est une relation indéfinissable». C'est ce qui lui permettrait de

déclarer qu'il y a un sens à dire de deux objets qu'ils ont toutes leurs propriétés
en commun. Mais ceci est facilement refutable car, en admettant la diversité,
alors, si a et b sont deux, b a la propriété d'être différent de a, propriété que
a n'a pas. Par conséquent, deux objets a et è ne peuvent avoir toutes leurs

propriétés en commun. C'est ce qui permet à Russell d'affirmer: «C'est pourquoi,

je pense que la thèse de Wittgenstein quant à l'identité est fausse. Et si

elle l'est, une grande partie de son système n'est plus valable»40.

Toujours contre l'auteur du Tractatus, on se rappelle que Willard Quine41
avait bien signalé l'oubli wittgensteinien (de la leçon de Frege) d'une troisième
possibilité, d'un troisième cas d'identité, qui n'est ni faux, ni trivial. L'exemple
des trois énoncés d'identité suivants est révélateur: «Cicéron Cicéron» serait

un énoncé vrai mais trivial, «Cicéron Catilina» est un énoncé faux donc
absurde, alors que «Cicéron Tullius» est un énoncé vrai sans être trivial,
puisqu'il nous transmet une information importante en réunissant deux termes

35 U. Wittgenstein, Tractatus, p. 88.
36 B.Russell, Histoire de mes idées philosophiques, p. 143.
37 Op. cit., p. 251.
38 Op. cit., p. 143.
39 Idem, p. 144.
40 Ibidem, p. 145 : cf. supra §1.1. Russell invoque d'autres arguments pour montrer que

cette partie de la doctrine de Wittgenstein est une erreur, comme la question de l'«axiome de

l'infini», la notation symbolique ou la classe universelle, cf. idem, p. 144-146.
41 W. V O. Quine, Méthodes de logique, p. 236.



L'ABSURDITE DE L'IDENTITE SELON WITTGENSTEIN 27

différents qui sont des noms d'une même personne. La critique faite par Quine
à l'encontre de la conception wittgensteinienne se fait explicite dans Le mot et
la chose: «les seules affirmations d'identité qui soient vraies sans être stériles

sont celles qui contiennent des termes singuliers différents mais qui se réfèrent
à une même chose»42.

Le rejet wittgensteinien de l'identité peut être intégré dans la démarche

plus générale, démarche thérapeutique appliquée à la langue philosophique,
qui consiste à épurer le langage logico-philosophique de tout concept inutile,
de toute pseudo-proposition43. En ce sens, le philosophe viennois veut montrer
que l'on peut concevoir une idéographie où le signe d'identité n'est pas
indispensable, comme il affirme à la Pp. 5.533. La preuve est fournie, à l'encontre
de Frege et de Russell, par une réécriture effective des relations d'identité ou de

différence (qui présuppose néanmoins l'identité), tout en supprimant les signes
d'identité ou de différence :

5.531 - Je n'écris donc pas «f (a,b).a b», mais «f (a,a)» [ou «f (b,b)»]. Ni
«f(a,b). -> a b», mais «f(a,a)».

Pp. 5.532 - Et de même, non pas «(3x,y).f (x,y).x y» mais «(ix).f(xx)» ; ni
«(3x,y)./(,v,y).-i (x y)», mais «(3x,y).f(x,y)». [Donc au lieu de la formule de Russell
«(3x,y)./(*,/)», j'écris «(lx,y).f(x,y).v.(3x).f(xx)».]

Pp. 5.5321 - Au lieu de «(x) : fx Z> x a», nous écrivons donc par exemple:
«(3x).fx.Z)fa». Et la proposition: «Il y a seulement un x qui satisfait/( )» se

formule : «(3x).fx : - (3 x,y).fx.fy».44

Cependant l'exclusion systématique et formelle du signe d'identité n'élimine

pas nécessairement la relation d'identité entre des objets. C'est justement
pour exprimer l'identité sous-entendue et préfigurée, tout en se débarrassant du

signe «=», que l'auteur utilise cette réécriture. Pourtant le philosophe conclut
à l'inutilité de l'identité (Pp. 5.533) en arguant (Pp. 5.534) que les

«pseudopropositions», comme la relation constante d'identité (a a), la transitivité
(a b et b c, alors, a c), la réflexivité totale ou universelle [(x).x x]
et l'énoncé existentiel d'identité [(3x).x a], «ne se laissent absolument pas
écrire dans une idéographie correcte»45. Par là, il pense avoir résolu tous les

problèmes liés à de «telles pseudo-propositions», comme ceux introduits par
l'«axiome de l'infini» de Russell46.

4' W. V. O. Quine, op. cit., p. 174.
43 M. Black, A Companion to Wittgenstein's 'Tractatus', p. 210; l'auteur pense que

le rejet de l'identité aurait la fonction de simplification des règles du système logique.
44 Idem.
43 Ibidem.
46 Idem, p. 89. Selon Russell, l'axiome de l'infini «affirme que si n est un nombre

fini quelconque, il y a au moins une classe qui a n membres» ; cf. Les principes de
la mathématique, p. 12. Cet axiome admettant l'existence d'une infinité d'objets était
indispensable pour démontrer le troisième axiome de Peano : «Si deux nombres ont le
même successeur, ces deux nombres sont identiques». Or, si le nombre des entiers naturels

était fini, deux nombres différents pourraient avoir le même successeur, ce qui serait
une catastrophe arithmétique. Pour l'éviter on a besoin de l'axiome de l'infini.



28 ION VEZEANU

Sa répugnance pour le signe d'identité sera manifeste même dans des écrits

plus tardifs. Dans les Remarques philosophiques, par exemple, lorsqu'il critique
la distinction frégéenne entre le sens et la référence, il utilise comme contre-
argument les cas de la tautologie et de la contradiction qui ne requièrent pas de

sens et de signification selon Wittgenstein. Etonné, le philosophe affirme :

§ 120. Il est remarquable que dans le cas de la tautologie et de la contradiction on
puisse réellement parler de sens et de signification au sens de Frege. Si ce qu'on
appelle la signification d'une tautologie, c'est sa propriété d'être une tautologie, on
peut alors appeler sens de la tautologie la manière dont cette tautologie vient au jour.
Il en va de même pour la contradiction.47

Nous avons déjà vu que l'identité de signification entre deux occurrences
de deux mots n'est jamais parfaite. Autrement dit, la synonymie ne répond pas
à l'exigence de l'identité, en termes d'identité parfaite, totale, étant d'autant
moins susceptible de permettre l'application de la substitution des identiques.
La question se pose donc de savoir comment la synonymie pourrait garantir
l'identité de la référence, justement ce qui permet la substitution Wittgenstein
pense que les propositions mêmes le montrent puisque le fait qu'elles soient
substituables caractérise leur forme logique:

6.23 - Si deux propositions sont mises en connexion par le signe d'égalité [Gleichheit],

cela veut dire qu'elles sont mutuellement substituables. Mais si c'est le cas,
les deux expressions mêmes doivent le montrer. Qu'elles soient mutuellement
substituables caractérise la forme logique des deux expressions.48

Par conséquent, le signe d'identité n'est plus nécessaire puisqu'il n'indique
rien quant à la substituabilité des énoncés respectifs. Le rejet du signe d'identité
est peut-être une des rares questions sur laquelle la conception de Wittgenstein
n'a pas subi de changement tout au long de sa carrière. On ne peut donc pas parler
du «premier» ou du «second» Wittgenstein dans ce cas précis de l'identité.

1.3 La constance du refus de l'identité

Le philosophe restera fidèle à sa position exprimée d'abord dans ses Carnets
et dans le Tractatus, et cela jusqu'à son dernier ouvrage De la certitude. Cette

conception n'est pas sans lien avec celle traditionnelle, classique, même si c'est
de cette tradition que le philosophe se détache nettement.

En effet, traditionnellement on s'accordait sur l'idée que l'identité est

une simple tautologie, un principe métaphysique qui ne fournit aucun apport
de connaissance, mais qui se trouve au fondement des sciences physiques et

mathématiques. Selon cette conception (si bien exprimée par Henri Poincaré
et fort différente de celle de Wittgenstein), tous les principes fondamentaux

47 U. Wittgenstein, Remarques philosophiques, p. 137.
48 U. Wittgenstein, Tractatus, p. 103.



L'ABSURDITE DE L'IDENTITE SELON WITTGENSTEIN 29

de la physique et toutes les équations mathématiques seraient tributaires de

l'identité49. Ajoutons à cet héritage le refus wittgensteinien de la définition
frégéenne du signe, définition tripartite bien plus complexe et pertinente que
celle bipartite fournie par Ferdinand de Saussure50. Ce dernier considérait le

signe uniquement dans son double aspect, de signifié et signifiant, en occultant

complètement l'objet de référence.

Or, c'est ce qui semble arriver à Wittgenstein, qui s'accroche à l'idée
d'identité de signification et non plus à celle d'identité des objets de référence,
même s'il n'adopte pas la conception saussurienne du signe. D'où l'ambiguïté
de cette interprétation, s'opposant à sa théorie de la référence, car nous ne

pouvons pas garantir l'objet de référence sans l'identité. Mais, par rapport à

la tradition, Wittgenstein pousse jusqu'au bout (tout en assumant) les

conséquences de cette conception: le rejet de l'identité. Or, rejeter l'identité, c'est
mettre en cause l'existence de l'objet de référence: comment associer un nom
à une chose vaguement désignée? D'où la tension engendrée par cette
attitude. Quelques brefs exemples, tirés de ses ouvrages du début jusqu'aux livres

posthumes, confirment notre interprétation. Ainsi, dans les Carnets 1914-1916,
dans une remarque du 4 septembre 1914, il écrit:

L'identité logique entre le signe et le signifié consiste en ce qu'il n'est permis de
reconnaître dans le signe ni plus ni moins que dans le signifié. Si le signe et le
signifié n'étaient, quant à leur totalité du contenu logique, identiques, il faudrait
qu'il y ait alors quelque chose de plus fondamental encore que la logique.51

Et quelques lignes plus loin, le 5 septembre, il reconnaît effectivement
l'héritage de la conception traditionnelle dont il se revendique:

Dire de deux classes qu'elles sont identiques, c'est dire quelque chose. Le dire de

deux choses, c'est ne rien dire. Ceci montre bien que la définition de Russell est

inacceptable. La proposition précédente n'est rien d'autre, à proprement parler, que
la vieille objection faite à l'identité en mathématiques. À savoir que, si 2 x 2 était
réellement égal à 4, alors cette proposition ne dirait rien de plus que a a.52

Son attaque va jusqu'à dénier le statut de proposition à l'énoncé «a
b», contester que «,t y» soit une fonction, et considérer que la relation de

réflexivité totale (x)(x x) et la classe vide (x)(x * x) soient des pseudo-objets.
Le recours à ce genre d'énoncés, pour construire des propositions, est pour
le philosophe «un tour de passe-passe»53. Ensuite, dans le Tractatus, il s'en

prend aux équations mathématiques les considérant des pseudo-propositions
qui n'expriment aucune pensée (Pp. 6.2 et Pp. 6.21). Ces équations (qui sont

49 Cf. H. Poincaré, La science et l'hypothèse, p. 31 ; cf. aussi E. Meyerson, Identité
et réalité (1907).

50 Cf. F. de Saussure. Cours de linguistique générale (1916).
51 L. Wittgenstein, Carnets 1914-1916, p. 27.
5: Idem ; la critique porte ici sur la définition russellienne de l'identité, dans Principia

Mathematica : 13.01. x y. : (cl>) : Ol.vD.OIy Def.
51 Cf. idem, remarque du 11 novembre 1914, p. 68.



30 ION VEZEANU

des égalités) ne seraient pas nécessaires pour montrer que les termes situés à

gauche et à droite du signe d'identité ont la même signification. Cette signification

serait manifeste, contrairement à la conception de Frege, dans chaque
énoncé :

6.232 - Frege dit que les deux expressions ont même signification [Bedeutung],
mais des sens [Sinn] différents. Mais l'essentiel dans l'équation est qu'elle n'est pas
nécessaire pour montrer que les deux expressions mises en connexion par le signe
d'égalité ont la même signification, car ceci les deux expressions elles-mêmes le
font voir.M

En ce sens, la signification précède l'identification, puisque c'est la signification

des deux propositions qui nous apprend si elles signifient la même chose

ou des choses différentes. C'est pourquoi, on peut se passer du signe d'identité
et par conséquent refuser l'idée de métalangage55.

Enfin, dans son dernier ouvrage, De la certitude, Wittgenstein discute les

identités arithmétiques du genre «2x2 4». Ces énoncés sont des non-sens
ou pourraient avoir des significations différentes dans d'autres contextes ou
d'autres langues comme le chinois. Cette tension dans la conception wittgensteinienne

de l'identité semble renforcée par l'adoption (en même temps que
le rejet) d'une conception apparemment métaphysique de l'identité et qui se

dégage de la définition qu'il donne de l'objet en termes de substance, subsistance,

stabilité et fixité, alors que la configuration des objets (l'état de choses)
est changeante et instable. On trouve cette conception étonnante dans ses

Carnets, dans le Tractatus, mais aussi dans les Remarques philosophiques:

2.024 - La substance est ce qui subsiste indépendamment de ce qui a lieu.

2.025 - Elle est forme et contenu.

2.026 - Ce n'est que s'il y a des objets qu'il peut y avoir une forme fixe du monde.

2.027 - Le fixe, le subsistant et l'objet sont une seule et même chose.

2.0271 - L'objet est le fixe, le subsistant; la configuration est le changeant,
l'instable. 56

Le principe d'identité, dans sa forme métaphysique, consiste à affirmer justement

qu'il y a quelque chose de subsistant, une substance immuable, fixe, permanente

dans le monde. Ainsi l'objet est ce qui demeure toujours identique dans le

monde. De même, lorsqu'il s'interroge sur le statut des lois, qui doivent être des

lois simples, le philosophe affirme le principe métaphysique d'identité dans le

paragraphe § 125 des Remarques : «La loi se formulerait tout au plus ainsi : "Tout

54 Cf. L. Wittgenstein, Tractatus, p. 103.
55 Wem, Pp. 6.2322, p. 104.
56 L. Wittgenstein, Tractatus, p. 36.



L'ABSURDITÉ DE L'IDENTITÉ SELON WITTGENSTEIN 31

est tel qu'il est".»57 La citation précédente rappelle une autre, plus ancienne, de

l'époque des Carnets: «Toute chose est ce qu'elle est, et rien d'autre.»58

Bref, qu'il y ait un rapport étroit entre la théorie logique de l'identité et

la théorie de la signification, cela ressort même d'une position aussi radicale

que celle du philosophe viennois, car le rejet même de l'identité, considérée

comme un non-sens, passe par une conception erronée du signe. Seulement, le

rapport est encore plus complexe, vu que la notion de «vérité» y participe aussi.

Ainsi Wittgenstein, dans les Remarques philosophiques, considère l'identité
comme une proposition dégénérée liée à la question du sens et de la vérité59.

Or, lorsqu'il est question de la vérité d'une loi logique, il s'agit de rendre

compte également de sa certitude et de son évidence. Nous allons essayer de

comprendre, dans ce qui suit, pourquoi l'évidence d'une loi primitive comme
l'identité n'est pas seulement atténuée et affaiblie comme chez Russell (qui a

une conception gradualiste de l'évidence)60, mais effectivement disqualifiée,

par un philosophe aussi radical comme Wittgenstein. De la sorte, le philosophe
viennois avait franchi un seuil important, puisqu'il s'agissait de passer du doute
modéré russellien par rapport à l'évidence, au rejet drastique de celle-ci.

2. Le discrédit wittgensteinien de l'évidence

2.1 Evidence et croyance

Pour Ludwig Wittgenstein, l'évidence a une forte connotation subjective et

psychologique61. Il est possible qu'une proposition soit évidente sans qu'elle
soit nécessairement vraie, c'est-à-dire certaine. D'un point de vue logique, on

ne peut pas justifier la certitude d'une proposition simplement parce qu'elle
est évidente. En effet, le philosophe autrichien est un des critiques les plus
virulents de l'évidence comprise en termes psychologiques : «Si, du fait qu'une
proposition nous est évidente, il ne s'ensuit pas qu'elle soit vraie, cette évidence

ne constitue pas de justification pour notre croyance à sa vérité»62. Alors que

pour Russell il y avait un écart entre évidence et certitude, pour Wittgenstein il
s'agit effectivement d'une rupture63.

Dans le Tractatus, à la proposition 6.1271, il s'étonne qu'un penseur
comme Gottlob Frege ait utilisé l'évidence comme critère de vérité et, à la

proposition Pp. 6.33, il soutient l'idée d'une connaissance a priori des lois

57 L. Wittgenstein, op. cit., p. 143.
5S L. Wittgenstein, Carnets 1914-1916, p. 156.
59 Cf. L. Wittgenstein, op. cit., p. 155.
60 B. Russell, Les problèmes de philosophie, chap. 11. p. 141.
61 Cf. par exemple M. Dummett, «La philosophie des mathématiques de Wittgenstein»,

p. 63-89.
62 L. Wittgenstein. Tractatus logico-philosophicus. Pp. 5.1363. p. 68.
63 D. Vernant, La philosophie mathématique de Bertrand Russell, p. 448.



32 ION VEZEANU

logiques opposée à la croyance a priori de ces mêmes lois. Mais, l'évidence
est fondée plutôt sur une croyance a priori, donc sa connotation psychologique
la disqualifie comme critère de vérité des lois logiques, telle la loi d'identité.
La méthode axiomatique trouve ses limites dans son appui sur l'évidence. Or
celle-ci semble être disqualifiée à son tour par le jugement intuitif dont sont
investis les axiomes ou les propositions primitives.

En effet, cette attitude critique par rapport à l'évidence, fondée à son tour
sur l'intuition et appliquée aux lois fondamentales de la logique, explique en

partie le rejet wittgensteinien de la loi d'identité. La condamnation était
pressentie dès le Tractatus, lorsque le philosophe pensait, à la suite de Russell, que
l'on peut se dispenser de l'évidence en logique grâce aux vertus de la langue
qui empêcherait les erreurs logiques. Ces vertus auraient leur source dans le
caractère a priori de la logique formelle :

5.4731 - Si, de l'évidence dont Russell a tant parlé, on peut en logique se dispenser,
c'est seulement parce que la langue empêche elle-même toute faute logique. Le
caractère a priori de la logique consiste dans l'impossibilité de rien penser d'illogique.

5.47321 - Nous ne pouvons donner à un signe un sens incorrect.64

L'évidence n'est pas de l'ordre de l'immédiat ou de l'immédiatement vu et

un axiome logique isolé, comme le principe d'identité, ne semble pas évident

pour Wittgenstein. Il faudrait pour cela prendre en compte tout un système
axiomatique et considérer l'accord mutuel entre les prémisses et les

conséquences des raisonnements à l'intérieur du système. De la sorte, le système
apparaît comme étant évident alors que l'axiome qui en fait partie, considéré
à part, ne l'est pas: «Ce ne sont pas des axiomes isolés qui me paraissent
évidents, mais un système dans lequel conséquences et prémisses s'accordent
un appui mutuel.»65 Il semble alors que l'évidence d'un système d'axiomes soit

fournie par la cohérence logique de ce système, pendant que l'évidence d'un
seul axiome est d'ordre psychologique. Mais Wittgenstein ne tire pas explicitement

cette conséquence.

2.2 Certitude et subjectivité

La certitude est basée elle aussi sur la croyance, sur la conviction subjective

de chacun. Ainsi, à la question de savoir «Qu'est-ce que cela veut dire,

que la vérité d'une proposition soit certaine?» (§ 193), Wittgenstein répond au

paragraphe suivant : «Par le mot 'certain', nous exprimons la conviction totale,
l'absence du moindre doute, et nous cherchons par là à convaincre autrui. C'est

Cf. Tractatus, p. 83.
De la certitude, § 142, p. 58.



L'ABSURDITE DE L'IDENTITE SELON WITTGENSTEIN 33

là la certitude subjective.»66 Cette certitude subjective doit être distinguée de

la certitude objective, car cette dernière se définit par l'impossibilité logique de

l'erreur, ainsi que le philosophe autrichien le remarque : «Mais quand y a-t-il de

['objectivement certain - Quand une erreur n'est pas possible. Mais quel genre
de possibilité est-ce là Ne faut-il pas que l'erreur soit logiquement exclue?»61

Qu'elle soit subjective ou objective, la certitude, comme l'évidence, doit être

considérée à l'intérieur d'une conception pragmatique du sens. Car douter de

tout revient à douter de la signification même des mots ce qui est contraire aux

jeux de langage en question: «Qui voudrait douter de tout n'irait pas même

jusqu'au doute. Le jeu du doute lui-même présuppose la certitude.»68

Or, le doute vient après la croyance et celle-ci comporte la difficulté
suivante : nous ne pouvons pas cesser de croire et de surcroît nous ne nous
rendons pas compte du manque de fondement de la croyance. Quand nous

croyons quelque chose, il en est ainsi parce qu'on nous l'a appris, mais non

pas parce que nous aurions une certitude inébranlable des choses. De la sorte, il
s'agit plus d'une confiance que d'une certitude, et cette confiance (semblable-
ment psychologique) ne peut pas être fondée sur quelque chose d'autre qu'un
principe empirique à la manière des lois naturelles :

172. On peut bien dire : «Il faut quand même qu'il y ait un principe à la base de cette
confiance» ; mais que peut apporter un tel principe Est-il plus qu'une loi naturelle
du «tenir-pour-vrai» ?69

Mais, quel que soit le fondement de la certitude d'un savoir (des faits

géographiques, chimiques, historiques), celle-ci aura toujours une dimension

subjective, puisque étant ma propre certitude. De la sorte, même si nous

pouvons justifier devant autrui ce que nous savons, par contre, nous ne pouvons
pas justifier le fait que nous y croyons. En effet, Wittgenstein affirme au

paragraphe (§ 174), «J'agis en toute certitude. Mais cette certitude est la mienne»,
et au paragraphe suivant (§ 175), «'Je le sais' dis-je à autrui; et là il y a une

justification. Mais il n'y en a pas pour ma croyance.»70
Cette remarque évite le risque d'entrer dans un cercle vicieux lorsque nous

essayons de répondre à la question de savoir quand on dit que quelque chose

est certain. Le paradoxe a la forme suivante: quelque chose est certain lorsque
c'est quelque chose d'objectivement certain; mais notre expérience commune,
notamment l'expérience passée, constitue le fondement de notre certitude; une

masse de propositions empiriques nous sont enseignées comme des certitudes ;

or, ce qui est enseigné est appris et pour apprendre quelque chose nous devons
le croire71. La contradiction est flagrante vu que la certitude objective présup-

66 IdemA 194, p. 66.
67 Ibidem.
68 Idem, § 65, p, 43, § 80-81, p. 45 et § 113-115, p. 53.
69 Idem, p. 63.
70 Ibidem.
71 Idem, p. 77-78.



34 ION VEZEANU

pose la certitude subjective. De la sorte, la certitude se trouve disqualifiée par
le «second» Wittgenstein, de la même façon que l'évidence fut discréditée par
le premier.

On peut conclure les derniers paragraphes par un jeu de mots sur l'incertitude

de l'évidence du principe d'identité : p -* p est évident, mais n'est pas
certain. Bref, Wittgenstein récuse l'identité pour des raisons philosophiques.
Nous avons montré que ces raisons se situent au moins à deux niveaux philosophiques

différents et complémentaires : i) le premier niveau est logico-séman-
tique et correspond à l'époque du Tractatus; le philosophe rejette l'identité
conformément à sa théorie du signe ; ii) la seconde raison est d'ordre gnoséologique,

se définissant par la critique du statut des propositions primitives et des

axiomes logiques (la certitude et l'évidence de l'identité).
Une troisième piste à suivre serait le refus pragmatique de l'identité. Cette

conception mériterait d'être nuancée dans le cas précis de l'identité personnelle.

Ce qui permettrait de prolonger notre étude par une recherche considérant

l'usage linguistique et grammatical des termes qui définissent l'identité
personnelle à travers le temps dans un contexte actionnel.


	L'absurdité de l'identité selon Wittgenstein

