
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 55 (2005)

Heft: 1: Corps, esprit et identité chez Wittgenstein

Artikel: Quand les mots sont des actes : les "énoncés spontanés" chez
Wittgenstein et la dissolution du problème corps-esprit

Autor: Moyal-Sharrock, Danièle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381696

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RIZZACI) AZT-(Z002T)
REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 137 (2005), P. 1-17

QUAND LES MOTS SONT DES ACTES :

LES «ÉNONCÉS SPONTANÉS» CHEZ WITTGENSTEIN
ET LA DISSOLUTION DU PROBLÈME CORPS-ESPRIT*

Daniele Moyal-Sharrock

Selon Wittgenstein, nos énoncés spontanés ne sont pas des descriptions,
mais des expressions qui ont plus d'affinité avec le comportement qu'avec
le langage descriptif. Il s'agit donc d'une nouvelle espèce d'acte de langage
(speech-act) : plutôt que la consécration des mots en performatifs par convention,

les énoncés spontanés sont des actes par leur spontanéité même. Le
langage acquiert ainsi une nouvelle dimension : celle du réflexe. A l'encontre
de Peter Hacker, je tente ici de montrer que cela rend poreuse la ligne de

démarcation entre les catégories du langage et de l'action, et permet la dissolution

du problème corps-esprit.

Mais plutôt que de dire que l'intonation est accompagnée de gestes,
je pourrais traiter le mot lui-même comme un geste.

(Wittgenstein, PG II, 30)

Depuis que Descartes l'y a installé, très peu de philosophes ont tenté de

faire sortir le fantôme de la machine - ce que Gilbert Ryle a appelé «the ghost
in the machine» (1949, p. 21). L'idée persiste encore, chez les physicalistes
et fonctionnalistes d'aujourd'hui, que tout ce que l'on pense et tout ce que
l'on fait est le résultat d'un processus interne. Cela serait trivialement acceptable

si le processus en question n'était pas considéré comme un processus
rationnel, en plus de neurobiologique; c'est-à-dire, s'il ne s'agissait que de

ce qui se passe dans nos corps lorsque nous parlons ou agissons, sans lien
significatif avec les raisons que nous avons de dire «bonjour» ou de faire un
signe d'adieu. Mais, selon les physicalistes et les fonctionnalistes, penser et

agir ne sont pas seulement causalement (ou mécaniquement) dépendants de

quelque structure, neurologique ou logicielle ; ils ont aussi leurfondement dans

une telle structure. Ainsi, les raisons qui nous meuvent seraient réductibles à

des neurones ou à des symboles logiciels. Le cerveau ne serait pas qu'un des

organes sans lesquels nous ne pouvons vivre et donc penser ni agir; il serait,

Une première version de ce texte a été publiée en anglais dans Philosophical
Psychology 13:3 (septembre, 2000), p. 355-372. Toutes les traductions des textes de
Wittgenstein et autres auteurs sont les miennes. Ce texte dans sa version française a été

présenté à la séance annuelle de la Société romande de philosophie à Neuchâtel le 15

novembre 2003.



2 DANIELE MOYAL-SHARROCK

à la différence du cœur ou du foie, la source même de notre comportement
et de notre pensée. Non pas simple facilitateur mécanique, le cerveau serait
le générateur même de nos volontés, désirs, intentions et actions. Bien sûr,
le monde extérieur a un impact sur nous (par exemple je vois une pomme),
mais afin que le corps puisse réagir, cet impact doit être traduit ou transmué en

quelque chose qui puisse déclencher une action. Une croyance (par exemple
«Ceci est une pomme»), ou une volonté (par exemple «Je veux cette pomme»)
est ainsi posée comme la raison qui causerait le mouvement de mon corps
(par exemple : «Je prends la pomme»). Mais comment une chose aussi éthérée

qu'une croyance ou une volonté peut-elle activer une chose aussi physique
que ma main, et faire qu'elle s'empare de la pomme Comment un état mental

peut-il causer la contraction d'un muscle? Afin de faire le pont entre le corps et

l'esprit, les philosophes ont cherché à naturaliser ou à formaliser nos intentions,
nos croyances et nos pensées. Tels John Searle et Jerry Fodor, ils ont vainement
tenté de transformer nos intentions en gâchettes physiquement efficaces, aptes à

faire bouger nos langues et nos corps. Ils ont cherché à donner à nos croyances et

pensées une forme biologique, formelle ou propositionnelle qui serait alors apte
à activer la machine.

Selon ces philosophes du «fantôme dans la machine», nous avons les

pensées que nous avons et posons les actes que nous posons grâce à, ou plus
techniquement: à cause d'un processus cognitif interne quelconque. Je

m'opposerai ici à cette vision des choses et m'efforcerai de montrer que les énoncés

spontanés sont un cas exemplaire d'expressions qui ne résultent pas d'un
processus cognitif. Je suggérerai également que certains énoncés spontanés
sont équivalents à des actes. Cette équivalence rendrait obsolète
l'incommensurabilité conceptuelle traditionnellement postulée entre le langage (ou la
pensée) et l'action, et contribuerait à la dissolution du problème corps-esprit.
Mon intention n'est pas de proclamer le retour du behaviorisme. Je ne prétends
pas que tous les mots sont réductibles à des actes, mais que le cas de certains
énoncés spontanés montre qu'il n'y a pas de différence catégorielle nécessaire
entre les mots et les actes, ou entre les états mentaux et le comportement. Les
catégories du verbal (ou du pensé) et du comportement sont portantes, mais
elles sont poreuses. Ainsi, aucune réduction d'une catégorie à une autre ne
serait requise pour expliquer l'interaction entre la pensée et le corps.

1. Pas une question de connaissance

- As-tu envie de chanter '?. dit Camier.

- Pas à ma connaissance, dit Mercier.
(Samuel Beckett, Mercier et Camier)

J'ai souvent entendu le reproche suivant fait à Wittgenstein par ses lecteurs
occasionnels : «Comment ose-t-il prétendre que je ne sais pas que je souffre !»

Ce que ces lecteurs ne saisissent pas, c'est la précision de Wittgenstein ici :

S.V.BIÖ;

tû ct



QUAND UES MOTS SONT DES ACTES 3

son but n'est pas de dire que nous n'avons pas conscience d'avoir mal, mais

de réfuter l'idée que cette «conscience» est une connaissance1. Wittgenstein
élimine la connaissance comme mode de conscience (awareness) ou de certitude

que nous avons d'avoir physiquement mal. Selon lui, la conscience d'avoir mal

ne vient pas d'une sorte d'observation introspective ou de quelque processus
cognitif que ce soit. Nous disons que nous savons quelque chose lorsque cette

information nous vient de l'observation, de la mémoire, de la recherche ou de

l'inférence, mais ce n'est par aucune de ces routes que j'arrive à ma conscience

d'avoir mal. En fait, je n'emprunte aucune route du tout, car il n'y a aucune

distance, aucun écart entre ma douleur et ma conscience d'éprouver de la

douleur: je ne peux avoir mal sans en être consciente. Et là où il n'y pas de

route, il ne peut y avoir moyen de s'égarer: ma conscience d'avoir mal ne peut
être sujette à l'incertitude ou l'erreur, et donc due à une vérification de ma

part. Mais cela est tout aussi vrai de beaucoup d'autres verbes psychologiques
conjugués à la première personne du présent:

«Je sais ce que je veux, souhaite, crois, ressens,... » (et ainsi de suite à travers toute
la gamme des verbes psychologiques) est, soit un non-sens de philosophe, ou alors

en tout en cas pas un jugement a priori. [...] On dit «Je sais» lorsqu'on peut aussi

dire «Je crois» ou «Je suppose» ; là où il est possible de s'assurer de quelque chose.

(PI, p. 221 ; c'est moi qui souligne)

Selon Wittgenstein, les phrases à la première personne du présent sont

typiquement des expressions non épistémiques (ou non cognitives), dont certaines

ont davantage les caractéristiques d'actes que de phrases. Elles appartiennent
à notre usage primitif du langage - primitif, dans le sens logique, c'est-à-dire

non inféré ou non raisonné; et dans le sens anthropologique, c'est-à-dire
prélinguistique2. Une clause en que n'annonce pas toujours une proposition.
Nous verrons que certains énoncés de prétendues attitudes propositionnelles
ne sont pas propositionnels du tout : dire «Je pense que... » ou «Je veux que... »

n'est pas toujours adopter une attitude propositionnelle. Ainsi, ce ne sont pas
seulement des événements mentaux comme la douleur qui ne sont pas sujets
à la forme propositionnelle, mais aussi certains cas de croyance, de désir,

d'attente, d'intention etc. Le facteur décisif pour établir s'il s'agit ou non d'une

proposition n'est pas la présence du mot «que», mais de savoir si la phrase en

question est une description ou une expression ; et dans certains cas, les énoncés

de croyance, de désir, d'attente ou d'intention ne sont que des expressions.

' Peut-être est-il utile de préciser que les termes «connaissance» et «savoir» sont
employés ici comme des synonymes, le choix de l'un plutôt que de l'autre n'étant dicté

que par l'usage.
2 Cette distinction de l'usage que fait Wittgenstein de la notion du «primitif» est due

à U. Hertzberg (1992. p. 25), mais là où, selon Hertzberg, le sens «anthropologique» de

primitif dénote la place de la réaction dans la vie d'un être humain, j'ajoute: «ou dans

l'histoire de l'espèce humaine». J'emploie donc le terme «anthropologique» pour dénoter

autant l'aspect ontogénétique que phylogénétique de l'humain.



DANIELE MOYAL-SHARROCK

2. Descriptions et expressions (ou «énoncés»)

Les mots n'ont pas tous la même fonction: certains dirigent, d'autres
décrivent, et d'autres encore expriment1: En ce qui concerne nos énoncés à

la première personne du présent (par exemple «J'ai mal», «J'aimerai qu'il
vienne», «J'ai peur»), ils ont été traditionnellement classés comme descriptifs,
l'énoncé «J'ai mal» étant censé être une description privilégiée et infaillible
résultant de l'introspection de mon état mental de souffrance. Wittgenstein,
cependant, a observé que nos énoncés à la première personne du présent sont,

pour la plupart, non des descriptions, mais des expressions :

Normalement, lorsque nous disons: «Je souhaite... », nous ne le disons certes pas en
nous fondant sur l'auto-observation {Selbstbeobachtung}, car cela est l'expression
[Äußerung] d'un souhait. Cependant, il peut arriver qu'on se rende compte d'un
désir que l'on a en observant notre propre réaction. (RPPII, p. 3)

En effet, nous découvrons parfois combien quelque chose nous tenait à cœur

lorsque nous nous apercevons de l'intensité de notre propre réaction spontanée
à défendre la chose. Un ami me racontait que la violence de sa réplique à un

collègue lui avait révélé à lui-même combien étaient forts et tranchés ses

sentiments sur la manière dont la philosophie devrait été enseignée.

Ainsi, Wittgenstein n'élimine pas, comme il est souvent supposé, la possibilité

d'un usage descriptif ou auto-observateur des verbes psychologiques à

la première personne ; il constate simplement que cet usage est secondaire par

rapport à l'usage expressif, qui, lui, est non descriptif. En général, Wittgenstein
appelle les énonciations non descriptives de nos états psychologiques des

Äußerungen (que nous traduisons: énoncés ou manifestations) ou des Ausdrücke

(expressions)*.
Dire qu'une expression est non descriptive, c'est dire que lorsqu'il l'utilise,

le locuteur ne décrit rien (comme une émotion ou sensation à laquelle il aurait

un accès introspectif privilégié) ; il n'articule ni une conclusion informative à

laquelle il serait arrivé par l'auto-observation, ni une proposition susceptible
de falsification ou de vérification. Une expression non descriptive peut être

une source d'information, mais elle n'est pas fondée sur l'information ou sur
la connaissance. La phrase «Je voudrais mourir !», énoncée spontanément, est

non descriptive en ce qu'elle n'est pas la traduction propositionnelle d'un désir

que j'ai observé en moi-même, mais elle peut être hautement informative pour
mon thérapeute, ou même pour moi-même - une fois que je l'ai prononcée.

3 Je reprends cette division tripartite des fonctions du langage à K. Bühler (1934),
mais notons que Bühler parle de représentation (Darstellung) plutôt que de description.

4 Cf. par exemple OC, p. 510, et RPP I, p. 572, mais Wittgenstein n'est pas
systématique dans son emploi technique de ces termes.



QUAND LES MOTS SONT DES ACTES

3. Le trait distinctif: la spontanéité

Il n'est pas toujours facile de distinguer les jeux de langage descriptifs des

jeux de langage expressifs. En effet, des paroles identiques peuvent constituer
soit une description (ou un compte rendu), soit une expression (ou manifestation)

de notre état d'esprit :

Je dis: «J'ai peur»; quelqu'un me demande: «Qu'était-ce? Un cri d'angoisse; ou
bien cherchais-tu à me dire comment tu te sens ; ou était-ce une réflexion concernant
ton état actuel?» (PI, p. 187)

Lorsque quelqu'un dit: «Je souhaite qu'il vienne» - est-ce un compte rendu de

son état d'esprit, ou une manifestation [Äusserung] de son espoir? - Je peux, par
exemple, me le dire à moi-même. Et là, ce ne serait certes pas un compte rendu. Cela

pourrait être un soupir, mais pas nécessairement. (PI, p. 585)

La différence entre description et expression ne réside pas dans les mots
utilisés, mais dans les circonstances de leur énonciation. Quel est le cadre, le

contexte, l'origine de l'énoncé? Dans le cas de l'énoncé expressif, aucune
réflexion n'a mené aux mots; ils sont prononcés, comme qui dirait, sans

réfléchir. Les nombreuses analyses comparatives que fait Wittgenstein laissent
conclure que le trait qui permet de distinguer l'usage non descriptif de l'usage
descriptif des énoncés psychologiques est la spontanéité. Un énoncé spontané
est un énoncé qui n'est pas dû à la pensée, qu'aucune réflexion ou auto-observation

n'a rationnellement précédé. Il n'y a aucune place pour la description,
aucun espace ou temps auto-observationnel entre la sensation (ou le sentiment)
et l'énoncé spontané :

Quelqu'un qui crie: «À l'aide!» a-t-il pour objet de décrire ses sentiments? Rien
n'est plus loin de son esprit que de vouloir décrire quoi que ce soit. (LW\, p. 48)

Ainsi, c'est la spontanéité qui forme la ligne de séparation entre les expressions

et les descriptions psychologiques à la première personne du présent.
Mais à l'intérieur de la catégorie des expressions spontanées, une autre distinction

doit être faite. Alors qu'aucun énoncé spontané n'est dû au raisonnement,
certains sont chargés émotivement ou sensitivement, alors que d'autres sont

neutres émotivement ou sensitivement. Dans Insight and Illusion, Peter Hacker
donne des exemples divers de nos énoncés spontanés (qu'il appelle avowals
— aveux5):

[...] les exclamations («Je suis si content»), les cris de douleur («J'ai mal, j'ai mal !»),
les soupirs («Ah, j'aimerais tant qu'il vienne !»), les expressions d'émotion («Je suis

5 Bien que l'épithète «spontané» n'accompagne pas toujours le mot «aveu», il va
de soi pour Hacker qu'un avowal est spontaneous (cf. entre autres 1993, p. 86, 89, 90,
92 etc.).



6 DANIELE MOYAL-SHARROCK

furieuse !») ou d'expectative («Je t'attends»), les aveux de pensée ou de croyance,
les expressions de désir («Je veux un verre de vin»), ou de préférence («J'aime le

bordeaux»), et ainsi de suite [...] (1989, p. 298)

Tous ces exemples sont bien des énoncés spontanés, mais ils ne sont pas
tous de même nature. Plutôt que de suivre Hacker qui les distingue selon qu'ils
sont ou non des «expressions d'expériences» (1989, p. 298), je distinguerai
entre les énoncés spontanés compulsifs et neutres. Les énoncés spontanés
compulsifs6 sont le produit incontrôlé d'états émotifs et sensitifs ; mais comme
nous le verrons, ils sont parfois aussi en partie constitutifs de ces états. Ce qui
caractérise les énoncés spontanés compulsifs, c'est, écrit Wittgenstein, qu'on
ne peut s'empêcher de les utiliser :

Supposez que je dise : Les expressions acquièrent leur importance du fait qu'elles ne

sont pas utilisées froidement, mais qu'on ne peut s'empêcher de les utiliser. (LPE,
p. 281)

Mais examinons d'abord les énoncés spontanés neutres en les distinguant
des énoncés descriptifs.

4. Les énoncés spontanés neutres

Lorsqu'on demande à quelqu'un s'il croit en la vie après la mort, s'il n'a pas
beaucoup réfléchi à la question auparavant, il prendra un moment de réflexion
avant de répondre: «Non, je ne crois pas vraiment à la vie après la mort».
Ou si l'on demande à quelqu'un qui n'a pas beaucoup l'habitude de boire où

se situe sa préférence pour le vin, du côté du bourgogne ou du bordeaux, il
hésitera avant de répliquer: «À bien y penser, je dois préférer le bourgogne;
j'ai tendance à en acheter plus souvent». Dans les deux cas, les réponses sont
bien des énoncés psychologiques à la première personne du présent, mais ce

ne sont pas des expressions - neutres ou compulsives. Ce sont des descriptions
réfléchies ou froides ; fruits d'une délibération (qui peut être intérieure ou non),
elles peuvent aussi être prononcées avec l'intention de tromper.

Par contraste, un amateur de vin qui aurait une préférence bien tranchée n'a

pas à effectuer de réflexion préliminaire. Sa réponse sera automatique - ce qui
ne veut pas dire qu'il n'a jamais réfléchi à la question, mais qu'il ne l'a pas fait,

qu'il n'a pas eu à le faire, en cette occasion. Ayant fréquenté de nombreuses
années les accueillants vignobles de la Bourgogne, m'étant familiarisée avec
la chaleur, le fruité sombre et épicé de ses vins, ayant amassé une collection

6 Notons que je n'utilise pas ici le terme «compulsif» dans le sens psychopathologique

d'une personne qui agit contre sa propre volonté, mais comme qualifiant un

comportement qui n'est le produit d'aucune volonté, ni raison ; d'un comportement qui
n'est pas volontairement ou rationnellement, mais émotivement animé; qui vient, pour
ainsi dire, des tripes.



QUAND LES MOTS SONT DES ACTES 7

respectable de Vosne Romanée et autres, et ayant dégusté comparativement
plusieurs bordeaux majestueux et sévères, j'exprime, lorsqu'on me la demande,

ma préférence pour le bourgogne sans hésitation ni réflexion aucune. C'est
cette absence de réflexion menant à l'énoncé qui en fait un énoncé spontané.
Ma réaction est ici le produit non plus de la réflexion, mais de l'automatisme.
À la longue, répétition et familiarité ont transformé ce qui était d'abord une

réponse hésitante et réfléchie en réaction ferme et non réfléchie.
Certaines expressions psychologiques spontanées ne sont pas compulsives;

elles informent sobrement (par exemple «Je préfère le bourgogne»),
ou expriment un désir modéré (par exemple «J'aimerais un verre de vin»).
Alors que la seule raison d'être de nos énoncés compulsifs est Vexpression, et
alors que leur énonciation est comparable à un réflexe, les énoncés spontanés
neutres sont intentionnels : ils sont intentionnellement informatifs et requièrent
un interlocuteur. Mais cela ne fait tout de même pas d'eux des propositions:
dire que certains énoncés spontanés sont émotivement neutres ne veut pas dire

qu'ils sont le produit de la réflexion, de l'auto-observation ou de la description.
Ce sont bel et bien des expressions, et des expressions spontanées.

«Je préfère le bourgogne» - cette même phrase constituera, dans un certain

contexte, un énoncé spontané ; et dans un autre, une description réfléchie. Alors

que les énoncés spontanés de ce que l'on croit ou préfère sont plus aptes à faire

partie de la catégorie neutre, les énoncés spontanés d'émotion ou de sensation

ont tendance à être compulsifs.

5. Les énoncés spontanés compulsifs : les mots comme réactions verbalisées

[...] parfois il me semblait que la parole me venait sans volonté de ma part,
et que les mots m'étalent donnés qui sortaient de moi comme les pleurs sortent

de vous, parce que nos cœurs sont pleins, et qu'on ne peut s'en empêcher.
(Adam Bede, George Eliot)

Lorsque nos énoncés sont compulsifs, c'est comme si l'on n'employait pas
les mots ; ils semblent plutôt venir tout seuls - sans volonté de notre part :

Ainsi je dirais que les mots «Ah, mais qu'il arrive enfin !» sont pleins de mon désir.
Et les mots peuvent nous être arrachés, - comme un cri. Les mots peuvent être

difficiles à prononcer, tels ceux dont on se sert pour formuler une renonciation ou

pour avouer une faiblesse. (Les mots sont aussi des actes.) (PI, P- 546)

Les mots sont aussi des actes. Cette phrase ne fait pas uniquement allusion
à la notion générale et plutôt banale du langage comme action, qui est une des

données de la théorie des actes de langage : dire, c'est faire. Et elle ne fait pas
non plus seulement référence à la vision pragmatique qu'a Wittgenstein du

langage : le sens des mots est dans leur utilisation. Cette phrase - les mots sont
aussi des actes - souligne particulièrement une particularité de certains mots.



8 DANIELE MOYAL-SHARROCK

Si, en général, les mots sont aussi des actes, il y a des mots qui, dans certains

contextes, ne sont que des actes.

Le mot, l'exclamation, ou la phrase assimilés comme substituts de la réaction

naturelle sont, eux aussi, une forme de comportement. Ils ne sont pas une

description plus claire ou plus éloquente de la sensation, mais une autre
manifestation de la sensation : «l'expression verbale de la douleur remplace l'acte de

pleurer; il ne le décrit pas» (PI, p. 244). Ainsi, lorsque nous utilisons des mots
à la place de grognements, cette substitution n'implique pas un changement de

catégorie, mais seulement de manière ou de manifestation : «On pourrait dire

que l'exclamation: 'J'ai hâte de le voir !'est un acte d'expectative» (PI, p. 586).
Nous devons cependant nous garder de confondre l'acte ou le comportement
avec la sensation elle-même. Que certains mots soient dans certains contextes
catégoriellement assimilables au comportement ne les rend pas identiques à

la sensation ou au sentiment exprimés. Néanmoins, Wittgenstein fait mention
de certains cas où nous serions incapables de dissocier le comportement de la
sensation. Il est donc parfois possible de dire que l'expression non verbale fait
partie du sentiment ou de la sensation :

Pense aux sensations produites par le frisson : les mots «cela me donne des frissons»
sont aussi une telle sensation frissonnante ; et si je les entends et les ressens lorsque
je les prononce, cela appartient au reste de ces sensations. (PI, p. 174)

C'est ici que les mots savent le mieux être des actes. C'est ici que la frontière

qui sépare le langage du comportement se dissout - là où comportement
et parole se fondent l'un dans l'autre et deviennent indiscernables ; là où le mot
est comportement, geste :

Pense seulement aux paroles échangées entre amoureux Elles sont «chargées» de
sentiments. Et tu ne peux pas simplement les remplacer - comme tu peux le faire
pour des termes techniques - par n'importe quels autres sons qui te passent par la
tête. C'est parce que ces paroles sont des gestes. (LWl, p. 712)

Wittgenstein révèle ici une catégorie d'actes de langage (speech-acts) qui
échappera à Austin. Tels les performatifs d'Austin, il s'agit bien d'énoncés

linguistiques dont le statut d'actes dépend du contexte, mais loin de la

consécration par convention des mots en performatifs, fixée à l'avance, ici les

énoncés sont des actes de par leur spontanéité même. Cela donne au langage,
ou en tout cas à une partie du langage, un nouveau rayonnement: celui de

l'action automatique, du réflexe7.

7 Que le langage soit de nature conventionnelle n'empêche pas qu'il relève aussi
de l'automatisme - aussi bien dans son acquisition (en grande partie due à l'entraînement,

au dressage, à la répétition) que dans son utilisation (nous employons les mots
ordinaires du langage - par exemple table, pluie, fleur, rue - sans réflexion préalable,
hésitation, ou appel à la mémoire [alors que les mots moins élémentaires peuvent faire
l'objet d'un processus mnémonique]). À ce sujet, cf. Moyal-Sharrock (2004),
particulièrement p. 117-120.



QUAND LES MOTS SONT DES ACTES 9

L'expression compulsive - fût-elle l'acte de pleurer ou celle de dire «J'ai
mal» - est dans les deux cas une réaction, bien qu'il s'agisse, dans le dernier

cas, d'une forme plus compliquée de la réaction. C'est dire que cette forme-là

- la forme verbale - n'est disponible ni aux êtres humains non doués de parole,
ni aux animaux. Les expressions spontanées ne sont pas des traductions ou

descriptions de ce que j'observe en moi, mais simplement une autre version
des pleurs ou du cri de douleur - «des pleurs articulés», comme le dit Robert

Fogelin(1987, p. 170)

6. Le nivellement du linguistique et du non-linguistique

Pourquoi donc le frisson verbal serait-il fondé sur le frisson non verbal?
(PI, p. 174; c'est moi qui souligne)

Les expressions non verbales ont traditionnellement été classées dans la

catégorie des actes; les expressions verbales dans celle du langage8,
indépendamment de leur fonction. Mais c'est précisément la fonction ou l'emploi et

non l'apparence qui doit servir à déterminer les distinctions catégorielles. Les

configurations du langage ordinaire masquent et travestissent les différences

ou similarités grammaticales - dans le sens wittgensteinien de «grammaire» ;

c'est-à-dire d'une classification des mots non pas selon leur forme, mais selon

le statut qui émerge de leur utilisation. Wittgenstein a découvert une analogie,
une similitude, entre des expressions qui semblent grammaticalement disparates.

Dans les cas où une expression jaillit d'une émotion ou d'une sensation,
à la manière d'un gémissement ou d'un grognement, d'un cri du cœur, le

linguistique est au même niveau, pourrait-on dire, que le non linguistique.
Nous devons pouvoir négliger l'aspect linguistique d'une expression dans

l'assignation de son statut grammatical, et accueillir l'idée d'une assimilation
de tous les énoncés spontanés, indépendamment de leur forme. Peter Hacker

rejette une telle assimilation :

Il est important de souligner que Wittgenstein n'assimile pas les aveux [avowals] à

l'expression naturelle d'«états internes». Un aveu de douleur n'est pas exactement
comme [just like] un grognement, et il serait aussi trompeur de dire qu'il a le même
statut logique qu'un grognement que de l'assimiler à une description. Car il y a ici
des différences autant que des ressemblances. Un énoncé de douleur, contrairement
à un gémissement, est articulé; c'est une expression linguistique qui consiste en
mots combinés grammaticalement. Une phrase qui peut être utilisée comme aveu
spontané a aussi d'autres usages. Elle peut être encastrée dans l'antécédent d'une
conditionnelle, elle a une négation intelligible, et elle peut être conjuguée
différemment. Ces cas ne sont pas des expressions ou manifestations d'états internes et

doivent être traités différemment. (1993, p. 90)

8 Ues exceptions notables sont ici A. Reinach (1883-1917) et J. L. Austin.
L'inclusion de champs non linguistiques dans le langage a été précisément effectuée par
K. Bühler.



10 DANIELE MOYAL-SHARROCK

Bien sûr qu'un aveu n'est pas exactement comme un grognement. Il a,
pourrait-on dire, un autre physique. Il consiste en mots et non pas en simples sons.
Et pourtant cela ne devrait pas mener à la conclusion que son statut logique
est différent de celui d'un grognement. Hacker est ici coupable du genre de

confusion que Wittgenstein s'est le plus acharné à combattre: l'amalgame de

l'apparence et de l'usage. Une apparence identique ne donne pas à des mots

employés dans des contextes différents le même sens, ni le même statut. Qu'une
phrase ait, dans un de ses usages, le potentiel d'être encastrée dans l'antécédent
d'une conditionnelle ou niée, ne devrait rien présumer de ses autres usages.
11 n'y a pas ici de transitivité. Il est vrai que Hacker ne dit pas que la phrase
dans son usage d'aveu spontané peut être encastrée dans l'antécédent d'une
conditionnelle ou niée, mais il dit que le fait que dans d'autres usages elle peut
l'être, affecte le statut logique de la phrase en tant qu'aveu (ou bien même,

en tant que telle - ce qui serait encore plus grave). Ainsi, selon Hacker, parce
qu'une phrase (dans son usage ordinaire) peut être manipulée syntaxiquement,
elle ne peut (dans aucun autre usage) être l'équivalent d'un acte. Mais cela
est faux. Les caractéristiques syntaxiques et propositionnelles de la description
ne déteignent pas sur l'énoncé non descriptif et non réfléchi, même quand ce

dernier est identique en apparence à la première. Ce qui s'applique à quatre mots

qui forment une description ne s'applique pas à quatre mots identiques utilisés

comme expression spontanée d'une sensation. L'apparence ne contribue pas à

la grammaire; seul l'usage est ici déterminant: «Si l'on examine l'usage de ce

qui a l'apparence d'un énoncé [statement], on trouvera parfois que ce n'est pas
un énoncé» (AWL, p. 156). Ressembler à un énoncé ou à une description ne

condamne pas une phrase au statut logique d'un énoncé ou d'une description.
Les mots: «Je suis amoureuse» - lorsqu'ils constituent une description ou une
conclusion à laquelle m'a menée une réflexion - peuvent être encastrés dans

l'antécédent d'une conditionnelle, mis à l'interrogatif, niés etc., mais non ces
mêmes mots lorsqu'ils constituent une expression spontanée. Lorsqu'elle est

expressive, la phrase : «Je suis amoureuse» est l'équivalent d'un soupir. Et allez
chercher à encastrer un soupir dans l'antécédent d'une conditionnelle.

7. La nouvelle ligne de démarcation : le spontané vs. le descriptif

La réaction primitive peut aussi être une réaction verbale.
(LIVI, p. 134)

Selon Wittgenstein, le fait d'être verbal n'implique pas une différence de

nature avec quelque chose qui n'est pas verbal. Nos expressions linguistiques
spontanées ne sont pas des dérivations (verticales), mais des extensions
(horizontales) de nos jeux de langage primitifs spontanés : «La réaction primitive
peut avoir été un regard ou un geste, mais elle peut tout aussi bien avoir été

un mot» (PI, p. 218). Dans certains contextes, utiliser des mots n'a pas plus



QUAND UES MOTS SONT DES ACTES 11

de résonance que produire un «son naturel» {RPP II, p. 176). Plusieurs de nos

énoncés psychologiques à la première personne du présent appartiennent au

comportement; qu'ils soient verbaux n'implique pas qu'ils sont le produit du

raisonnement, de la conceptualisation ou de l'auto-observation. Il y a un usage
des mots qui ne diffère pas grammaticalement du comportement non linguistique,

en fait, du comportement animal. Ainsi, il nous faudrait éliminer la ligne
de démarcation traditionnelle qui sépare nos réactions ou expressions selon

qu'elles sont linguistiques ou non linguistiques, car elle n'a qu'une justification
superficielle, d'apparence, pourrait-on dire; et la remplacer par une nouvelle

ligne de démarcation qui ne serait que conceptuellement pertinente.
Ce que Wittgenstein ne rend pas avec suffisamment de clarté, c'est que

son analogie entre les mots et les actes n'est pas une analogie entre les mots

spontanés et n 'importe quel acte, mais entre les mots spontanés et les actes

spontanés. Dire que certaines phrases ou séries de mots sont équivalentes à des

actes n'est pas nécessairement les éliminer du royaume de la préméditation ou
même de la dissimulation. Un grognement peut être aussi intentionnellement

trompeur qu'une phrase: il peut être utilisé comme réponse à une question, et

cette réponse peut être malhonnête. Ce qui exclut aussi bien les actes que les

mots de la possibilité logique de la dissimulation, c'est leur spontanéité : le

fait qu'ils ne sont pas dus à la réflexion ou au raisonnement. Dire que certains
énoncés sont spontanés, c'est dire qu'ils ne sont pas des descriptions, et donc

qu'ils ne peuvent pas être des mensonges. Les expressions spontanées
psychologiques à la première personne du présent sont les phrases les plus fiables que
l'être humain puisse prononcer. Là encore, Peter Hacker n'est pas d'accord.
Nous allons examiner sa position.

8. Des mensonges spontanés

Mentir consiste toujours en une intention.
(LPP, p. 211)

Hacker trace un continuum des énoncés psychologiques à la première

personne du présent qui, aux deux extrêmes, oppose aveux (il faut entendre ici :

aveux spontanés [spontaneous avowals]) et descriptions (1989, p. 297; 1993,

p. 92). Hacker admet que tous les aveux sont non descriptifs et non susceptibles

d'erreur, mais cela ne l'empêche pas d'ajouter que les aveux peuvent être

mensongers :

A l'extrémité du continuum [aveux spontanés], le concept de description n'a pas
prise, pas plus que le concept de vérité. Mais bien sûr, la dissimulation et la tromperie

sont possibles. (1989, p. 298)

Dans Meaning and Mind (1993), Hacker réitère l'inapplicabilité des

concepts de vérité, de fausseté, d'erreur et de description à l'endroit des aveux



12 DANIELE MOYAL-SHARROCK

spontanés, mais là encore, n'en élimine pas pour autant la possibilité de

dissimulation; il est cependant plus précis ici quant à la question de savoir quels

aveux sont ouverts à cette possibilité :

Cette diversité [des aveux] est infiniment grande [...] Mais dans tous les cas le concept
de description n'a pas prise [...] En effet, les concepts de vérité et de fausseté sont ici
typiquement hors-jeu, bien que la dissimulation et la tromperie soient possibles dans
de tels contextes, comme ils le sont avec les grognements, les sourires et les rires.

Parallèlement, plus les énoncés ressemblent aux exclamations, moins il y a de place

pour que nous puissions les évaluer comme sincères ou non sincères. Car la dimension
d'évaluation a une prise plus ferme là où il y a expression articulée de la vie intérieure,
confession, ou description de ce que l'on pense ou ressent. (1993, p. 93)

Hacker fait une distinction ici entre les aveux qui sont linguistiquement
plus articulés (c'est-à-dire ceux qui ressemblent plus à des descriptions), tels

que la confession, où il voit plus de place pour la dissimulation, et ceux où il en
voit moins, comme l'exclamation. Et la dissimulation ne peut être logiquement
exclue, selon Hacker, que dans les cas extrêmes, dont on peut présumer qu'ils
sont non linguistiques : «Si quelqu'un est jeté dans les flammes etc., cela ne fait
aucun sens de dire 'Peut-être qu'il ne souffre pas vraiment, mais fait semblant'.
Il y a des circonstances où il ne peut être question de faire semblant.» (1993,

p. 264) L'intérêt de l'idée de Wittgenstein, cependant, c'est que la dissimulation

est logiquement exclue non seulement dans les cas extrêmes, non ambigus,
comme celui qui est cité par Hacker, mais dans tous les cas d'expression
spontanée. C'est leur nature spontanée, et non leur nature exclamatoire, qui
les rend logiquement inaptes à la dissimulation. Ce n'est pas sa brièveté ou sa

ressemblance avec une expression non verbale qui rend un énoncé spontané

- une enfant de trois ans peut crier : «Aïe !» non pas parce qu'elle s'est fait mal

en tombant, mais afin d'obtenir l'attention de sa mère; et inversement, un flot
spontané d'émotion peut durer une heure. Le trait déterminant est si oui ou non

l'expression est spontanée, et non pas si oui ou non elle ressemble à une phrase.
Mais revenons à la possibilité du mensonge spontané.

Pour Hacker, un aveu spontané ne peut être erroné, mais il peut, en revanche,
être non sincère :

La confession de mes pensées peut être inadéquate, non parce que j'ai fait une erreur,
mais parce que je n'ai pas été sincère ou que j'ai omis de dire quelque chose, que j'ai
exagéré ou amoindri les choses. (1993, p. 95)

Hacker pense qu'exclure la possibilité d'erreur suffit à garantir le statut non

descriptif d'un aveu. Mais il n'en est rien. La possibilité de dissimulation aussi

doit être exclue. Car mentir, c'est faire consciemment une fausse description.
Et Hacker lui-même reconnaît que «dans tous [les cas d'aveux] le concept de

description n'a pas prise». Comment alors peut-il admettre les mensonges, qui
sont de fausses déclarations ou descriptions, dans la catégorie des aveux non
descriptifs? Comment tromperie et dissimulation sont-elles possibles là où la
vérité n'a pas prise? Une personne pourrait ainsi mentir au sujet de quelque



QUAND LES MOTS SONT DES ACTES 13

chose qu'elle ne tient ni pour vrai, ni pour faux. Ce qui a poussé Hacker dans

ce dilemme, c'est qu'il a placé tout ce qui a l'apparence d'un aveu à l'extrémité
«aveux spontanés» du continuum, et il doit alors rendre compte des cas d'aveux

mensongers. Il prévoit bien sûr l'objection qu'on lui fera inévitablement, à

savoir que le mensonge présuppose la connaissance, et que le fait d'être non
cognitifs rend les aveux spontanés logiquement inaptes au mensonge :

On est enclin à penser que la possibilité de non sincérité nécessite la présence de

la connaissance. Car si je peux mentir à propos de mes pensées, il me faut d'abord
connaître mes pensées Mentir, c'est bien dire ce que l'on sait être faux avec
l'intention de tromper. (1989, p. 300 ; c'est moi qui souligne «sait»)

Mais il insiste que le fait d'être, par définition, non cognitif- c'est-à-dire
spontané, non descriptif, non susceptible de vérité ou de fausseté - n'empêche
pas un aveu d'être mensonger. Car, dit Hacker, mentir n'est pas, contrairement
à ce que l'on pense, une activité cognitive. Hacker justifie la possibilité de

mentir sans le savoir, en dissociant le mensonge de la connaissance :

On objectera que lorsque je mens au sujet de mes pensées ou sentiments, je sais
ou suis conscient de penser ou ressentir autrement que ce que j'ai dit penser ou
ressentir. Cela est faux, car la locution même : «savoir que je mens» est trompeuse.
On [...] ne découvre pas que l'on ment. On ne «sait» pas que l'on ment... Je peux
bien sûr savoir plus tard que j'ai menti, mais non parce que je le savais auparavant,
plutôt parce que j'avais menti auparavant. (1989, p. 300)

Le concept de savoir inclut la possibilité de ne pas savoir, et donc de

découvrir. Ainsi Hacker a raison: il ne peut être question de savoir que je
mens, puisque je ne peux pas ne pas le savoir, puis ensuite le découvrir. Il est
aussi peu question de certitude êpistémique ici que dans ma conscience d'avoir
mal9. De la même manière, on ne peut dire, dans des circonstances ordinaires,

que je sais que j'ai deux mains ou que je suis en train de parler ou que je
suis assise, ou que j'existe. Ce que Hacker ne voit pas, c'est que l'absence de

connaissance n'implique pas ici toute absence d'assurance. Nous sommes au

cœur du troisième chef-d'œuvre de Wittgenstein : De la certitude. En réponse à

G. E. Moore qui prétendait savoir que «Voici une main», Wittgenstein déclare

que notre assurance, dans de tels cas, n'est pas de l'ordre du savoir, mais d'une
certitude animale, qui n'est pas fondée sur l'information, qui est non susceptible

de vérité ou de fausseté, de doute, de falsification, de vérification ou de

justification. C'est ce genre de certitude non êpistémique qui habite mon acte
de mentir. Dissocier le mensonge de la connaissance n'est donc pas le dissocier
de toute certitude. Je ne peux pas mentir inconsciemment ; je suis certaine de

mentir lorsque je le fais10.

9 «Il ne peut être dit que je sais que j'ai mal aux dents s'il ne peut être dit que je ne
sais pas que j'ai mal aux dents.» (LPE, p. 287)

10 Pour Wittgenstein, il y a un lien interne entre mentir et en être conscient: "Le
point est : le menteur sait qu'il dit un mensonge. Mais il ne sert à rien de le dire. Cela ne

veut rien dire du tout. L'énoncé est grammatical.» (LPP, p. 196) Le but du passage est



14 DANIELE MOYAL-SHARROCK

De plus, s'il est vrai qu'à strictement parler, on ne peut dire que je sais que
je mens, il y a quelque chose que je sais lorsque je mens - c'est ce à propos de

quoi je mens :

Si je disais : «une personne qui dit 'je vois rouge', alors qu'elle voit vert, ment», ce

ne serait pas exact ; ce que je devrais dire, c'est plutôt : «une personne qui dit 'je vois
rouge' et sait (ou croit) qu'elle voit vert, ment». (LPE, p. 249)

C'est ici que la connaissance est logiquement liée au mensonge; c'est ici

que vérité et description ont prise. Je ne peux pas mentir ou faire une fausse

représentation de ce dont je ne sais rien. Et l'objet de ma connaissance est

susceptible de vérité et de fausseté, d'erreur et de dissimulation. Si donc je dis
«Je suis triste», alors que je sais qu'il n'en n'est rien, je n'ai pas proféré un

énoncé spontané mensonger, mais fait une fausse description. Le mensonge
présuppose la présence d'information. L'information n'est pas que je mens,
mais ce à propos de quoi je mens. Je dois être au fait de ce sur quoi je mens. Et

dans la mesure où je ne peux pas être au fait et naïve (ou spontanée) à propos
de la même chose simultanément, si je mens lorsque je dis que je suis triste, ma
réaction a beau avoir l'air d'un aveu spontané, elle ne l'est pas.

Hacker aurait évité toutes ces difficultés s'il n'avait pas mis tout ce qui a

la forme ou l'apparence d'un aveu dans l'extrémité «aveux» du continuum.
Bien sûr qu'une confession n'est pas toujours sincère ou spontanée: elle peut
être préméditée, et même le fruit de préparations élaborées, telles celles de

saint Augustin, Rousseau ou De Quincey. On peut parler défausse confession,

comme celle d'une mère qui, cherchant à sauver son enfant, déclare avouer
le crime qu'il a commis; d'une confession erronée, lorsque quelqu'un avoue
avoir commis un meurtre qu'il pense sincèrement avoir commis alors qu'il
s'agissait d'un coup monté (le revolver était chargé à blanc); ou encore,
d'une confession fictive, telle que les Confessions du chevalier d'industrie
Felix Krull (Thomas Mann). Une confession peut consister en deux tomes,
trois pages, un seul mot, un signe de la tête, ou un clin d'œil. La sincérité ou
la non sincérité d'une confession n'a rien à voir avec son apparence, et tout
avec les circonstances de son énonciation. Des mots identiques («C'est moi le

coupable») peuvent être utilisés pour formuler une confession préméditée ou
spontanée, sincère ou non sincère. Les confessions non sincères ou préméditées

ne sont pas des aveux spontanés, mais des cas où le concept de description
a prise. Dire qu'une confession spontanée peut être dissimulatrice est aussi

grammaticalement absurde que de dire qu'un gémissement spontané peut être

intentionnellement trompeur. Dans certaines circonstances, il sera logiquement
absurde de penser que quelque expression que ce soit - fût-ce une confession
verbale ou un gémissement - peut être dissimulatrice :

d'insister sur l'existence d'un lien conceptuel entre mentir et en être conscient, et non sur
la question de savoir si oui ou non cette conscience a la forme d'une connaissance.



QUAND LES MOTS SONT DES ACTES 15

Lorsque je dis que gémir est l'expression du mal de dents, c'est que dans certaines
circonstances la possibilité que cela puisse en être l'expression sans qu'il y ait
sentiment ne peut faire partie du jeu de langage. - C'est un non-sens de dire:
l'expression [Ausdruck] peut toujours mentir. [...] Les jeux de langage dans lesquels il
y a expression de sentiments (les expériences privées) sont fondés sur les jeux [de
langage] dans lesquels il y a des expressions dont on ne dit pas qu'elles peuvent être

mensongères. (LPE, p. 245)

En effet, les énoncés spontanés sont, pour ainsi dire, l'article garanti
d'origine à partir duquel les imitations sont faites : la base authentique que
la dissimulation apprend à singer. Il n'y a pas de place pour la dissimulation
dans un énoncé spontané puisqu'il s'agit d'une expression non raisonnée:
«Comment un mensonge est-il possible là où la justification n'a pas lieu?»
(LPE, p. 250). Une expression spontanée est, par définition, directe ; et ne peut
donc être dissimulatrice, préméditée ou manipulée. La sincérité est inhérente à

l'énoncé spontané, elle le définit. Un énoncé spontané est un élan, un mouvement

incontrôlé, un acte impulsif. Dans la sphère du spontané, l'énoncé est

mesure de sincérité; son articulation suffit à garantir son authenticité ".

9. Des attitudes non propositionnelles

Les mots et les actes; analogiquement: l'esprit et le corps: insister
sur l'insurmontabilité de la distinction des mots et des actes, c'est trahir un

penchant pour le dualisme de l'esprit et du corps. Le réarrangement perspicace
de nos concepts n'est possible qu'à partir du dérangement de nos dichotomies
dormantes. L'atténuation du dualisme parole-acte est essentielle à l'entreprise
philosophique de Wittgenstein et constitue la clef de voûte de son pragmatisme.
Elle est visible non seulement dans son traitement des énoncés spontanés,
mais aussi dans son traitement des règles et de la certitude (rappelons que nos

croyances fondamentales, que Wittgenstein, dans De la certitude, compare à des

gonds sur lesquels pivotent notre connaissance, ne sont pas des propositions,
mais des attitudes non propositionnelles ; des croyances dont la manifestation
est montrée et non dite12).

Nos croyances et nos désirs ne sont pas toujours, comme on le pense encore
souvent aujourd'hui, des attitudes propositionnelles. Une croyance ou un désir

peut avoir comme unique manifestation une action. C'est la version
wittgensteinienne tardive de la distinction montrer I dire :

" Il serait trop long de faire ici le rapprochement qu'il y aurait lieu de faire entre
les énoncés spontanés et ce que Wittgenstein appelle la «signification secondaire», où
les expressions sont gouvernées par des critères, non de vérité, mais de sincérité (voir
PI, p. 222).

12 Pour une discussion sur la non-propositionnalité, ainsi que l'ineffabilité, des

«propositions-gonds», cf. Moyal-Sharrock (2004).



16 DANIELE MOYAL-SHARROCK

[...] on peut voir à leurs actions que [des personnes] croient certaines choses avec
certitude, qu'elles formulent ou non cette croyance. (OC, p. 284)

Quelqu'un qui cherche quelque chose et qui fouille à un certain endroit, montre qu'il
croit que ce qu'il cherche se trouve là. (OC, p. 285)

Croire quelque chose peut être l'équivalent de se comporter d'une certaine
manière. Une croyance peut être exprimée propositionnellement (dite) ou non

propositionnellement (montrée) - dans nos actes. Et si une croyance, un désir,

une attente ou une intention peuvent se résumer à une manière d'agir, nous
n'avons plus à chercher à leur donner une forme propositionnelle ou biologique
qui viserait à expliquer comment ils provoquent l'action. Si certains mots sont
des actes, alors l'incommensurabilité entre les mots et les actes, l'esprit et le

corps, s'évanouit. Cela ne veut pas dire qu'il n'y a pas de différence catégorielle

entre les mots et les actes, mais seulement que ces catégories, parfois, se

«touchent et font un bout de chemin ensemble» (PI, p. 192).

Références

Bühler, Karl (1934), Theory ofLanguage. The Representational Function ofLanguage,
trad. D. F. Goodwin, Amsterdam, Benjamins.

Fogelin, Robert (1987), Wittgenstein, 2' éd., Londres, Routledge & Kegan Paul.
Hacker, P. M. S. (1989), Insight and Illusion : Themes in the Philosophy of Wittgenstein,

édition corrigée, Bristol, Thoemmes Press, 1997.

- (1993), Meaning and Mind, vol. 3 de : An Analytical Commentary on Wittgenstein's
Philosophical Investigations, Part 1 : Essays, Oxford, Black-well.

Hertzberg, Lars (1992), «Primitive Reactions - Logic or Anthropology», Midwest
Studies in Philosophy XVII : The Wittgenstein Legacy, 24-39.

Malcolm, Norman (1986), «Language as expressive behaviour», in Nothing is Hidden :

Wittgenstein's Criticism ofhis Early Thought, Oxford, Basil Blackwell.
Moyal-Sharrock, Daniele (2004), Understanding Wittgenstein's Or. Certainty, Basings¬

toke, Palgrave Macmillan.
Ryle, Gilbert (1949), The Concept of Mind, Londres, Penguin Books.

Wittgenstein, Ludwig,
- AWL: Wittgenstein's Lectures: Cambridge, 1932-1935, des notes de

A. Ambrose et M. MacDonald, A. Ambrose (éd.), Oxford, Blackwell, 1979.

[= Us Cours de Cambridge 1932-1935]

- LPE : « Wittgenstein's Notesfor Lectures on 'Private Experience ' and 'Sense Data '»

in Philosophical Occasions : 1912-1951, J. C. KlaggeetA. Nordman (éds), Indianapolis,

Hackett Publishing, 1993, p. 202-367. [=«Notes pour le cours sur l'expérience
privée et les 'sense-data'»].

- LW I : Last Writings on the Philosophy of Psychology, vol. I. : G. H. von Wright et
H. Nyman (éds), trad. C. G. Luckhardt et M. A. E. Aue, Oxford, Basil Blackwell,
1982. Édition bilingue: allemand/anglais. [= Derniers écrits sur la philosophie de

la psychologie, t. I : Études préparatoires à la 2' partie des Recherches philosophiques].

- LPP : Wittgenstein's Lectures on Philosophical Psychology 1946-47, notes de P. T.

Geach, K. J. Shah et A. C. Jackson, éd. P. T. Geach, Hassocks, Harvester Press,
1988. [= Cours sur la phUosophie de la psychologie 1946-1947].



QUAND LES MOTS SONT DES ACTES 17

OC : On Certainty, G. E. M. Anscombe et G. H. von Wright (éds), trad. D. Paul and

G. E. M. Anscombe, lère éd. révisée, Oxford, Blackwell, 1977. Édition bilingue:
allemand/anglais. [= De la certitude].
PG : Philosophical Grammar, Rush Rhees (éd.), Anthony Kenny (trad.). Oxford,
Blackwell, 1974. [= Grammaire philosophique].
PI : Philosophical Investigations, trad. G.E.M. Anscombe, 2e éd., Oxford, Blackwell,
1997. Édition bilingue. [= Recherches philosophiques],
RPP I : Remarks on the Philosophy ofPsychology, vol. I, G. E. M. Anscombe et G.
H. von Wright (éds), trad. G. E. M. Anscombe, Oxford, Blackwell, 1980. Édition
bilingue. [^Remarques sur la philosophie de la psychologie, vol. I].
RPP II : Remarks on the Philosophy of Psychology, vol. II, G. H. von Wright et
H. Nyman (éds), trad. C. G. Luckhardt et M. A. E. Aue, Oxford, Blackwell, 1980.
Édition bilingue. [^Remarques sur la philosophie de la psychologie, vol. II].


	Quand les mots sont des actes : les "énoncés spontanés" chez Wittgenstein et la dissolution du problème corps-esprit

