Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 54 (2004)

Heft: 4: Lire Michel Certeau

Artikel: La philosophie et Michel de Certeau : la cause perdue et la dette
Autor: Petitdemange, Guy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381693

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381693
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 136 (2004), P. 367-386

LA PHILOSOPHIE ET MICHEL DE CERTEAU

La cause perdue et la dette

Guy PETITDEMANGE

Résumé

Michel de Certeau, historien de la mystique lue a partir du présent, n’a cessé
d’accompagner sa recherche d’une réflexion sur la méthode dans laquelle les
sciences humaines occupent une place capitale. Quelle est dans ce dispositif la
place de la philosophie ? Peu mentionnée ou cible de la critique, la philosophie
semble pourtant présente a travers toute I'ceuvre a titre d’instance radicale,
nullement secondaire. Un texte sur Merleau-Ponty [atteste clairement.
Quelle est donc chez Certeau la question adressée au discours philosophique
et comment, et pourquoi, délibérément mais tacitement, inscrit-il son travail
d’historien dans la tradition philosophique ? La présente étude ne propose que
des linéaments de réponse.

Ecritures-labeurs. A vrai dire, elles composaient le pointillé d’une dérive.
Pratiques de ’écart plus que de la compréhension, opérations investigatrices
plus qu’organisatrices d’une pensée, elles consistaient a passer plus

qu’a établir. Une sorte de pdtir inventeur et cursif entre les lignes et dans les
marges devenait une herméneutique de I’autre.

[«Ecritures», p. 13]

Penser, c’est passer a l’autre.
[«Ecritures», p. 169]

Une théologie humiliée, aprés avoir exercé longtemps sa magistrature,
attend et recoit de son autre les certitudes qui [ui échappent.
[La fable mystique, p. 44]

Silencieuse, active, passive hantise de la frontiere, délocalisation, déplace-
ment, mise dans I’écart et mise en marche, 1’écriture est chez Certeau 1’affect
de I'autre, au dedans de soi, au dehors de soi, [’autre dans son retrait et dans
son insistance. L’écriture est la trace du passage de I'un vers 1’autre, de 1’autre
vers I'un, d’une double irruption, de I'enchantement et de ['arrachement.
Peut-tre est-ce déja vrai de nos écritures quotidiennes? Ce I'est siirement,
Mais, pour Certeau, ce passage a I’autre dans 1’écriture est une opération si
radicale qu’elle n’a plus qu’un trés vieux nom pour la désigner: la pensée, non



368 GUY PETITDEMANGE

configuration, mais désassemblage des configurations discursives si portées a
se refermer sur les clotures, a s’y emmurer, contre «l’étre passe-partout» de
I’autre. Mais la pensée est-elle compatible avec la labilité de 1’écriture, a moins
de faire violence a la puissance traditionnelle de synthese, d’affirmation, de
délimitation ? A I’age classique, la théologie humiliée devant 'inutile de ses
victoires fut contrainte, pour les esprits les plus éveillés, de se nourrir a d’autres
sources. Aujourd’hui une philosophie — non comme histoire (elle ne fut jamais
aussi savante) — agonisante ou pétrifiée pourrait-elle retrouver du souffle et du
sens en partant sur des chemins de traverse qui ne lui étaient gueére coutumiers ?
La question semble présente au cceur de I’ceuvre de Certeau. Quelques textes,
riches en indications de méthode ou de retour sur soi, peuvent jeter une premiere
lumiere sur ce qui n’est en aucun cas une alternative simpliste entre histoire et
philosophie, entre mystique et philosophie, un partage sans partage, bref une
«solution conceptuelle», cela méme dont certaines philosophies pourraient étre
coupables et dont I’autre parti pourrait trouver gloire a peu de frais. Ces textes
sont les suivants: «Ecritures» I «La fiction de I’histoire. L’écriture de “Moise
et le monothéisme™» 2, «La folie de la vision» 3 et I’ «Introduction» de La fable
mystique*.

1. Défi

La place de la philosophie dans la pratique scientifique de Certeau est
loin d’une question simple. Sujet piége au contraire, épineux, périlleux, parce
qu’il contient un paradoxe aisément et constamment visible: d’un coté, chez
Certeau, une résistance a la philosophie, une indifférence, une hauteur ironi-
que, comme si elle €tait le fantasme d’une intelligibilité atteinte et comblante,
comme si la pensée épousait et épuisait la forme réelle de toutes choses, s’en
emparait, les maitrisait; de I’autre, une séduction dissimulée, une tentation, la
lourde obsession qui, en France au moins, couve dans les meilleures sciences
humaines, une jalousie, une prétention a se mesurer a elle: «l’historiographie
serait seulement un discours philosophique qui s’ignore» (EH, p. 22), sous la
forme d’une intelligibilité nouvelle, désirable a partir d’une autre approche des
choses. Cette tension est perceptible dans les deux camps des commentateurs :
peu de philosophes ont traité de la question (Derrida s’y est essayé non sans
embarras”), mais pas davantage du coté des sciences humaines, personne qui
se soit risqué a parler d’une philosophie chez Certeau, comme s’il ne fallait

I M. pe CerteAU, «Ecritures» (1973, inédit ; E), in L. Giarp (éd.), Michel de Cer-
teau, Paris, Centre Georges Pompidou, 1987, p. 13-17.

2 M. pE CERTEAU, in L’écriture de [’histoire, Paris, Gallimard, 1975, p. 312-358
(EH).

3 M. pe CERTEAU, Esprit, juin 1982 (n° spécial sur Merleau-Ponty), p. 89-101.

* M. pE CErTEAU, Paris, Gallimard, 1982, p. 9-44 (FM).

3 J. DerrIDA, «Nombre de oui», in Michel de Certeau, Paris, Centre Georges Pom-
pidou, 1987, p. 191-203.



LA PHILOSOPHIE ET MICHEL DE CERTEAU 369

pas briser un tabou en penchant trop d’un c6té ou de 1’autre, comme s’il fallait
laisser les choses dans 1’état d’un conflit indécidable pour ne 1éser personne, en
accordant trop a I’un ou a I’autre. Les débats théologiques sont infiniment plus
clairs, en apparence au moins, car ils portent sur des objets, non sur le chemin
VErs eux.

Ce n’est pas la un débat d’école, mais une question interne a Certeau,
permanente ; elle retentit toujours et partout; ses textes, fortement et pudique-
ment autobiographiques, la portent comme a ’avant d’une vague, mais «la
vérité est toujours un peu plus loin que 1’autobiographie» ©. 1l ne s’agit pas que
de soi, mais des voies d’une recherche de la vérité qui traverse le sujet dans ses
dernieres profondeurs, en tout cas dans ce qu’il dit et écrit, comme au-dela de
lui-mé&me, singuliére, mais pas prisonniere, y compris de soi-méme. Il y a une
expansion de la vérité en chacun de nous, non contrdlable.

Le double étonnement

La philosophie et la lettre. Certeau a laissé de magnifiques analyses de
textes qui font jaillir tout ce que contient et recele la lettre. C’est I’expérience
sémiotique si bien évoquée par Louis Marin’, comme s’il y avait un souffle
inaper¢u dans la lettre, un feu sous la cendre®, un plus dans le moins, une
exposition a partir de ce qui est ou se présente comme humble et anodin,
commun, ordinaire: le langage dans son infinie variété, la correspondance, le
poeme, le mémorial, I’échange et la conversation, 1’archive, le document. Or,
rien de tel chez lui sur un texte philosophique — sauf Merleau-Ponty —, comme
si, en premiére approximation, dans le texte philosophique I’écriture comptait
peu et était éclipsée, raturée, étouffée par la conclusion du sens, par un résumé,
par une synthese, par un résultat qui efface les accidents du chemin. D’un c6té
donc la lettre vive, de 1’autre la lettre morte. La lettre qui retient, la lettre qui
s’évanouit; une ombre qui demeure, une ombre qui se dissipe; le flou créateur
de I'image, le cercle du savoir oubliant qu’il repose sur des signes !

Mais la philosophie n’est-elle pas d’abord et avant tout I’amour de la lettre,
le retour a la lettre, lorsqu’il y a déroute des significations, retour qui n’est pas
exercice de laboratoire, mais «vagabondage», une écoute que rien ne conduit ni
ne dirige, une sorte de lecture virginale qui, méme s’il faut savoir «s’arréter»,
comme le dit Aristote, et donc «construire», n’est jamais une interruption qui

 J. DErrIDA, «Du mot & la vie. Un dialogue entre Jacques Derrida et Hélene
Cixous», Magazine littéraire 430, avril 2004, p. 20-29.

" «L’aventure sémiotique, le tombeau mystique», in Michel de Certeau, Paris, Cen-
tre Georges Pompidou (Cahiers pour un temps), 1987, p. 207-223.

8 Cf. E. Levinas («Préface» in Rasel HayyiM DE VOLOZHYN, L'dme de la vie,
Lagrasse, Verdier, 1986, p. VIII-IX): «La, les mots s’éveillent a leur énigme, a la bien-
heureuse ambiguité par laquelle beaucoup se révele dans le peu, le nouveau dans I'an-
cien, le la-bas dans I’ici».



370 GUY PETITDEMANGE

supprime purement et simplement: «Il me semble que I’état philosophique se
laisse reconnaitre a certains signes. Le plus manifeste fut pour moi 1’état de
suspens né d’une sorte d’incomplétude de la parole entendue et dite. C’était
comme un effondrement de toute signification regue» . Et Desanti encore, dans
un livre qui briile lentement comme un feu de bois, mais qui a ce rythme multi-
plie les difficultés : «Dans le travail de la pensée, tout voyage s’annonce sur un
fond de vagabondage qu’il faut assumer et traverser pour trouver sa route qui
n’est pas tracée d’avance [...]. Se donner d’avance une conclusion et ne viser
qu’a en justifier la vraisemblance n’est rien d’autre qu’un artifice rhétorique qui
masque le travail de la pensée plus qu’il ne I’expose. Je déteste profondément ce
genre dissertatif» '°. En plus, la pensée philosophique n’est aucunement pensée
possédante, qui épuiserait le fond des choses, qui en condenserait 1’essence.
Tout ce qui est de cet ordre dans la logique philosophique n’est jamais qu’une
€tape, une scansion. Bien au contraire, la philosophie est toujours sur un fond
de silence qui résiste a I’opération de «prise» de la parole. «Nous ne savons pas
ce que nous pensons» !!: cette remarque si laconique et si forte de Merleau-
Ponty exprime certainement au mieux ce qu’est I’exercice de la philosophie,
ni jeu, ni saisie, mais une mise en relief dans le grand massif du langage, qui
n’est jamais a notre merci, et selon un mode propre. L’épaisseur obscure du
corps, des mots, du monde, de I’étre empéche une sorte de captation totale dans
le discours, ultimement. Le discours philosophique n’est pas sans la mémoire
de ’écart. Il n’y a pas d’un c6té une passion de 1’écart, de I’écartement, de
la lettre, de la dissolution, de I’analyse qui serait la conscience vigilante et
’apanage des sciences humaines, voire de la plus haute mystique ; et de I’autre,
la suppression de 1’écart, sa mise a I’écart, au nom d’une intelligibilité plus
enveloppante, d’un surmontement violent, qui se croirait conscience supérieure
et ne serait que conscience naive. Il y aurait un savoir philosophique qui serait
un faux savoir ef un non-savoir latéral qui serait sinon le gai savoir, du moins
le vrai savoir. La philosophie n’est pas «la conscience jugeante» si finement
décrite par Hegel, qui a toujours raison, parce qu’elle n’a pour principe qu’elle-
méme, pas méme la régle objective du savoir commun, elle triomphe dans sa
particularité et fait de celle-ci la juste vue de la vérité. Refuge majestueux et
imprenable de la subjectivité et qui remplit d’admiration, qui surtout la satisfait.
Or rien de plus étranger a Hegel que I’idée d’une capture de 1’absolu. La philo-
sophie n’a qu’un vrai principe : I’étonnement. Certeau aime citer le mot fameux
de Wittgenstein : «ce qui est mystique, ce n’est pas comment est le monde, mais
le fait qu’il est» (FM, p. 27, n. 15) 2. La plus forte critique de la philosophie, et la

9 J.-T. DesanTi, «Un chemin philosophique», in Les mots du silence, Paris, Ecole
normale supérieure des lettres et sciences humaines, 2004, p. 21.

10 J.-T. DEsanTI, Philosophie : un réve de flambeur. Conversation avec D.-A. Gri-
soni, Paris, Grasset, 1999, p. 97-98.

' C. Lerort, «Préface», in M. MerLEau-PoNTY, Notes des cours au Collége de
France : 1958-1959, 1960-1961, texte établi par S. Menase, Paris, Gallimard, 1996, p. 14.

12 Cf. aussi L. GiArD, «La passion de 1’altérité», in Michel de Certeau, Paris, Centre
Georges Pompidou (Cahiers pour un temps), 1987, p. 31.



LA PHILOSOPHIE ET MICHEL DE CERTEAU 371

seule efficace (Marx), se fait du dedans. Les philosophes, vieille 1égende, furent
toujours tournés en ridicule, mais est-ce ce rire du dehors, sirement salubre, qui
dit ce dont il s’agit ? N’y aurait-il pas chez Certeau une sorte de réflexe général : le
philosophe serait, par fixation a soi-méme ou précipitation, homme de ['universel
qui abandonne le particulier, alors que peut-&tre ¢’est 1a qu’est sa passion ?
L’apparent oubli de la crise de la philosophie dans les années soixante.
Comme si depuis assez longtemps déja les philosophes eux-mémes n’avaient
pris conscience que la philosophie ne pouvait se suffire a elle-méme, étre
autonome dans 1’idée que la pensée pure recueille le monde, comme pensée de
surplomb qui domine toutes séparations. Cet autre chemin de la philosophie fut
la hantise de toute la tradition phénoménologique qu’on pourrait résumer en un
mot: il y a le monde (Dasein, histoire, corporéité, extériorité, altérité...). [In’y a
pas de pensée pure ou de philosophie pure qui puisse se dispenser de ce préala-
ble, d’une résistance, de la chose, véritable mot d’ordre de la phénoménologie :
les choses mémes, la chose, comme Heidegger le thématisera magistralement.
En termes simples, Merleau-Ponty a remarquablement noté cette dépendance
intrinseque de la philosophie vis-a-vis de ce qui passe pour n’étre pas elle.
Toujours en rapport avec du non-philosophique, avec des structurations autres
qui arrivent par la linguistique, la sociologie, I’histoire, mais Merleau-Ponty
se méfiait beaucoup de |’histoire, comme si on pouvait lui faire dire n’importe
quoi; demeure toujours chez lui un secret de I’histoire: «[’histoire n’avoue
jamais» '*. 1l ne s’agit pas la que d'un rapport entre savoirs concurrents,
mais d’une circularité entre expérience et savoir, circularité sans achévement
dialectique. La philosophie ne peut vraiment survivre par elle-méme, elle est
comme contaminée et cela lui est un recommencement, un renouvellement, une
réanimation, un renouvellement aprés les abstractions qui semblent son inéluc-
table destin. Merleau-Ponty n’a cessé d’insister sur cette proximité moderne
qui déplace : «chez Valéry ou Alain, la pensée nouvelle ne consiste pas a saisir
des idées pures, mais 2 saisir ces idées avec ce qui n’est pas idées» . Quelque
chose intervient, d’irréductible a 1’idée préétablie, a la puissance du concept;
celui-ci n’est plus récapitulation, mais indication de lignes de sens, une tache
spécifique parmi d’autres, tout & fait unique sans aucun doute, non pas savoir
absolu, mais une sorte de principe d’orientation ou de mémoire, une position de
retrait et non une position souveraine : «la philosophie qui peint sans couleurs,
en noir et blanc, comme les tailles-douces, ne nous laisse pas ignorer I’étrangeté
du monde, que les hommes affrontent aussi bien et mieux qu’elle, mais comme
dans un demi-silence» 1°. Cette certitude d’une parole a dire ne va absolument
pas sans I’interrogation sur I’opération elle-méme. Bien loin d’€tre un savoir,
la philosophie est devenue interrogation sur soi : «toute la philosophie se définit
par Iinterrogation méme sur son sens et sa possibilité» '%. La philosophie ne

13 M. MerLEAU-PoNTY, Signes, Paris, Gallimard, 1960, p. 8.
Parcours 1, Lagrasse, Verdier, 1997, p. 77.

Signes, p. 31.

Notes des cours au Collége de France, op. cit., p. 9.



372 GUY PETITDEMANGE

serait pas savoir au-dessus de tout; et cela méme serait avéré par le travail
le plus interne aux sciences humaines. Le périple structural de Milner en
est I'indicateur exemplaire qui montre avec un brio €étourdissant combien le
structuralisme frangais de Barthes a Benveniste et Lacan est traversé et animé,
dans des pratiques particulieres, par les questions mémes de la philosophie,
sans aucun doute approchées autrement, mais en aucun sens évacuées comme
s’il s’agissait de vieilles lunes. Qu’est-ce que penser? qu’est-ce qu’étre un
corps ? qu’est-ce qu’étre libre ? qu’est-ce qu’un sujet au plus intime de tous les
entrecroisements (le magnifique chapitre sur Benveniste: le sujet qui n’est ni
un «on» ni un «nous», ce qui reste apres mille dépossessions qui sur un mode
laique, séculier, scientifique, ordinaire, ne semblent pas loin des passivités des
mystiques) 7 ?

La tache: «élucider», «I’acte jamais fini d’élucider» (EH, p. 309), mot
récurrent chez Certeau. Chose difficile parce qu’il est difficile d’échapper a
I’éblouissement devant le texte de Certeau, a une sorte de souveraineté qui
insinue, clame méme des sortes d’évidences méconnues, au jaillissement
permanent de la nouveauté qui «déplace les lignes», son «extraordinaire
capacité» a faire virer le général dans le particulier, a faire trembler toutes
les oppositions scolaires ou académiques. Pour comprendre, chez Certeau,
il faut toujours se remettre dans le contexte historique et littéraire; en méme
temps, nous débordons sans cesse le contexte pour une sorte de vérité sans dge,
ni visage, comme si toute vérité circonscrite sous mode purement discursif
s’étiolait par ]a méme et chutait dans I'illusion : «la vérité n’a plus le pouvoir de
convaincre» (FM, p. 298). De quelle vérité s’agit-il quand elle est ainsi réduite
a une sorte de cadavre ou de formule ? Est-ce sa derniére figure ?

Dans ce bref parcours, il ne s’agit absolument pas de rejouer, de maniére
byzantine, la scéne du conflit des facultés. Il s’agit plutot de suivre la trace
d’une réticence, la réalité d’une confrontation et un mouvement vers ailleurs,
assez difficile a définir. Le chemin chez Certeau est en quelque sorte inverse
a celui d’Hannah Arendt; en fin de vie, la philosophie devint pour Arendt une
nécessité et une récapitulation. Chez Certeau, elle semble plutot le territoire a
quitter pour laisser place a des arrachements insoupgonnés, a d’autres complici-
tés, entrecroisements et inspirations, hors des sentiers battus de la philosophie.
Hors philosophie ?

2. Une lecture de Merleau-Ponty : «La folie de la vision» '3

Certeau a fait un commentaire merveilleusement souple et attentif de 1’un
des derniers textes de Merleau-Ponty, le chapitre 4 du Visible et [’Invisible,

17 J.-C. MILNER, Le périple structural, Paris, Seuil, 2002.
'8 «Le Visible et I'Invisible», Esprit, juin 1982 (numéro spécial), p. 89-100. Les
chiffres entre parenthéses renvoient aux pages de cet article.



LA PHILOSOPHIE ET MICHEL DE CERTEAU 373

qui rappelle les analyses les plus brillantes de textes d’autres auteurs mais non
philosophes. Texte rare mais aussi exemplaire en ce qu’il exprime vis-a-vis
de la philosophie. Quoi donc ? La proximité intense, |’attention soutenue, une
connivence indéniable, ce que donne en quelque sorte 'oreille juste et qui
permet au texte de résonner et de vibrer comme a I’écoute d’une musique que
I’on aime, mais aussi la distance ou au moins 1’hésitation: «je ne suis pas slr
d’adhérer a toutes les séductions de cette pensée [...]. Peut-étre est-ce parce que
1’y éprouve d’excessives complicités avec ce que j’ai envie de croire» (p. 99).
Une séduction donc, mais aussi une résistance, une approbation et une réserve,
infiniment moins sensibles dans les textes sur Foucault et Lacan, ot I’adhésion
semble gagnée d’avance et sans question possible!”. Comment comprendre
cette distance et cette différence ? Pourquoi d’un coté 1'éloignement dans la
proximité et, de I’autre, le consentement inaugural qui, d’une certaine maniére,
rend superflue la critique ? En tout cas, un texte rare, beau et révélateur.

Méme s’il est toujours bien audacieux et inutile de dire les raisons pour
lesquelles un texte plait, on peut ici reconnaitre ou épeler des éléments d’une
séduction. Ils sautent aux yeux dans les pages de Certeau sur Merleau-Ponty.

D’abord, ce texte est lu dans la forme de son écriture, forme absolument
décisive de toute écriture pour Certeau: «testamentaire», «a la hite», attirée
par son naufrage, inachevée, mais «d’un inachévement nécessaire et heureux» ;
il s’agit d’une philosophie captée par ce dont elle parle. Elle ne va pas en
avant, elle est tirée en avant, jusqu’a la limite de soi-méme, si discret que soit
toujours Merleau-Ponty. Ecriture/signature, qui porte la marque d’un corps en
mouvement et I’exprime en ce qu’il a d’indomptable et de puissance de faire
parler, de faire résonner sans maitrise, de faire assister a des naissances bien
plus qu’a des conquétes, a I’ouverture méme qui engendre une parole inédite,
brouillonne peut-étre, tourbillonnante, mais au fond si ordonnée, si siire de soi.
Lefort a merveilleusement mis en lumiére cette logique profonde en ce qui peut
sembler — bien a tort — étre un jeté d’intuitions multiples.

Ensuite, de quoi parle cette philosophie ? D’un renversement de I’attitude
naturelle, de celle par laquelle nous croyons nous emparer du monde. Il s’agit en
effet d’en venir a I'inverse : «s’enfoncer dans le monde au lieu de le dominer»,
«descendre vers lui tel qu’il est au lieu de remonter vers une possibilité préalable
de le penser» ; d’une docilité a cela qui domine, «I’invisible qui s’ouvre dans le
réseau d’apparitions des choses», non pas comme un envers brutal du monde,
mais dans I’entrelacement, le chiasme, la perception totalement concréte que
I’invisible n’est pas une chose a cté d’autres choses, mais ce qui fait un trou,
un vide en fond de tableau, qui met tout en relief, fait surgir les naissances
vivantes, sans épuisement de la chose, «jeu érotique d’une passion (d’un patir)
dont I’objet vient mais ne se posséde pas». Il ne s’agit en rien d’un monde
dédoublé, de deux mondes en concurrence, mais du méme monde traversé de
son contraire et qui I’élargit, lui donne sa prodigieuse richesse qui vient a nous

' Histoire et psychanalyse entre science et fiction (1986), Paris, Gallimard, 2002°.



374 GUY PETITDEMANGE

dans «I’enfant s’endormant en faisant sa priére», dans 1’éclat du matin ou de
I’amour, dans la violence des deuils et des guerres, dans les quelques mots que
nous trouvons pour nous, bref dans 1’incroyable submersion de tout cela qui
arrive et renvoie ailleurs, chose que Merleau-Ponty admirait tant chez Claudel,
comme si le poéme n’était pas ce que nous fabriquons mais au contraire ce qui
nous moule, nous sculpte, nous donne a nous-mémes en nous donnant les mots
et les gestes. Certeau a parfaitement saisi |’effet de dessaisissement du dernier
Merleau-Ponty, qui peut-étre ne fait pas des mystiques, mais a coup sir fait les
artistes, qui purifie en quelque sorte, rend graces a Dieu ou a n’importe quoi,
parce qu’il y a déplacement de nos centres.

De plus, cette expérience est une expérience du corps: la perception
visuelle, mais en celle-ci avec un retournement: la «folie» de la vision; la
vision n’est pas d’abord voir et commander, mais étre vu, étre regardé: la
vision est en vérité subie, tel est I’événement fondateur de I’art, événement qui
est radicalement et toujours une «premicre fois», la premiere fois de la sortie
ou de I’arrachement de soi : passion (Levinas). «L’autre se révele instituant», il
met en relief le monde, le rend vif et acéré.

Enfin, cette expérience est en quelque sorte sans preuve qui la dirait
nécessaire. La perception est foi perceptive, croyance, risque, ouverture, ce
mot clé de la phénoménologie (Offenheit); c’est une expérience de 1’altérité,
de ce qui n’est pas le méme que moi, et elle porte tous les signes de 1’altérité:
elle se dit sous forme oxymore de la présence/absence. Elle est toujours sur
fond de «l’origine perdue» (p. 82); non pas «th&se», mais croyance, le geste
si mystérieux de la croyance; et du coup, la perception visuelle n’est en rien
halte, pause, maitrise, mais voyage : «voyager, ¢’est voir, mais voir, ¢’est déja
voyager» (p. 92). S’il y avait pour la dire un trait fondamental, ce serait «étre
a», «étre a tacite, silencieux, qui revient de la chose méme aveuglément identi-
fiée : étre a tacite puisqu’il précede tout langage, qui revient de la chose dans la
cécité sur son identité» (p. 93).

Sur quoi donc porte la réserve de Certeau? Qu’est-ce qui fait le retrait,
le l1éger retrait, la réticence, un recul? Qu’est-ce que manque ou simplifie
ou amortit la philosophie, ou cette philosophie dont le discours lui semble si
proche, voire partageable 7 Quel est le plus qui n’est pas dit ? Quel est «1’aban-
don» (Gelassenheit) non accordé dans ce qu’est aussi cet exercice de la raison ?
Qu’est-ce qui en somme limite encore ce langage ?

Tout semble tenir dans un mot cher a Merleau-Ponty, «l’onde de I’étre»,
mot décisif (ou, formule approchante : «chercher un rapport a I’étre qui se fasse
de 'intérieur de I’Etre» 2). Le philosophe en saurait encore trop, serait encore
en mesure d’un dire trop sur I’invisible. Il resterait un «toucher»?!, qui, sans
étre captation évidemment, est encore, sinon une forme d’appropriation, au
moins une parenté, une connivence, une co-appartenance. Chez Merleau-Ponty

20 «Le Visible et I'Invisible», p. 268.
21 J. DerRrIDA, Le toucher, Jean-Luc Nancy, Paris, Galilée, 2000.



LA PHILOSOPHIE ET MICHEL DE CERTEAU 3]s

«I’esthétique sert de modele» (p. 95). Et ¢’est pourquoi, méme dramatique de
par la place réelle de I"altérité, cette philosophie s’avere étre en pleine «corres-
pondance» avec I’expression esthétique, celle d’un toucher, la littérature et la
peinture principalement, et trouve la sa plus juste expression non philosophique,
sa vérification: I’éclat des choses, leur relief, leur surgissement par I’ouverture
qu’elles donnent a I’'invisible qui les habite et les déplace sans cesse, les revivi-
fie, les anéantit méme. «Cet acte a une telle intensité qu’il produit I’éclatement
autant que I’éclat de la chose vue, un bleu, une forme, un contraste : elle rayonne
en méme temps qu’elle se défait, exorbitée par ce qu’elle n’est pas» (p. 97).
Autrement dit, la séparation d’avec la chose n’est pas assez radicale®>. I n’y a
pas vraiment la perte ou il n’y en pas assez. Merleau-Ponty, c’est une région de
la pensée de 'autre ; ce n’en est pas I’expression la plus adéquate, c’est-a-dire
celle de I'inadéquation. Il faut un surplus de négativité.

Merleau-Ponty conduit en quelque sorte a la frontiére, a une bifurcation
entre deux attitudes, «deux options incompatibles et indécidables» (p. 96)
face a 1’autre reconnu comme «instituant» (p. 97): soit une esthétique dont
la manifestation est la beauté — laquelle n’est ni rien, ni artifice, étant toujours
comme |’annonce de 1’autre —, soit une éthique ou se dit une autre obligation,
implacable, celle de la perte — non plus «I’onde de I’étre», mais «la goutte d’eau
dans la mer» —, celle-1a seule qui libére 1’ab-solu, le délie de toute onto-logie,
de toute perception. De cette voie éthique il y a aussi, en de rares moments, une
esthétique, celle de Bosch, «le jardin des délices», une esthétique — non plus
comme chez Proust, Ponge, Cézanne — de la perte du sens, de sa dispersion,
ot il n’y a plus qu’une jouissance dans un voir; mais la vision est confondue,
création dans le ravissement de formes inattendues, fascinantes, une jubilation
qui fait exploser les références, toute proche de «la folie» de Marie 1’Egyp-
tienne. Les deux chapitres introductifs de La fable mystique, si essentiels: «Le
monastere et la place: folies dans la foule» et «Le Jardin: délires et délices de
Jérdme Bosch», sont comme |’expression agrandie, désarconnante, du boule-
versement que I’exceés «mystique» introduit dans la forme encore trop sage de
la philosophie, la révele telle, coupant court a la «folie» au nom de la «raison»,
autre folie peut-&tre ?

Au fond pas assez de sauvage chez Merleau-Ponty, pas assez d’exces — et
en cela méme, philosophie —, mais Certeau fait-il vraiment droit 4 tout ce que
Merleau-Ponty met sous les notions d’étre sauvage, vertical, qui brise la repré-
sentation, transforme la syntaxe, la fait basculer, comme I’exprime fortement
I’étude si soigneuse sur Husserl dans Signes, «Le philosophe et son ombre» >3?

22 Le méme reproche se retrouve chez M. HENRY : «Comme Bergson avant lui, Mer-
leau-Ponty ne fut-il pas dupe de son écriture prestigieuse au point de remplacer 1’analyse
philosophique par des systemes de métaphores ?», Incarnation. Une phénoménologie de
la chair, Paris, Seuil, 2000, p. 166.

23 Et aussi d’innombrables formules du Visible et ['Invisible, ainsi «remplacer les
notions de concept, idée, esprit, représentation par les notions de dimension, articulation,
niveaux, charniéres, pivot, configurations», p. 277.



376 GUY PETITDEMANGE

A dire vrai, la question est moins de savoir si Certeau est fidéle 2 Merleau-
Ponty ou non que de savoir ce qu’il veut dire d’autre, de plus, autrement, face
a un discours qui non seulement le séduit, mais lui apporte de I’incomparable,
le rythme de ’autre, sa figure sensible imprévisible, la beauté. «Vera incessu
patuit dea» (Enéide, 1). La déesse se reconnait a son pas, sorte de mot de passe
chez Certeau. Le plus haut, le dieu vient a nous selon une scansion qui strie nos
paysages aménagés. Annonciation.

3. Le prix du rationnel («non identique au théorique»):
«Freud introduit I’autre dans la place» (EH, p. 353)

a) «L’ordre transparent de la raison» (E, p. 14)

La philosophie est systéme, cohérence, un ensemble de régularités, une
construction a partir d’un principe (la substance, le cogito, la critique, 1’étre,
etc.), et cela méme chez ceux qui critiquent le plus ce c6té d’une systématicité
rigide®*. Puissance souple et aigué, discipline de désacralisation, la philoso-
phie n’est pas sans violence, mais elle instaure 1’ordre du discours et de la
parole; elle est thérapeutique a sa facon, elle aussi donne & 1’autre de prendre la
parole, d’argumenter, de résister, de tenir sa place. Elle met un lien entre toutes
choses, elle réduit peut-étre, mais elle instaure, elle laisse étre la parole contre
la violence (Eric Weil). Elle est articulation d’un sens (¢lément capital chez
Merleau-Ponty); elle est «la sagesse de 1’amour»?°, I’hospitalité a qui n’est
pas le toi de I’amour, plutot le partage des voix, ce partage des voix qui, pour
Jean-Luc Nancy, serait la définition moderne de la vérité, sa silhouette: «la
vérité n’est proprement que son partage, ¢’est-a-dire a la fois son passage entre
nous — entre nous toujours autres que nous-mémes — et sa déhiscence interne
et souveraine par laquelle sa loi fait droit a son exception, par laquelle le sens
s’exempte de lui-méme pour étre ce qu’il est» . Il y a bien une mise en ordre
dans le discours, mais c’est aussi une justice, ¢’est-a-dire la place de 1’univer-
sel, du tiers, de tout autre, non seulement du tout autre. Il y a bien une violence,
mais contre la violence infiniment plus grande de qui se refuse au discours.
Cette lucidité a pourtant un prix ; «le pari sur la clarté», cceur de I’Eloge de la
philosophie, la magnifique legon inaugurale au Colleége de France?’, aurait-il
son cdté obscur ?

2 Cf. D. FrRaNck, Nietzsche et I’ombre de Dieu, Paris, P.U.F., 2001 (la monstration/
démonstration magistrale d’une rigueur dans la pensée qui pour se dire doit se passer de
la forme du systéme).

2 E. LEVINAS, Autrement qu’étre et au-dela de [’essence, La Haye, M. Nijhoff,
1974.

% J.-L. NaNcy, «Lécriture et la parole», in Hommage & Conrad Stein, inédit, 2004,
p. 171 )

27 M. MerLEAU-PonTyY, «Eloge de la philosophie» (1952), in Eloge de la philosophie
et autres essais (1953), Paris, Gallimard, 1989.



LA PHILOSOPHIE ET MICHEL DE CERTEAU 377

«Le quartier noir de I’histoire, cet univers sauvage des superstitions arréte
et fascine tout a la fois I’historien et le philosophe. Mais de cette expérience
marginalisée, le murmure n’entre pas dans notre discours» (EH, p. 297).
L’opération du discours, de la parole qui sait, de celle qui récapitule et fait
voir et comprendre, ne va pas sans dommages; le logos, la logique recueille,
rassemble et enferme. Il exclut et marginalise, il crée des déchets et des rebuts,
il crée de 1’autre par élimination, et aucun discours scientifique n’échappe a
cette exigence. Quelque chose est oublié en chemin et ce quelque chose est
décisif, c’est la rupture du fil continu des choses. «L.’approche du discontinu,
de ce qui ne se relie pas automatiquement dans un systéme lisse de continuités
et de causalités évidentes, a pour avantage d’isoler chaque événement et de
le rendre a son histoire pure, apre, imprévisible»?®. Ce n’est pas une faute
d’attention, une négligence paresseuse, un faux-pas réparable. C’est la loi du
discours: «I’oubli de I'insurmontable lacune» (EH, p. 23), I’oubli ou la rature
d’une faille a I’origine méme du discours, une chute originelle en tout discours,
qui fait que dés que I’on circonscrit, on exclut. Il n’y a plus d’autre dans le
méme. L’autre est au dehors, étranger, repoussé; au profit d’une identité: «le
leurre de I'identité» (EH, p. 324), «la comédie du propre et de 1’identité» (EH,
p. 337), les pages sarcastiques de L’écriture de [’histoire (EH, p. 339 sq.) sur
le quiproquo, les substitutions, la mascarade du monde, une sorte de bal des
maudits (non sans analogie avec ce que dit Benjamin sur le baroque et son
théatre).

Cela ne signifie évidemment pas éliminer le logos ou la tiche de la science.
C’est le rappel a sa limite si aisément oubliée, sa limite, ¢’est-a-dire sa cloture,
le frein a sa puissance supposée ou révée de dire le tout. Il n’y a pas de dire du
tout, il y aurait au contraire une dette, la mémoire d’un reste qu’aucune totalité
n’embrasse ou inclut. Ce qu’oublie le savoir, c’est I’écart dont il nait, 1’ina-
déquation, une faille, une blessure. Et cette blessure a un nom: «!’irréparable
perte de la présence» (EH, p. 331), en tout cas de la présence pleine. Donc au
commencement du discours se tient un événement, si difficile a reconnaitre, un
absentement, une ab-solution, un se-retrouver-seul-avec-soi-méme, mais qui
est aussi le lieu ou se produit la vérité d’appropriation de ['un par «l’autre»
(I’Ereignis chez Heidegger). La mort vient s’inscrire dans le discours sous la
forme en quelque sorte trés humble que nous ne sommes pas contemporains
de ’origine; il y a dispersion, exil, itinérance, voyage, statut d’orphelin. La
maladie, la folie, la mystique, la littérature, la lettre sauvage sont, parmi bien
d’autres signes, les manifestations de cet écart qui brise du discours sa prétention
totalisante. Ces phénoménes réveillent de la spontanéité de la raison, violente
a sa fagon et s’imaginant innocente et libératrice. Le discours ne prend toute sa
valeur de virulence critique, mais aussi d’illumination, que de se savoir altere,
miné par ce qui lui échappe et le relance, le revivifie, I'arrache a la puissance
magique, enfantine ou sacrée, de penser pouvoir dire le tout. Comment cela?

8 A. FARGE, Des lieux pour I’histoire, Paris, Seuil, 1997, p. 10.



378 GUY PETITDEMANGE

Comment cette correction? Chez Certeau, la pratique de 1’historien est la plus
€clairante, parce qu’elle fait entrer dans les coulisses: I’histoire comme récit
des vainqueurs et I’ensevelissement de ce qui ne semble plus avoir compté
sur la scene de I’histoire est englouti comme une épave. «L’histoire n’avoue
Jjamais». L'historiographie compte tant pour Certeau parce que I’attention a ses
méthodes ouvre les yeux sur les limites et les enjeux du discours scientifique.
Justement la chose a réviser. Les absents de I’histoire : les oubliés, «les grands
cimetieres sous la lune», theme essentiel de Benjamin.

b) La ruse de Freud *°

Freud, dans Moise et le monothéisme, a treés bien épinglé le probleme entre
savoir et parole, entre discours qui clot et parole qu’il laisse ouverte ou ouvre et
autorise, légitime. Cela est d’autant plus frappant en I’occurrence pour Certeau
qu’il s’agit d’une question qui touche Freud au plus pres, I’identité juive, son
appartenance et ce que veut dire appartenir. Difficile d’étre plus précis que Freud,
plus agressif et blessant, mais en méme temps assez audacieux pour ouvrir une
voie, non en blessant les autres, mais en touchant a sa propre blessure. Freud
pour Certeau est une sorte de modele de franchissement raisonné du périmetre
du savoir sur un point extrémement sensible, qui touche au plus intime de soi,
dans I’infini des générations et a un moment tragique de I’histoire.

La question matérielle est assez simple: 1’existence de deux Moise, de
Moise croisés, I’un de la ville, de I’étranger, de la culture théologique raffinée,
de la famille royale, 1’autre, celui du désert sauvage, d’un nomade chef de
troupeaux et attaché a ou piégé par un Dieu non policé, tout en feu et impérieux,
dans un contraste absolu avec I'Egypte. I y aurait donc, pour les juifs mémes
— peuple archétypal de 1’unité —, un brouillage, une confusion, un flottement a
Iorigine. Serait-ce ce qui reste de Moise, de son discours? de ce qui fait loi,
du frayage de la loi a travers lui, dans les vicissitudes de son visage, comme
durcies encore par sa mort hors de la terre promise? La séduction de Freud se
comprend aisément: rien de tel que la puissante voix du Sinai, si vivement
illustrée par la statue de Michel Ange jamais oubliée de I’artiste Freud, alors
que tout commence au milieu des roseaux et finit sur des monts désertiques,
loin de tout lieu ou s’accomplit la promesse. Que conclure ?

— La science apprend beaucoup, elle ne parvient pas a conclure péremptoire-
ment.

— Il y a un autre discours que celui de la science positive et qui, lui, met
en relief le texte et la loi dans sa lettre pure, le sens dans la sainteté de la
lettre ; il n’est pas une chose donnée, il est une parole donnée, en 1’air en
quelque sorte, laissée a elle-méme, une imagination qui est la vérité de

29 Mais «le jeu de Freud est toujours plus compliqué qu’on ne le croit», J.-C. MILNER,
Les penchants criminels de ' Europe démocratique, Lagrasse, Verdier, 2004, p. 126.



LA PHILOSOPHIE ET MICHEL DE CERTEAU 379

Moise, égyptien ou pas, double, échappé. «Cessant d’étre le discours qui
donne la chose, le texte devient fiction» (EH, p. 329). Le récit devient le
porteur de la vérité, mais précisément comme «parabole de la perte», de
ce qui ne repose sur aucune positivité factuelle et qui ne tient sa force que
de cette perte. La parole est donnée a recevoir, a croire, elle n’est pas le
véhicule d’autre chose. Elle n’est garantie par rien. Elle est 1a comme une
lettre qui fait monde et fait le sujet. Le réel se constitue de tout autre chose
que d’une matérialité brute qui épargnerait de passer par la loi (1’idée chez
Platon)*°.

— Pour Certeau le texte de Freud est exemplaire a bien des titres et surtout
en quelque sorte par la périphérie: I'entrée en scéne — sur le terrain le plus
périlleux qui soit (le religieux), et ici le judaisme —, entrée pour dire le
réel, d’un tout autre langage que celui de la science: ’énigme, le poeme,
le corps vivant de la langue, tant admiré chez Goethe ou Shakespeare, non
plus I'histoire, mais des histoires, une prolifération de paroles, la chose
dispersée, en débord de toute factualité, en écart par rapport a tout discours
pur de la science?!. A cette condition, du réel apparait, qui s’immisce et
qui est d’une tout autre nature que celle du fait, & jamais insaisissable et
sans lequel pourtant il n’y a pas ces traces qui inspirent et propulsent. La
parole, et la parole «fictionnelle», a I’inverse donc d’une assise sur un fait
— celle méme que Freud entendait de ses patients et coreligionnaires — est
précisément ce qui transforme le fait en événement. C’est I’entrée en scene
du signifiant 2,

L’histoire comme science positive ou savoir du réel échoue. Elle ne le
fait pas si elle autorise, si elle tolére tous ces récits et déluges de paroles, qui
ne cessent d’ébranler la science du dedans, mais aussi lui reconnaissent son
autorité dans ces limites, renforcent I’exigence d’acribie, précisément par le
rappel de la constante loi de 1’autre, condition radicale de tout savoir. La loi
donc n’a pas la garantie d’un fait: elle serait plut6t alliance, et alliance de
paroles, le surgissement de 'autre et de ce qu’il impose, non pas selon un
Iégalisme facile a satisfaire, mais dans un creux ot s’agrandissent la dette et le
désir. Ce qui vaut pour le juif, pour Moise et son Dieu, vaudrait éminemment
pour la mystique.

30 Cf. M. SCHNEIDER, «Le poeme et la discussion», in Hommage a Conrad Stein,
inédit, 2004.

31 «Freud est étranger a la problématique du dévoilement et de la conception grec-
que de la vérité» (EH, p. 357).

32 «..ce qu'il y a de tellement troublant et dérangeant dans la psychanalyse: cette
béance, ou fissure, qu’elle ouvre dans 1’épaisseur de la perception et de I"affect, la mise
en évidence de cette lumiere cachée, blottie dans I'insu du sujet, qui éclaire presque
tout, mais seulement par un rayon réfracté et biaisé, qu’on pourrait dire aussi clignotant,
par un entrebaillement... Le vif de notre expérience trouve son origine dans le caput
mortuum du signe, et c’est paradoxalement en ce point méme et dans ce décalage, cette
déhiscence, qu’il puise sa vitalité, sa pulsation vibratile» (F. CamBON, «Les bergeronnet-
tes», a paraitre, p. 632).



380 GUY PETITDEMANGE

Nicht ohne: «pas sans cet autre». Leitmotiv puissamment annoncé des
I’ouverture de La fable mystique (I’allusion a Heidegger est pour le moins
laconique). L’autre est précisément la non-chose a sauvegarder, ou bien plutdt
cela qui ne laisse pas en repos, I’espace vide et libre, I’écartement, une sorte de
«mémoire quasi involontaire». Il ne s’agit pas 1a d’un projet ou d’une initiative,
d’une décision, mais au contraire d’une dette trés vaguement pergue comme
telle, entre dette et deuil, bricolage de la mémoire ou étincelle, comparable
a la mémoire fugitive et forte qu’on peut avoir de ses parents, d’un amour,
d’un reste, d’un abandon a ce a quoi on reste attaché sans vraiment devoir ni
raison, d’une passivité: impossible de faire autrement. Une mémoire fragile
a préserver, «faiblesse de croire» face a la puissance du concept, la croyance,
toujours plus pauvre que la science, et plus humble, mais résistante.

«I1n’y a pas, pour Michel de Certeau, de sujet en général qui ne surgisse de
la scéne du oui» *. Ce oui a I’autre, auquel on consent sans raison, constitue le
sujet. Il est initial et structurant. Il donne corps, et I’esprit et les mots, dans ce
que chacun a de plus singulier, la forme de son désir le plus propre et enfoui.
Chacun renait dans cette trace de 1’autre 3*; le vrai repérage du soi s opére par
ce qu’il y a de plus fugitif, fuyant et marquant cette altérité.

Au commencement donc, commencement absolument caché en nous,
qui ne reléve d’aucune intuition, mais provient de la relation, il y a le pluriel
(EH, p. 319), «la division originaire» (EH, p. 345), «la blessure initiale» (EH,
p. 320), une interruption, une négativité, une part de non-commandement, une
interruption qui rend étranger mais mobile, qui dé-range mais aussi inspire,
étouffe la voix et redonne des mots. Ce n’est pas exactement perdre son autono-
mie, mais sans aucun doute naitre, aventureusement et en solitaire, a une autre
«responsabilité» du sujet, confiée désormais a notre seule propre décision et
a nos risques. Il y a comme a inventer un corps, une conduite, un discours...
A poématiser, si I’on veut. Un passage se fait de I’idée pure a I'image, de la
doctrine a I'instruction de «I’expérience» (Pierre Favre).

Rien dans ce «tournant» d’allure métaphysique qui soit une vue de 1’esprit
ou une hypothese spéculative. La source en est au contraire I’expérience des
corps, I’événement du corps, ce «dieu de la Renaissance», cette variation
capitale dans 'usage de la vie qui se traduisit en méme temps par la sensualité
splendide de la peinture, de la sculpture, de la littérature et la condamnation
des sorcieres aux biichers (cent mille environ !) parce qu’elles exprimaient trop
sauvagement, dans les fantasmes, la part maudite du corps, sa liberté, hors
I’économie des pouvoirs politiques ou ecclésiastiques . Lieu bien étrange de

3 J. DERrIDA, «Nombre de oui», art. cit., p. 192.

3 11 faut ici rappeler le role de I'article décisif pour Certeau et bien d’autres, écrit en
1963, de E. LEvinas, «La trace de 1’autre», in En découvrant I'existence avec Husserl et
Heidegger, Paris, Vrin, 1967, p. 187-202, article omniprésent et rarement cité.

3 Cf. I'étude tres éclairante d’E. CoHeN, Le corps du diable. Philosophes et sorcie-
res a la Renaissance (préface d’E. Traverso), Paris, Léo Scheer, 2004.



LA PHILOSOPHIE ET MICHEL DE CERTEAU 381

condensation de 1’altérité, le corps en traine aussitdt la marque propre, il libére
et fait peur, il est menace et promesse ; mais toujours dans une telle proximité
avec nous-mémes qu’il livre passage aux passions les plus opposées: la jalou-
sie, le mépris, la cruauté, mais aussi I’exultation, la joie, I’étourdissement des
vrais commencements, ou la fin des fins, «la cause perdue». Par le corps I’idée
d’altérité révele en quelque sorte toute son efficacité, c’est-a-dire sa puissance
d’incision, non seulement parce qu’il met face au visage mystérieux de ’autre
au dehors, mais au visage mystérieux de 1’autre au dedans de nous.

4, L’écriture

L’autre n’est évidemment pas une chose, une chose de plus, une entité
ontologique plus retorse que 1’antique et résistante notion d’étre, une puissance
supérieure, une puissance. C’est I’autre en moi: béance, ombre, voix venue
d’ailleurs et place vacante, principe de mouvement et silence originaire, et cela
dans le corps, celui que traine autrui autour de nous qui nous «hante», comme
le dit si bien Merleau-Ponty, et notre propre épaisseur de corps, une sorte de
mort en nous deés la naissance, mais aussi une promesse, comme une chance
donnée et inattendue, un vide comparable au chaos du début de la Genése,
peut-&tre aussi une filiation, en tout cas une séparation, qui va miraculeuse-
ment donner toute sa libre expansion au désir toujours dédoublé et ambigu:
anéantir ou reconnaitre. Pour Certeau, cette part de nous-mémes se dérobe a
la saisie du begreifen conceptuel, a la force de configuration de I’idée. 11 y
a une échappée et comme une fuite originelle: «l’arché n’est rien de ce qui
peut étre dit»> (EH, p. 23) . Ce commencement sans commencement posable,
cette situation premiere d’exil est, semble-t-il, un point d’appul essentiel de la
pensée de Certeau. ['altérité — qui a aussi des figures nombreuses chez Certeau
et qui traduit, pathétiquement méme, toujours dans une pudeur quasi policiere,
des versions d’une autobiographie — est le vrai commencement. Une fois cela
entrevu, il n’y a pas de retrait possible pour rattraper un retard originel; il n’y
aura jamais de recouvrement de I’autre par le méme. D’ou le ton si pathétique
de toute I’ceuvre: «il» est parti et fait partir. Aliénation? Dette ? En tout cas,
une redistribution des cartes, un déplacement, qui est une venue a la voix singu-
liere, a la parole d’un moi «entamé» — en un sens «circoncis» —, mais d’autant
plus libre pour parler qu’il se trouve en quelques sorte orphelin, voire chassé
du Paradis. Nous assistons 12 2 I'un des phénomenes les plus étranges chez
Certeau, le décalque, imposé comme une nécessité intrinséque, de 1'écriture
qu’il évoque et analyse, et son propre style, sa propre donation a I’écriture. Ce
n’est pas un mimétisme du dehors, c’est I’expression d’un invincible sentiment
de coappartenance, dans une sorte de recréation qui n’a d’autre support que

% «..Iinfinie retraite de la Parole originaire...», L. MARIN, art. cit., p. 212.



382 GUY PETITDEMANGE

celui qui prend en charge, enticrement, |’intelligibilité de discours censés étre
marginaux.

«L’autre qui organise le texte n’est pas hors texte» (FM, p. 27). Cette
expérience, cette connaissance modele, sculpte de I'intérieur ’expression.
Celle-ci n’est pas restitution ou moins encore une construction — ce qu’elle
est malgré tout —, ¢’est un écho plutdt et une marche, le pied en avant dans la
lettre — non dans la théorie —, dans le cri, la parole, le silence, «le corps €crit»,
infiniment plus insistant que toute décision d’écrire. L’€criture est |’infatigable
efficace venue d’une place vacante qui est blessure, et qui aspire et oblige, qui
délie et qui ouvre, comme le mineur creuse sous terre son couloir des possibles.
Certeau parle du non a «I’extase perceptive» (E, p. 13). Celle-ci, esthétique,
est éblouissement, nullement une erreur. Mais il y aurait une nécessité de plus
— sans que cela fasse une hiérarchie académique entre des discours —, une sorte
de devoir d’arrachement, de dépouillement, de réduction de toute sensualité
des images, au profit du verbe ou de la parole pure de celui qui s’avance sans
signes, de ce qui se profere a I’aveuglette. Le but ou la nécessité, ce n’est
plus voir, mais parler, et parler n’a plus d’autre lieu possible que le silence de
la lettre, sa trace, un sillage que la parole n’a pas pour nous le pouvoir ou la
puissance de tout dire d’un coup, péremptoirement comme Moise ou Jésus.
C’est par I’écriture seule que Certeau se sent capable de prendre sur soi la
pesanteur et la griace de 1’autre.

Est-ce la le contraire absolu de la science et le régne de |’arbitraire?
Aucunement, mais deux conséquences au moins en découlent qui constituent
comme les poles en tension dans le travail de Certeau, qui ne sont pas sur le
méme plan. D’abord un déplacement dans la hiérarchie des formes rhétori-
ques: I’énonciation devient premiere, non I’exhibition du sujet pour lui-méme,
mais I’expression, a méme la lettre et par elle, du sujet clivé, en torsion sur
lui-méme, qui ne craint plus la division interne entre soi et I’autre, la fissure
du moi, donc I’incessante recherche de sa propre place et d’une parole vraie,
native, face a elle-méme, dans une disponibilité pure, non face a un tribunal
extérieur, de quelque nature qu’il soit. Certeau n’a jamais nié cette proximité,
le lien si singulier, entre son discours a exigence scientifique et la littérature
comme telle, dans sa permissivité interne*’ qui lui donne sa respiration et qui
ne ressemble en rien a d’ immédiates «confessions» indiscrétes. L'énonciation
est d’abord une marque, non pas un contenu. Par ailleurs, comme a I’opposé,
il y a une sorte d’éthique de la science: aller a contre-courant du discours
dominant pour donner ou redonner a entendre les discours écrasés, assourdis
ou interdits, comme le sien propre. La science consiste précisément a faire
entendre ces dissonances dans le discours établi, a redonner voix a ce qui
peut-étre n’a jamais été entendu, mais demeure le «murmure» au bord de nos
discours. [.’exigence proprement scientifique chez Certeau ne peut étre séparée

37 «La littérature a ce droit politique de tout dire», J. DERRIDA, «Du mot a la vie...»,
art. cit., p. 29.



LA PHILOSOPHIE ET MICHEL DE CERTEAU 383

d’un postulat «métaphysique». On ne comprend rien ni 4 I’'une ni a ’autre, si
on les sépare. La force de percussion de I’ceuvre de Certeau provient de cette
unité entre une visée/vision et une pratique professionnelle.

Une pareille reconnaissance concrete de |’autre dans le langage n’est possi-
ble, physiquement en quelque sorte, que comme écriture : «1’opération d’écrire
devient la théorie» (EH, p. 329). Il ne s’agit plus d’une vision au-dessus des
choses. Qu’est-ce que I’écriture? L’entrée dans les choses, et dans des choses
emmélées, qu’on ne survole pas, qui se disent et se croisent & mesure que le
corps se livre a la parole qui sommeille en lui et ne demande qu’a devenir
corps, qu’a paraitre, comme le corps demande sourdement a paraitre. Dans
I’€criture, le corps est premier, ce qui n’empéche pas I’extréme abstraction.
Mais I’€écriture laisse, accorde au corps la part exploratoire qui la fait éclater au
dehors comme un jour qui s’éveille. La fascination de Certeau pour la mystique
ne serait-elle pas d’abord une séduction par cela méme qui ne cherche qu’a
séduire un autre, une écriture ? Quelle raison hante cette déraison, cette audace,
cette folie, cette aventure, «une sorte de patir inventif et cursif entre les lignes
et dans les marges... herméneutique de I’autre» (E, p. 13)?

5. Conclusion

Il est difficile de contester qu’il n’y ait chez Certeau un regard trés critique
sur la philosophie — trés a la mode dans les années soixante, comme si toute la
tradition métaphysique, y compris phénoménologique, échouait a dire le réel
sous une forme autre que celle de concepts généraux et qui amputent, par trop
d’abstractions et de subjectivisme, un peu comme la génération précédente
avait tourné en dérision le néo-kantisme. Mais «I’effet de mode» masque trop
aisément [’enjeu, si fortement mis en relief par Lacan ou Lévi-Strauss: la
question méme de la vérité. 1l est si facile de se soustraire a 1’esprit du temps,
a nos propres questions, par les croisades contre ’esprit du temps. Certeau n'a
pas cédé a la tentation de juger du dehors par-dessus la contingence radicale
de son inscription historique, bref d’échapper a I’histoire, le terreau méme de
sa pensée. Dés lors, chez Certeau, en méme temps que la critique, il semble
difficile de nier que ce forage d’historien et d’historien de la mystique ne soit
pas, ne se veuille pas, dans une joyeuse liberté, une exposition philosophique,
un cheminement souterrain acharné, si I’on entend par 1a non la mise en place
d’un systéme, mais une recherche d’intelligibilité, de «la vérité» de ce que nous
vivons, et cherchons, ce qui inclut de toute évidence les plus graves questions
théologiques, omniprésentes dans le texte de Certeau, ilots rocheux sur lesquels
déferlent des flots tourmentés qui ont des courses bien plus violentes que ce qui
€merge dans ces éclats si frappants. Chez Certeau les «querelles théologiques»
semblent souvent n’étre que des effets de surface, violents sans doute, de
bouleversements plus obscurs.



384 GUY PETITDEMANGE

Vu dans cette perspective d’une insistance philosophique qui, sous mode
ésotérique, dissimulé, retranché — pour éviter tout académisme et toute conces-
sion a un discours d’ordre —, se révele avoir la méme ambition que chez Lacan
ou Foucault, Certeau s’inscrirait peut-étre dans la lignée de la philosophie
caractérisée par Colli comme «le pathos du caché» ¥, I’économie du secret,
la désappropriation, le non-propre, la fracture initiale a I’ceuvre dans le logos,
non qu’il soit impuissant, mais parce que la «nature aime a se cacher» **. Donc
ni la perspective de 1'unité de Parménide, si majestueuse et si affirmative, si
humble aussi, ni non plus, a «I’extréme occident», la déconstruction, encore
trop calcul, ruse, intelligence, mais non un choc®, ni vraiment ’autre qui
bouscule, mais I’autre qui veille et que I’on surveille encore, comme si, malgré
d’infinies précautions, I’on possédait, par devers soi, la clé de 1’altérité, par
ot la désamorcer, en tranquilliser le choc. Pour Certeau, la clé de la mystique
échappe: «Ce livre se présente au nom d’une incompétence: il est exilé de ce
qu’il traite» (FM, p. 9). Aucune cryptologie ne le rend proche.

Il semble que I’on pourrait percevoir, silencieuses, en filigrane, deux
références philosophiques lointaines majeures dans «le discours philosophi-
que» jamais déclaré comme tel de Certeau, bien en deca des si visibles et si
fécondes présences de Levinas et Derrida, plus que d’autres:

— D’abord un retournement du spinozisme. Dieu est peut-étre source, mais
dans I’absence, un Dieu qui ne s’ affirmerait pas dans ce qu’il pose et expose,
mais dans ce que creuse un retrait quasi actif, le vide qu’il laisse, non le
plein qu’il offre; Dieu de la négation, non de I’affirmation, ce qui brile le
concept, non ce que celui-ci déploie sous la notion de substance. L'écriture
est précisément le contraire de la forme more geometrico de Spinoza: non
la soumission a la chose se présentant elle-méme qui ouvre la raison a ce
quelle est et qu’elle ignorait, mais le sujet face a la chose, résistant face a
elle. Or tout se complique beaucoup, parce que, chez Spinoza, la substance
n’écrase aucunement, elle épanouit, elle est avénement et libération, infini-
tisation*!, elle n’est surtout pas une présence qui contraint.

— La proximité hégélienne. L’histoire peut &étre considérée comme une
thérapeutique (EH, p. 307). Adorno a remarquablement mis en lumiere
un aspect totalement incontestable de la vision de I’histoire chez Hegel:
non d’abord, ni seulement, le lent avénement de 1’esprit absolu qui n’est

3% G. CoLLl, La naissance de la philosophie grecque, Montpellier, L’Eclat, 2004.
Voir aussi L. MARIN sur «I’économie du secret» («L'aventure sémiotique, le tombeau
mystique», art. cit., p. 210).

¥ «lln’y a plus de vie 12 ol rien ne se cache» (EH, p. 345). «Je suis un Dieu essen-
tiellement caché» (EH, p. 350).

40 Cf. J.-L. CHreTiEN, L'intelligence du feu, Paris, Bayard, 2003.

4 Comment s’y référer aujourd’hui ? «Il y a une maniére innocente de penser a
partir de I'infini, qui a fait le grand rationalisme, et que rien ne nous fera retrouver
aujourd’hui», M. MERLEAU-PONTY, Signes (a propos de Descartes, Malebranche, Leib-
niz, Spinoza), Paris, Gallimard, 1960, p. 189.



LA PHILOSOPHIE ET MICHEL DE CERTEAU 385

autre chose que la liberté et la libération de ce a quoi peut parvenir ’esprit
humain, mais la violence de la mort et de la destruction, I’ensevelissement,
ce que ’histoire oublie et ce qui la constitue *?. Certeau est trés loin d’une
perspective hégélienne de réconciliation dans la révélation d’un sens
acquis et formulable, mais il est incontestablement trés proche de Hegel
dans cette perception de I’histoire qui ne fait surgir du neuf qu’a travers
les violences meurtrieres, la barbarie, la puissance non d’abord positive
mais destructrice du négatif. Il n’y a ni aveu, ni innocence dans 1’histoire.
Ce serait une bien grande lacheté de penser que, certains d’un sens, nous
n’ayons pas a toujours prendre position: comme s’il s’agissait d’une suite
de purs événements naturels ou d’une histoire totalement fabriquée par les
hommes. Si responsabilité il y a, elle s’insinue entre le déterminisme et les
délires de la subjectivité, morale ou administrative.

Pour finir. A partir aussi bien d’une forme de dépouillement spinoziste que
de la lucidité hégélienne, se laisse voir, chez Certeau, une sorte de jubilation
de la perte: ni complaisance de 1’échec, ni conclusion désespérée, ni insigne
caché et rebutant d’un sentiment de victoire qui n’oserait s’avouer comme tel
—la morale des esclaves, la revanche des esclaves, comme le disait Nietzsche.
Non, I’expérience mystique, telle que peut I’approcher I’historien, «ce discours
philosophique qui s’ignore» — des lors qu’il met en ceuvre une méthode
consciente de ses limites et de ses possibles — apprend qu’il y a de la perte,
et a sa facon la lecon est magistrale, sans autre autorité que son écriture toute
concentrée sur les obscures métamorphoses des corps et des mots prononces.
Face a elle, nullement dans une opposition frontale ou scolastique, la philoso-
phie pourrait sembler se nourrir au moins de la nostalgie du plein, alors que la
reégle de la constitution du lieu de 1’autre est a la fois celle du dessaisissement
et du désemmurement* et, dans ce mouvement qui est la vie méme, surtout la
vie spirituelle, celle d’un mouvement vers les «bonheurs de la transformation»,
du marcheur, du Wanderer, de Silesius* a Schubert. Le marcheur renait d'une
sorte de constante naissance qui le fait étre, comme étre lentement, douloureu-
sement, totalement spirituel, et cela a travers son corps, le lieu ou I’on se trouve
et le lieu si proche ot 1’on se perd, faute de maitrise. Vers quoi ? peut-étre «les
cieux nouveaux, la terre nouvelle» de I’'amour, ce qui affleure quand tout est
perdu et ne serait qu’a ce prix*. Il n’y a pas de «préconditions» a 1’amour

%2 T. W. AporNO, Trois études sur Hegel, Paris, Payot, 1979 (le théme revient cons-
tamment chez Adorno).

4 C. MavLaBou, «Murée de I’8tres, in La vocation philosophique, Paris, Bayard,
2004, p. 107-132.

# «Veuille la métamorphose», theme dominant chez Silesius (cher a Rilke), auteur
phare pour Certeau.

# Peut-étre est-ce cette question de I’amour qui sépare si fortement Certeau de
Blanchot, alors qu’il y a tant de thémes communs. Sur ce point, le livre magistral de
M. ZARADER, L'étre et le neutre. A partir de Maurice Blanchot, Lagrasse, Verdier, 2001.



386 GUY PETITDEMANGE

ou a la Parole divine; elle survient. Tout sans doute se joue la entre ce que
I’on pense pouvoir et ce que 1’on regoit. Si «les plus grandes ruines font les
plus grands poémes» (EH, p. 331), les ruines en lesquelles I’autre ne cesse
de métamorphoser nos conquétes rassurantes seraient-elles, sur de subtiles
frontieres, ce qui distingue la philosophie de la mystique, avec d’innombrables
conséquences pratiques ?



	La philosophie et Michel de Certeau : la cause perdue et la dette

