
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 54 (2004)

Heft: 3

Artikel: Étude critique : ontologie fondamentale, herméneutique philosophique
et déconstruction : un impossible dialogue?

Autor: Schouwey, Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381687

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOUOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 136 (2004), P. 257-267

ETUDE CRITIQUE

ONTOLOGIE FONDAMENTALE, HERMÉNEUTIQUE
PHILOSOPHIQUE ET DÉCONSTRUCTION :

UN IMPOSSIBLE DIALOGUE *

Jacques Schouwey

Résumé

L'article a pour but de montrer que l'analyse proposée par Jankovlc des

projets de Gadamer et Derrida de dépassement et de déconstruction du Dasein
heideggerien est un essai méritoire de comparaison, mais qui simplifie par trop
les positions propres des penseurs abordés, sans toujours bien mettre en
évidence le lien spécifique de chaque penseur avec Heidegger. C'est la question

de la présentation par l'A. de la déconstruction de la notion de sens et
de la vérité chez ces penseurs qui guidera notre analyse et notre discussion
du projet du livre.

La mise en parallèle de la pensée de Gadamer et de celle de Derrida avait
trouvé une première expression dans l'étude de J. Greisch, Herméneutique et

grammatologie '. L'auteur s'attachait à montrer comment dans ces philosophies

la question du langage occupait une place centrale et ouvrait une
articulation de la question du sens. L'analyse de Greisch tendait à se demander

pourquoi et en quel sens herméneutique et grammatologie se tournent vers cette

problématique du langage, et en quel sens elles se trouvent devant la linguistique.

Il s'agissait d'une analyse phénoménologico-herméneutique. Vingt-cinq
ans plus tard, Zoran Jankovic, chargé de cours à l'Université du Québec à

Montréal, propose une confrontation entre l'herméneutique de Gadamer et la
déconstruction de Derrida fondée sur leur critique respective de Heidegger. Il
s'agit pour lui de dégager les enjeux ontologiques de ces deux positions qui

Remarques et questions à propos de l'ouvrage de Zoran Jankovic, Au-delà du
signe : Gadamer et Derrida. Le dépassement herméneutique et déconstructiviste du
Dasein Paris, L'Harmattan. 2003. Notons en passant que Heidegger considérait qu'il
n'y avait pas de philosophie heideggerienne. Et l'idée de «seuls véritables héritiers de

la pensée heideggerienne» que rappelle à plusieurs reprises le livre de Jankovic sonne
assez bizarrement.

1 J. Greisch. Herméneutique et grammatologie, Paris, CNRS. 1977



258 JACQUES SCHOUWEY

visent à un dépassement de la métaphysique. Selon l'A., Gadamer et Derrida
s'en prennent à la conception heideggerienne du Dasein développée dans Sein
und Zeit et se rapprochent davantage du dernier Heidegger, celui d'après le

tournant. Si Greisch rapprochait Gadamer et Derrida sur la base de certains

héritages de la pensée occidentale, l'A. les considère comme les deux seuls

véritables héritiers qui à la fois assument cette pensée et la trahissent. Il
considère que leur rapprochement ne peut être envisagé que dans le champ déjà
ouvert par Heidegger.

Cette mise en dialogue suscite quelques questions, tant les textes de
Gadamer et de Derrida semblent aux antipodes les uns des autres, et pourtant
parfois si proches. Mais le plus essentiel est de savoir si l'A. répond vraiment
à la question qu'il pose : est-il possible de dépasser ou de déconstruire le
Dasein Autrement dit : herméneutique et grammatologie sont-elles des fruits
de l'ontologie Ont-elles dépassé ou déconstruit l'ontologie

1. Un point commun entre Gadamer et Derrida : la tentative de

dépasser ou de déconstruire le concept de signe

Considérant - un peu rapidement - Gadamer et Derrida comme les «deux
seuls véritables héritiers de la pensée heideggerienne» (p. 9), l'A. affirme que
ces deux pensées sont des tentatives de dépassement du concept de signe qui
a marqué toute la tradition occidentale du «langage», de Platon à la linguistique
moderne. Ces tentatives prennent appui sur la différence entre signifiant et

signifié. Gadamer chercherait à supprimer cette distance par une polysémie
traduite dans les termes d'une conception du langage comme image où l'image
ne s'épuise pas dans sa fonction de renvoi mais a part à ce dont elle est l'image
et où le représenté parvient à son être même, alors que Derrida tenterait
d'universaliser cette distance en proposant une conception du langage comme
écriture généralisée ou archi-écriture ou trace, qui détruit le concept de signe

et toute sa logique. Ainsi, si les réponses sont divergentes, le point de départ
est identique : une critique virulente du concept de signe. D'entrée de jeu, l'A.
se propose de garder une égale distance face à ces deux projets, mais surtout

- et c'est peut-être le mérite de l'ouvrage - de les relier aux aspects de la pensée

de Heidegger qui les a suscités. Cette tentative, pour louable qu'elle soit, ne

risque-t-elle pas d'escamoter un peu facilement l'originalité propre des pensées

de Gadamer et de Derrida Vouloir les mettre en rapport sous l'angle de ce

souci de la critique du concept de sens, n'est-ce pas voir que les projets reposent

sur des objectifs bien différents, et que le point commun pourrait n'être que
formellement commun Ce qui aurait pour conséquence de justifier que le

dialogue entre Gadamer et Derrida n'ait jamais vraiment pu avoir lieu. En effet,
ce que Gadamer entend par image et sens est bien éloigné de ce que Derrida
incrimine sous ces concepts.



ONTOLOGIE, HERMÉNEUTIQUE ET DÉCONSTRUCTION 259

De plus, le rapport des deux penseurs à Heidegger ne nous semble pas non
plus être uniforme, Gadamer ayant eu avec Heidegger des relations d'élève à

maître, même si celles-ci se sont assez rapidement distendues. Il n'en reste pas
moins que Heidegger a joué un vrai rôle de stimulateur pour la pensée de

Gadamer. On ne peut pas vraiment en dire autant pour Derrida : il nous semble
plutôt que Heidegger ait été pour lui une source à laquelle il a puisé à sa guise
pour justifier ses intuitions et ses critiques de la pensée occidentale.

2. Le langage-image ou le langage-écriture généralisée

La thématique du langage est suscitée chez les deux penseurs par les

réflexions heideggériennes dont ils se distancient presque d'un commun
accord ; trois points communs unissent, selon Jankovic, Gadamer et Derrida
1 La conception du langage est inséparable de la critique de la compréhension

courante, traditionnelle que l'on a du langage compris comme signe,
comme instrument de la pensée.

2) Les deux se réfèrent au thème de l'oubli : se rattachant à Heidegger qui
voit dans l'oubli de l'être la marque de la métaphysique occidentale,
Gadamer décèle dans cette même pensée un oubli du langage, et Derrida
un oubli de l'écriture. Ces oublis de type ontologique doivent ouvrir une
nouvelle ère de la pensée, et les auteurs reconnaissent à Heidegger le mérite
d'avoir propulsé le langage sur l'avant-scène de la pensée.

3) Gadamer et Derrida voient dans le tournant heideggerien un tournant lan¬

gagier : il ne saurait y avoir d'accès à la question de l'être si ce n'est par
un questionnement de l'être de la parole.
Ces points communs étant mis en évidence, il s'agit de penser à nouveaux

frais le langage. C'est ici que les difficultés commencent, car la mise en

dialogue de Gadamer et Derrida n'a rien de facile, tant leurs options
fondamentales divergent. Il est d'ailleurs aisé de comprendre que les quelques
échanges qu'ont eus ces penseurs n'aient pas vraiment abouti à un authentique
dialogue, mais bien plutôt à une réaffirmation de leurs points de vue respectifs.

Pour Gadamer, toute la philosophie, depuis Platon jusqu'à la linguistique
contemporaine, a réduit le langage à un rôle, en a fait un instrument. L'une
des constantes de la réflexion herméneutique consistera dès lors à redonner au

langage sa vraie place, en essayant de supprimer la distance entre le mot et
la chose, entre le sujet et l'objet, entre la langue maternelle et la langue

étrangère. Pour ce faire, Gadamer recourt à l'image, qui se situe entre le signe
et le symbole. À la différence du signe et du symbole, l'image ne s'épuise pas
dans sa fonction de renvoi, mais elle a part dans son être à ce dont elle est

l'image ; ce qui veut dire que dans l'image le représenté parvient à son être

même et qu'il subit même un accroissement d'être. Pour Jankovic, cette

conception ne va pas très loin, car elle se contente d'une critique de la conception
instrumentaliste du langage, sans vraiment offrir une conception positive. Mais



260 JACQUES SCHOUWEY

à nos yeux, il est important de préciser un peu mieux ce concept d'image pour
faire apparaître en quoi le langage, pour Gadamer, n'est pas simplement un
objet de réflexion ou d'étude parmi d'autres, mais bien le medium universel
de toute pensée, qui assure au langage son universalité et par là son idéalité,
montrant bien en quoi Gadamer reste un fidèle lecteur de Platon. En parlant
d'image, Gadamer renvoie au caractère spéculatif du langage, défini ainsi :

Le terme désigne ici le type de relation correspondant à la réflexion dans le miroir.
La réflexion constitue un échange continuel. Une chose se reflète dans une autre,
par exemple le château dans l'étang, ce qui signifie bien que l'étang renvoie l'image
du château : en vertu de la médiation de celui qui le considère, le reflet est
essentiellement lié à cela même que l'on voit. Il n'a pas d'être à lui, c'est comme une
«manifestation», qui n'est pas la chose même et qui cependant fait apparaître dans

l'image réfléchie cela même que l'on voit.2

Il nous apparaît alors que, loin de simplement critiquer la conception
instrumentaliste du langage, Gadamer en propose une conception positive où

l'image alliée au symbole fait du langage quelque chose qui n'est pas renvoi
à quelque chose d'autre, qui n'est pas pur signe.

Mais il est vrai que cette conception peut soulever la difficile question de

la traduction d'une langue dans l'autre, ce que l'A. appelle le scandale

herméneutique : pourquoi y a-t-il plusieurs langues Et comment peut-on
traduire Si Heidegger pouvait affirmer que le passage d'une langue à l'autre
n'est pas vraiment possible et que le discours métaphysique est le fruit de

l'Occident3, Gadamer insiste sur le fait que la traduction est toujours possible,
même et peut-être surtout dans le cas poétique, et que le langage de la

métaphysique en tant que tel n'existe pas. Il est impossible de prendre une
distance par rapport au langage, c'est-à-dire par rapport à la choséité, à la

tradition. C'est pourquoi tout peut venir au langage, et c'est la tradition qui

y est rendue présente. S'il se distancie de Heidegger quant à la traduction,
Gadamer s'en rapproche néanmoins, en ce que pour les deux, c'est à chaque
fois l'être qui parle, l'homme ne faisant qu'écouter ce qui vient à se dire. Mais,
à la différence de Heidegger, Gadamer, sans nier la possibilité de l'altérité de

l'être par rapport à ce que l'on peut en dire, ne le conçoit pas comme ayant
été occulté par la tradition. Pour lui, au contraire, le rapport à la tradition est

à chaque fois compréhension.
Jankovic insiste fortement sur le rôle de la tradition, de l'écoute, de

l'appartenance (Zugehörigkeit), comme contrainte 4. C'est en cela que l'herméneutique

philosophique reste, à son avis, prisonnière du langage. Mais cela mérite

2 H.-G. Gadamer, Vérité et méthode, Paris, Seuil, 1996, p. 491.
3

Remarquons cependant que les voies proposées par Heidegger (Wege, nicht
Werke) ont trouvé écho dans de nombreuses langues, et que le dialogue de la pensée
de Heidegger avec le Japon n'est pas d'un moindre intérêt pour la question. Cf.
H. Buchner, Japan und Heidegger. Gedenkschrift der Stadt Messkirch zum hundersten

Geburstag Martin Heideggers, Sigmaringen, 1989.
4 Jankovic, op. cit., p. 51-52.



ONTOLOGIE, HERMÉNEUTIQUE ET DÉCONSTRUCTION 261

remarque et critique : l'appartenance à la tradition n'équivaut pas à une
soumission aveugle à du donné, à un respect inconditionnel, morbide, du passé,
mais à une vraie appartenance à quelque chose de vivant et qui se poursuit
(Wirkungsgeschichte), qui est hérité du passé, qui fait vivre le présent et
anticipe le futur. En ce sens aussi la confrontation avec les horizons des autres
langues n'a rien de scandaleux, mais constitue bien au contraire une grande
richesse culturelle et que Gadamer n'a cessé de montrer par les innombrables
interprétations qu'il a proposées. La multiplicité des langues est un enrichissement,

non un appauvrissement. De mémoire, «Wer nur eine Sprache spricht,
spricht nicht.» L'universalité de la Raison n'est pas possible sans le langage.

Faire du langage l'être qui vient à se dire a le mérite de faire réfléchir à

la complexité du «tout de l'expérience humaine du monde», et l'herméneutique
philosophique se présente comme l'essai de compréhension de toute
expérience possible, mais il n'en demeure pas moins que cette inflation du signe
langage laisse dans la pénombre le statut ontologique de ce qui est et vient
à se dire. Si tout peut venir au langage, c'est qu'il y a dès l'abord quelque chose

qui est antérieur au fait de se dire. En ce sens, la position de Heidegger semble

plus proche de l'expérience quotidienne que celle de Gadamer : il y a de l'être
qui vient à se dire. Cette proposition a le mérite de mieux maintenir la
transcendance de l'être par rapport au langage et de laisser ouverte la question de

l'être, pour peu, nous pourrions dire : le mystère de l'être.
Quant au projet derridien d'une grammatologie qui vise à détruire le

concept de signe et toute sa logique, il repose sur le présupposé que toute la

métaphysique occidentale, toute la philosophie concernant l'être, est l'époque
du logocentrisme, époque qui assigne au logos l'origine de la vérité. Proche

en cela de Heidegger, Derrida voit dans le logocentrisme le caractère inséparable

du phonocentrisme, de la proximité absolue de la voix et de l'être. Toute
la pensée occidentale correspond dès lors à un abaissement de l'écriture :

on peut dire que, si l'herméneutique se situe entre la phénoménologie et la

dialectique, la déconstruction se place enüre la linguistique et l'ontologie fondamentale.

Or, si cet «entre» qui situe le lieu de l'herméneutique fait paraître la «perfection
absolue du mot» et son unité, «l'entre» de la déconstruction, quant à lui, est le lieu
d'une déconstruction de «l'unité du mot en général». Alors la tâche de la
déconstruction est bien celle qui, selon le mot de Derrida, consiste à «disloquer
l'unité du sens de l'être, c'est-à-dire, en dernière instance, l'unité du mot».5

Dans la même logique que celle de l'ontologie et de l'herméneutique,
Derrida établit une distinction entre l'écriture au sens courant et le «concept
d'écriture généralisée», cela pour faire apparaître l'écriture comme antérieure

aux oppositions traditionnelles entre écrit et oral :

5 Z. Jankovic, Au-delà du signe : Gadamer et Derrida. Le dépassement
herméneutique et déconstructiviste du Dasein p. 66. L'A. cite J. Derrida, De la

grammatologie, p. 35.



262 JACQUES SCHOUWEY

Bien au contraire, le concept généralisé de l'écriture précéderait l'opposition de

l'oral et de l'écrit et, en ce sens, la langue orale appartiendrait déjà au concept
généralisé de l'écriture. En réalité, ce «concept généralisé d'écriture» recouvre ce

qu'on appelle usuellement le langage : «... le concept d'écriture excède et comprend
celui de langage».6

Pour Derrida, la rupture de l'attache naturelle entre le mot et la chose
devient la condition de possibilité du langage, et si chez Gadamer le signe est

pur renvoi et qu'il n'y a langage que des «choses mêmes», selon Derrida le

pur renvoi fait que la chose n'est qu'un signe.
La comparaison des positions de Gadamer et Derrida laisse apparaître des

affinités entre l'herméneutique et la thèse naturaliste du langage, et entre la

déconstruction et la thèse conventionnaliste. Mais toutes deux se trouvent au-
delà - nous dirions plutôt en deçà - du concept de signe. Pour bien marquer
sa position, Derrida introduit la notion de trace qui désigne ce qu'il entend par
écriture ou archi-écriture. Il est dès lors possible de comprendre la langue
comme écriture, et plus généralement tout signe et toute expression, comme
trace laissée, comme archi-écriture, pensée et parole n'étant que - mais étant

déjà d'emblée - des écritures :

Et c'est en ce sens que la langue est toujours déjà une écriture ; ce n'est qu'à partir
du langage en tant qu'écriture que surgissent les différences classiques entre signifiant

et signifié, de même que toutes les autres oppositions dites binaires de la
métaphysique: entre la forme et le contenu, l'oral et l'écrit, le sensible et
l'intelligible, la nature et la convention, le symbole et le signe, etc. En ce sens Derrida
peut être en parfait accord avec Gadamer ; le mot n'est pas un signe, il est le résultat
ou plutôt «l'effet» d'un mouvement de la différance.... 7

Ce pur renvoi engendre selon Jankovic un scandale analogue à celui de

l'herméneutique : ici aussi, nous sommes en face de l'absence de réfèrent. Mais
la question de la traduction est ici à l'inverse de celle posée par l'herméneutique

: il ne s'agit plus de savoir comment justifier la multiplicité, mais d'identifier,

à partir des différentes langues, quelque chose comme le sens. La position
derridienne engendre l'absence du sujet de l'écriture, qui est aussi l'absence
de la chose ou du réfèrent. Le signe, écrit ou oral, implique toujours la mort
du sujet. La radicalité de la déconstruction derridienne vise à montrer que
chaque recherche de l'origine, comme dans la philosophie transcendantale

husserlienne, reste dans le contexte ontico-ontologique et que seul le concept
de différance, qui ne peut être recouvert par aucun concept métaphysique,

ouvre le concept de trace ou de marque qui pourrait désigner un archi-trans-

cendantal, en quelque sorte une origine de l'origine. Mais, pour Derrida, cette

analyse l'amène à la conclusion qu'il n'y a pas, qu'il ne peut pas y avoir

d'origine absolue du sens en général. Mais, pour nous, cette déconstruction,
cette absence de sujet, n'a de scandaleux que le nom en ce sens que Derrida

6 Ibid., p. 66-67. Renvoi aussi à J. Derrida, De la grammatologie, p. 18.
7 Ibid., p. 74.



ONTOLOGIE, HERMÉNEUTIQUE ET DÉCONSTRUCTION 263

mène une quête radicale, sans compromis, qui l'amène à oser franchir tous les

pas en amont de la pensée.
Comme on peut le voir, herméneutique et déconstruction sont en quête de

fondement, de sens, d'origine, mais aussi refus d'une pensée instrumentaliste
du langage et de l'écriture. Le fond sans fond auquel elles renvoient, la place
qu'elles accordent au non-dit (herméneutique) et à l'écrit non écrit, font
apparaître les limites d'une pensée en quête d'un en deçà ne voyant dans
l'évidence du langage ou de l'écriture, au sens courant de ces termes, que des

épiphénomènes. Le texte de Jankovic souligne, mais sans vraiment dégager en

quoi cela peut constituer une authentique problématique, la parenté de ces

pensées avec celle de Heidegger : une quête en amont, mais où la source n'est
jamais atteinte. Il faut bien reconnaître que cette démarche peut susciter un

engouement, voire une nostalgie, pour l'origine, le fond, le point alpha de toute
pensée. Mais il est surprenant que, fondées sur une critique du signe, de ce

qui indique une direction, ces pensées de déconstruction de la métaphysique
occidentale ne prennent pas vraiment en compte l'aval, ce qui jaillit de la
source. Plus la pensée tend vers l'originaire, l'originel ou même l'original,
moins elle s'ancre dans la quotidienneté de l'expérience humaine du monde.
Cela se manifeste par le côté déconcertant des textes de Derrida - notons qu'avec
les ans les textes de Derrida deviennent de plus en plus hermétiques - et par
l'aspect au premier abord étrange du continuel rattachement des textes de

Gadamer à la tradition, ou du moins à une certaine tradition dont il serait utile
de dégager les présupposés, ce que ne fait pas suffisamment Jankovic et qui aurait

permis de mieux cerner en quoi leur parenté à Heidegger est réelle et profonde.
Mais la question du sens gagne toutefois ici toute son actualité ; elle devient

même la question du sens du sens. Jankovic offre une judicieuse mise en

présence de la monosémie présentée par Husserl, de la polysémie défendue par
Gadamer et de la dissémination derridienne comme opposée à l'horizon
sémantique herméneutique. Ce qui est à questionner, c'est l'accusation

réciproque de Derrida et Gadamer d'élaborer des théories métaphysiques, Gadamer

partant du signifié, Derrida du signifiant. On en reste décidément au signe

L'incompréhension mutuelle des deux penseurs provient certainement du souci

- terme heideggerien par excellence - de remonter le plus loin possible et de

se détacher au mieux des conceptions classiques du sens :

Dès lors, il n'est pas étonnant que Gadamer voie Derrida comme le représentant
de la théorie du langage comme signe, tandis que Derrida voit Gadamer comme
le représentant de la théorie classique du langage. En effet, Gadamer voit Derrida

justement comme représentant de la conception du langage qu'il critique, c'est-à-

dire comme celle qui pose le nombre comme l'idéal. Si. aux yeux de Gadamer,
Derrida doit apparaître comme lc prisonnier de la mathématisation du langage, en

revanche, aux yeux de Derrida, Gadamer serait le prisonnier du logocentrisme et

du phonocentrisme.8

Ibid., p. 102.



264 JACQUES SCHOUWEY

Ces accusations réciproques, que Jankovic ne fait que relever, ne seraient-
elles pas la limite de la pensée, au-delà de laquelle il n'y a plus rien Trace

et finitude ne sont-elles pas deux mots pour désigner - dé-signer -
l'indésignable, l'impensable, ce qu'aucune pensée ne saurait énoncer Mais
alors, y a-t-il encore possibilité de penser N'en reste-t-on pas à un creux
verbalisme qui ne parle de rien, mais dont tout proviendrait Y a-t-il encore
du sens à parler du sens, si tout est ou polysémique ou disséminé

Ces refus du hors-langage et du hors-écriture comme critique de ce qui est

communément appelé tradition occidentale onto-théologique ou métaphysique
ouvrent la voie à la non-pensée, au refus du donné, au rejet de la modestie

qui caractérise si bien les tentatives de compréhension de ce qui est, de

Parmenide à Heidegger. Si Gadamer et Derrida se réclament, en quelque sorte,
de ce dernier, s'ils en sont - reconnaissons-le - de vrais héritiers, leur souci
s'est déplacé de celui de l'être à celui de ce que nous pourrions appeler des

régions de l'être, même si l'expression n'est pas très heureuse. Il nous semble

que le souci heideggerien de l'être inclut en lui l'herméneutique et la

déconstruction, plus que celles-ci ne le contiennent.

3. Mot, image, vérité : quels liens

S'il est un point névralgique de discussion en philosophie, c'est bien celui
du lien entre «chose», langage et vérité. Comme on a déjà pu le voir,
herméneutique et déconstruction évacuent le réfèrent (la «chose»). Reste à penser
comment l'herméneutique conçoit les liens entre mot et vérité, et comment la

déconstruction conçoit ceux entre écriture et vérité. Le point de départ de la

réflexion gadamérienne est l'art : c'est lui qui permet «d'ouvrir la voie vers

l'expérience proprement herméneutique de la vérité» 9. Gadamer propose une

ontologie de l'œuvre d'art qui a pour but d'arracher l'art à la subjectivité et
de tenter de rétablir son lien avec la vérité. Toute cette analyse de l'œuvre d'art
se caractérise par la contemporanéité entre l'œuvre et le spectateur,
contemporanéité définie ainsi :

Elle signifie qu'une chose unique qui se présente à nous, si lointaine qu'en soit
l'origine, acquiert pleine présence dans sa représentation. 10

Le temps de l'œuvre d'art peut être comparé à celui de la fête, qui est

toujours à la fois même et autre. C'est ce que désigne le concept de tradition.
En ce sens, la mimesis, caractéristique de l'art, n'est pas seulement ni premièrement

imitation et représentation, mais véritable connaissance de l'essence.

La mimesis renvoie à l'image et au symbole : par l'image, le représenté est

présent en personne et, par le symbole, il est en quelque sorte absent. C'est

9 Ibid., p. 112
10 Ibid., p. 117.



ONTOLOGIE, HERMÉNEUTIQUE ET DÉCONSTRUCTION 265

cette présence-absence qui constitue la vérité de l'œuvre d'art. Le fait que toute
représentation ne soit pas que copie d'un original, mais venue à l'être à chaque
fois originelle (de l'original) peut poser le problème du statut ontologique de
la vérité. Y a-t-il encore origine Si oui, quel en est le statut par rapport aux
représentations Si dans le cas de la représentation d'une œuvre théâtrale, on
peut comprendre que chaque représentation est à chaque fois nouvelle, et
décèlement de la vérité de l'œuvre, en va-t-il de même pour une œuvre
plastique L'original n'est-il pas plus vrai que les copies ou représentations
Il est clair que si l'on conçoit la question de la vérité du point de vue de

l'expérience que l'on peut en avoir, dans chaque cas, toute expérience est

participation à la vérité et chaque manifestation est vraie. Mais, dans la situation

où l'on se pose la question de la vérité de l'œuvre elle-même, de son
authenticité, la situation est autre : dans un cas - celui du théâtre, par exemple

- chaque représentation est en soi authentique, vraie, mais dans l'autre - celui
du tableau par exemple - la question de l'authenticité se pose avec une acuité
nouvelle. Pour Gadamer, faisant référence au concept platonicien de méthexis,
la multiplicité des représentations ne constitue en rien une diminution
ontologique. C'est pourquoi :

Ue mot et l'image ne se surajoutent pas à la réalité, à l'être, mais ils le manifestent.
Il n'est donc plus permis de parler de l'adaequatio au sens de adaequatio rei et
intellectus. De plus, Gadamer - ce qui constitue une constante de sa pensée - reste
fidèle à Heidegger eu égard à la conviction que «la vérité n'a pas sa résidence

originelle dans le jugement». "

Cette approche de la vérité par l'expérience de l'art conduit Gadamer à voir
la vérité comme autoprésentation du sens :

Alors, pour lui, l'aletheia, à ce qu'il nous semble, doit être comprise comme
l'autoprésentation du sens. Pour caractériser ce processus d'autoprésentation,
Gadamer se sert notamment du terme d'aletheia qu'il traduit par manifestation. I2

Jankovic affirme à juste titre que Gadamer n'échappe pas totalement à la

conception de la vérité comme adaequatio, et qu'elle prend appui sur la
dernière phase de la pensée de Heidegger :

Autrement dit, il nous semble que Gadamer, eu égard à la problématique de la vérité,
continue plutôt de s'appuyer sur la philosophie du dernier Heidegger contre la

conception du Dasein dans Sein und Zeit. Et ce lien entre l'herméneutique et la

philosophie du dernier Heidegger se manifeste par l'abandon du transcendantalisme
ainsi que par la suprématie de l'être sur le sujet - plus exactement, par la suprématie
de la tradition sur la conscience chez Gadamer. I3

11 Ibid., p. 128. L'A. fait référence ici à M. Heidegger, Vom Wesen der Wahrheit,
et à sa traduction dans Questions I et H, Gallimard, Paris, 1968.

12 Ibid., p. 130.
13 Ibid., p. 133.



266 JACQUES SCHOUWEY

Il montre également judicieusement l'appartenance de l'herméneutique
gadamérienne au contexte de l'onto-théologie. Mais il y a encore une question
à poser, et que nous ne faisons que soulever : en quoi l'expérience de l'art peut-
elle être modèle de toute conception de la vérité Qu'est-ce qui permet de

dire que la vérité s'énonce dans toute autoprésentation Si l'on admet que
l'herméneutique philosophique se veut le souci de la compréhension du tout
de l'expérience humaine du monde, on est en droit de se demander s'il y a

possibilité d'une vérité objective ou si celle-ci n'est que contextuelle, relative.
Et là, une référence précise au projet et au plan de Wahrheit und Methode aurait
été bienvenue pour mieux montrer en quoi la conception gadamérienne de la
vérité à la fois se rattache au dernier Heidegger et s'en distancie. Cela aurait

surtout permis de comprendre en quoi l'herméneutique philosophique se trouve
plus du côté de la question que de la réponse, et pourquoi la vérité est pour
elle une question pour laquelle la réponse ne peut pas être univoque. Ce qui
rapproche peut-être le plus Gadamer de Heidegger est le souci de ce qui est,
en tant qu'il vient à se dire, Heidegger mettant davantage l'accent sur l'aspect
d'être, Gadamer sur l'aspect langagier. Si cette parenté avait été davantage
creusée, il aurait été possible de mieux cerner pourquoi les liens qui unissent
Gadamer à Heidegger sont d'un autre ordre que ceux qui unissent Derrida à

Heidegger. Pour Heidegger et Gadamer, la vérité est un concept qui a certes
été galvaudé par la philosophie, dont la signification courante a traversé les

siècles, et qu'il faut questionner à nouveaux frais. Alors que, nous allons le

voir, pour Derrida le concept de vérité est le reliquat d'une tradition qui n'a
plus sa place dans une quête philosophique.

Derrida voit, quant à lui, dans le concept de mimesis un concept relevant

encore de la métaphysique, selon lequel l'imité est plus vrai, plus réel que
l'imitant. Les remarques de Gadamer sur la mimesis ne sortent pas, selon lui,
de l'ontothéologie. On en reste au problème de l'adaequatio, de la vérité comme
simple conformité du jugement à ce qui est. Jankovic voit bien chez Derrida la

difficulté qu'il y a à comprendre ce rapport entre l'original et les copies, entre

l'original et la reproduction. En évacuant le réfèrent, Derrida en vient à la

recherche du fond sans fond, à la quête de l'image où tout est fantôme :

Plus exactement le réfèrent est mis à l'écart : le Mime est la mimesis sans réfèrent.
Dans le texte de Mimique, on suit les références, d'un texte à l'autre, sans jamais
remonter jusqu'à la «scène primitive». Le pantomime illustre un événement qui
s'efface en se produisant, et qui mime un crime qui n'en est pas un : le meurtre

par chatouillement. Ce qui est écarté est le signifié. Il ne reste que la représentation
sans représenté ; «la mimique qui mime les fantômes, fantômime.» 14

Le pas non effectué par Gadamer l'est par Derrida : de miroir en miroir,
il ne reste que l'image, qui n'est elle-même que reflet, pâle copie d'un original
dont il ne reste que la trace. Selon Jankovic, on assiste ici à deux attitudes

Ibid. p. 141. L'A. cite J. Derrida, La dissémination, p. 201



ONTOLOGIE, HERMÉNEUTIQUE ET DÉCONSTRUCTION 267

opposées en ce qui concerne l'ontologie occidentale : d'un côté, il y a

hyperontologisation, de l'autre désontologisation :

Dès lors, nous pourrons, du moins nous semble-t-il, désigner l'herméneutique et la
déconstruction, comme deux surcroîts: le surcroît de la signification et le surcroît
de l'espace. Ce qui revient à dire un surcroît du temps et un surcroît de l'espace.
Et s'il nous est permis de nous servir de néologismes, nous serions tenté de dire:
le surcroît qui hyperontologise et le surcroît qui désontologise. 15

Ainsi, pour Derrida procéder à une désontologisation, c'est tenter de sortir
du rapport à la vérité comprise comme aletheia ou adaequatio, c'est-à-dire
sortir de la mimesis. La critique derridienne de la mimesis élimine le signifié
en même temps que le signifiant, elle ne laisse place qu'à la trace qui est l'objet
de la recherche de Derrida, celle du fond sans fond. Le texte de Jankovic ne
fait pas assez clairement voir que le concept de vérité est entièrement évacué
de cette quête, car il appartient à ce que Derrida n'a cessé d'appeler le

logocentrisme ou le phonocentrisme occidental. Dans cette ligne, il aurait aussi
été utile de mieux cerner comment Derrida se situe par rapport à Heidegger,
car ici la rupture est vraiment consommée : on peut parler de parricide : Derrida,
s'il veut remonter à la source, rejette le questionnement heideggerien, sous

prétexte d'appartenance à l'ontologie. On est alors en droit de se demander
si le préjugé derridien n'est pas aussi une forme d'ontologie. N'est-il pas aussi

en quête d'une certaine vérité

4. En guise de conclusion

Vouloir comparer ou mettre en dialogue deux penseurs comme Gadamer
et Derrida dans leur rapport à Heidegger est méritoire, mais cela suppose
souvent de grandes approximations qui laissent de côté des aspects essentiels

des pensées respectives, ce qui risque de les déformer. Une telle lecture peut
aussi engendrer des malentendus sur les parentés réelles ou supposées entre
les penseurs. Mais c'est aussi ce qui fait que parfois le dialogue entre des

penseurs s'avère fertile, parce qu'il révèle des différences insurmontables et

ouvre ainsi des horizons nouveaux. Si les réflexions de Jankovic ont une

pertinence certaine dans l'approche des démarches, elles ne relèvent pas
toujours assez clairement les enjeux de la question abordée, en particulier par

exemple en ce qui concerne la question de la vérité. Mais le mérite de l'analyse
proposée est d'avoir dégagé que Gadamer et Derrida visent à montrer que la

conception traditionnelle de la vérité ne saurait rendre compte à elle seule de

ce que l'humain appelle vérité et que la question de la vérité ne saurait

purement et simplement être éludée. En ce sens, herméneutique et

déconstruction appartiennent bel et bien à une certaine forme d'ontologie, et

ne peuvent se défaire totalement du souci heideggerien de l'être et de la vérité.

15 Ibid., p. 144.




	Étude critique : ontologie fondamentale, herméneutique philosophique et déconstruction : un impossible dialogue?

