
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 54 (2004)

Heft: 3

Artikel: Étude critique : invention de l'autonomie et éthique inventive : questions
à J.-B. Schneewind

Autor: Müller, Denis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381686

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381686
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOUOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 136 (2004), P. 247-255

ETUDE CRITIQUE

INVENTION DE L'AUTONOMIE
ET ÉTHIQUE INVENTIVE

Questions à J.-B. Schneewind *

Denis Müller

Résumé

L'auteur analyse l'ouvrage de J.-B. Schneewind récemment traduit en

français. Après en avoir présenté les lignes principales, il lui adresse trois
questions découlant de la perspective historique adoptée dans le livre : Qu 'en
est-il de l'historicité de la philosophie morale Comment tenir compte de la
conflictualité des théories morales entre elles Quelle place faut-il accorder
à l'idée de Dieu ou d'une forme de transcendance dans l'éthique contemporaine

La somme de Schneewind est sans conteste un grand livre par sa
reconstruction magistrale et passionnante de «l'invention de l'autonomie», formule
qui désigne le geste même de la morale kantienne ; il présente une méditation
originale sur le statut de l'histoire de la philosophie morale. En même temps,
il accorde une place remarquable aux idées religieuses et théologiques dans
la constitution des discours moraux. À ce titre, il requiert l'attention aussi bien
des historiens de l'éthique que des philosophes et des théologiens en quête
d'une théorie normative de l'éthique.

L'ouvrage est fort utile, tant il ressemble à un manuel qui nous permet de

revisiter, sous la conduite d'un guide clair et souverain, les moments clefs de

l'histoire de l'éthique occidentale, dans sa double composante philosophique
et religieuse. Il n'y aurait aucun sens à en retracer ici les moindres détails. Par

contre, il peut s'avérer stimulant d'en dégager quelques axes prioritaires, avant
d'en relever certaines difficultés.

À propos de Jérôme B. Schneewind, L'invention de l'autonomie. Une histoire de
la philosophie morale moderne (1998), traduit de l'anglais (États-Unis) par Jean-Pierre
Clèro, Pierre-Emmanuel Dauzat et Evelyne Meziani-Laval, Paris, Gallimard, 2001.
774 p. Les chiffres entre parenthèses dans le texte renvoient à cet ouvrage.



248 DENIS MÜLLER

I. Un parcours impressionnant

Le chapitre premier est d'une grande limpidité, nous donnant de saisir
d'emblée la perspective de l'A. Kant n'a pas découvert l'autonomie, il l'a
inventée (p. 15) : cette thèse initiale suppose de reconnaître l'originalité
irréductible de la vision kantienne d'une liberté sans cause efficiente. L'invention
en question se détache sur l'arrière-fond d'une tradition dominante réduisant
la morale au thème de l'obéissance (aux hommes ou à Dieu, peu importe à

ce niveau). Or la fin du XVIIIe siècle fait place de manière consciente et

conséquente à l'hypothèse d'une morale du gouvernement de soi, que déjà
cependant Machiavel et Montaigne avaient anticipée. Le fil conducteur de l'A.
tient précisément dans ce passage ', l'invention kantienne de l'autonomie
s'inscrivant sur l'axe d'un gouvernement de soi confronté à la Loi morale et
faisant donc aussi appel à une articulation différenciée entre la spontanéité du

sujet et l'orientation morale de la volonté.
À ce thème central de la transition de l'obéissance au gouvernement de soi

s'ajoute un autre thème majeur de l'ouvrage : celui de l'égalité de la capacité
morale entre les êtres humains. Le lien traditionnel entre la morale et le salut
n'allant plus de soi, la fonction proprement éthique de l'idée de Dieu s'en
trouve ébranlée et modifiée, ce qui entraîne, du même coup, un nouvel
arrangement théorique et critique des rapports entre la morale et la religion. Dès

Jeremy Bentham, les principaux tenants de l'utilitarisme ont tenté d'assurer

une fondation purement séculière, a-thée, de la morale. Par rapport à une
écriture utilitariste de l'histoire de l'éthique, écriture qui se fait entendre de

nos jours, l'A. adopte un point de vue diamétralement opposé : «En un mot,
prétendre que l'effort de la philosophie morale au XVIIIe siècle fut de

séculariser la morale ne résiste pas à l'examen le plus superficiel» (p. 21). L'optique
des Lumières est en réalité paradoxale : s'il faut limiter le contrôle de Dieu
sur les hommes, cela n'enlève par contre rien au fait que l'idée de Dieu est

essentielle à la morale. Les volontaristes (jusqu'à Pufendorf et Barbeyrac) et
les intellectualistes (ou anti-volontaristes, tels Leibniz ou Wolff) ne cessent de

débattre de cette option, sans nécessairement abandonner pour autant le

jusnaturalisme. Pour les volontaristes, c'est Dieu, par l'acte même de sa

volonté, qui a créé la morale. Les intellectualistes nient cette création de la

1 La méthode de l'A. s'apparente à cet égard à celle de Charles Taylor dans Sources

of the Self (Les sources du moi, Paris, Seuil, 1998). On pourrait par exemple comparer
la manière dont Taylor analyse le thème de «l'affirmation de la vie ordinaire» avec celle
dont l'A. suit à la trace la problématique du gouvernement de soi. La méthode suivie

par Taylor fait davantage de place à l'analyse socio-historique et culturelle que nous
appelons de nos vœux à la fin de cette étude. Sur Taylor, cf. notre article «Les sources
religieuses du soi et l'éthique de l'action juste», Laval théologique et philosophique 58/
2, juin 2002, p. 341-356.



INVENTION DE L'AUTONOMIE ET ÉTHIQUE INVENTIVE 249

morale par Dieu, mais admettent que «la supervision providentielle nous assure
de vivre dans un monde moralement ordonné» (p. 22). À l'exception des athées,
tous les philosophes moraux des Lumières partagent l'idée d'un lien entre
religion et éthique.

Une troisième question guide le projet de l'A. Elle concerne les rapports
de l'epistemologie, de la psychologie et de l'éthique. La solution kantienne
inclut une nouvelle compréhension de la motivation de la morale. Les questions
de départ, concernant les capacités psychologiques spécifiques des agents
moraux et le fonctionnement de la conscience, ne pourront pas être éludées

par Kant, mais elles font l'objet d'une nouvelle synthèse, empruntant aux
différents courants, afin de concilier volonté et intelligence, loi et spontanéité.

L'A. nous rend le service de résumer son parcours (p. 24-28) : il commence
par l'étude de l'essor et de la chute du droit naturel, aussi bien dans ses

fondements classiques que dans ses versions modernes 2 - de Thomas d'Aquin
à Locke et Thomasius, en passant par la doctrine théologique de la Loi morale
chez Luther et Calvin, puis par les théories de Suarez et de Grotius, ce dernier
constituant le cadre dominant de la morale du XVIIe siècle (comme le montrent
les approches volontaristes de Pufendorf et de Barbeyrac) ; ensuite, l'A. se

tourne vers ce qu'il considère comme l'autre grande doctrine morale du XVIIe
siècle, doctrine fondée sur le perfectionnement de soi (Herbert de Cherbury,
Descartes, Leibniz), avec ce qu'elle comporte de rationalisme. Par-delà leurs

différences, jusnaturalistes volontaristes et perfectionnistes admettent que Dieu
est essentiel à la morale. Une troisième section aborde la position de ceux qui
contestent ce rôle de Dieu, ainsi que les réponses qui leur furent apportées (le
panorama est immense, de Gassendi à Sade en passant par Pascal, Nicole,
Bayle, Shaftesbury, Clarke, Mandeville, Hutcheson, Butler, Hume, Smith,
Reid, Helvétius et d'Holbach notamment). L'A. met enfin en exergue le rôle
déterminant, en Allemagne, de Wolff et de Crusius et, en France, de Rousseau,

«un vrai innovateur» (p. 27). Ainsi est posé le décor (bien trop sommairement

esquissé ici) qui permet de comprendre l'invention kantienne de l'autonomie.
L'invention de l'autonomie ne prétend pas que Kant ait tout inventé, ni

même qu'il ait été le premier à parler de l'autonomie. Le point central de

l'ouvrage est ailleurs : quelque considérables qu'aient été les efforts des

prédécesseurs de Kant pour penser le gouvernement de soi, aucun d'entre eux n'est
vraiment parvenu à le fonder dans une «psychologie métaphysique» (p. 577).
«[Rousseau] nous montre comment Emile acquiert le gouvernement personnel
de soi, mais il n'indique nullement que sa liberté lui donne quelque direction
morale nouvelle. Le gouvernement de soi rousseauiste est aussi vide que sa

valeur est contingente» (p. 576). Chez Kant, on accède à un tout autre niveau :

«L'autonomie kantienne présuppose que nous sommes des agents rationnels
dont la liberté transcendantale nous soustrait à la causalité naturelle» (p. 577).

2 On s'étonne au passage de l'absence de toute référence aux travaux de Léo
Strauss.



250 DENIS MÜLLER

IL Problèmes

D'une certaine manière, le parcours de l'A., visant à dégager l'originalité
kantienne, ne débouche à mon sens pas tant sur une interprétation personnelle
nouvelle de Kant que sur une mise en perspective du sens à donner à son
«invention de l'autonomie». C'est la raison pour laquelle nous laisserons à

d'autres, spécialistes de Kant et de sa philosophie morale, le soin de juger si

la lecture de Kant proposé par l'A. est adéquate et en quoi réside exactement
son apport-\ Nous nous intéressons plutôt ici aux problèmes de méthode que

pose l'approche historique de l'A. pour quiconque essaie de se situer de

manière libre et critique face aux traditions de pensée conditionnant l'élaboration

contemporaine de l'éthique4.

Le problème de l'historicité

Le premier problème est celui de l'historicité même de la pensée et, plus
spécifiquement, de la philosophie morale confrontée au défi de la formulation
d'une théorie éthique pertinente pour aujourd'hui.

Dès le départ de son entreprise, l'A. reconnaît qu'il n'est pas de doctrine
morale en philosophie qui ne soit affectée d'historicité et qui, par conséquent,
ne soit appelée elle-même au changement : «Une grande philosophie morale

ne provient pas initialement de préoccupations qui naissent de cette philosophie
elle-même. Elle provient de la confrontation avec des problèmes graves de la

vie personnelle, sociale, politique et religieuse. Or, ces problèmes changent»

(p. 10). La suite du texte ne permet toutefois pas de se faire une idée précise
au sujet de ce lien entre les conditions historiques de la pensée et son exposition
au changement. Situer la pensée kantienne dans son histoire et dans son

contexte, en la replaçant dans ses héritages et dans ses influences, fournit certes

le moyen de saisir les conditions de sa naissance et de comprendre en quel
sens il y a véritablement une invention kantienne de l'autonomie, mais cela

ne nous dit pas encore comment l'autonomie éthique se situe elle-même, à

l'époque et dans l'optique de Kant, face au changement des conditions per-

3 G. Scott Davis a remis en question certaines interprétations, notamment au sujet
de Thomas d'Aquin, Grotius et Leibniz, cf. son article «A Whig History of Ethics. A
Review of The Invention of Autonomy by J. B. Schneewind», Journal of Religious
Ethics 29/1, 2001, p. 157-197. Sur Leibniz, on consultera les travaux de René Sève,

sur lesquels l'A. s'appuie explicitement.
4 Cf. notre propre tentative, beaucoup plus circonscrite, L'éthique protestante dans

la crise de modernité. Généalogie, critique, reconstruction, Paris/Genève, Cerf/Labor
et Fides, 1999.



INVENTION DE L'AUTONOMIE ET ÉTHIQUE INVENTIVE 251

sonnelies, sociales, politiques et religieuses susceptibles de l'affecter. En ce

sens, la perspective historique de l'A. demeure par trop limitée à l'histoire des
idées et au déploiement interne du discours des philosophies morales entre
elles ; de notre point de vue, un éclairage socio-historique et culturel plus large
conduirait à prendre la réelle mesure de la pertinence du discours moral
(kantien notamment) dans son époque et pour ses contemporains. Ce type
d'éclairage n'est probablement pas ce dont Kant se souciait en premier ; mais
comment échapper, quant à nous, aux exigences méthodologiques et critiques
de telles vérifications

Cette question nous amène à souligner une difficulté classique de l'histoire
de la philosophie, en nous limitant toutefois ici au champ éthique. Une fois
dépassés les écueils de l'historicisme et du positivisme, dont les adeptes croient
pouvoir expliquer l'émergence d'une doctrine morale par la seule description
de ses antécédents et de ses sources, il convient d'éviter, à l'opposé, les

illusions du progressisme moral unidimensionnel et indifférencié. Ainsi, un
auteur comme Derek Parfit (qui suit Bentham) a tort, selon l'A., de vouloir
nous imposer une éthique purement séculière ou profane (cf. p. 615 et p. 619),
car il décide à notre place d'éliminer de la réflexion morale un problème -
celui des rapports entre l'éthique et les religions - qui, selon toute probabilité,
appartient au champ des préoccupations actuelles des individus et des sociétés.
Se débarrasser des vieilles outres des visions religieuses pour enfin parvenir
à une rationalité éthique universelle relève non seulement d'une décision
arbitraire et unilatérale du point de vue théorique, mais aussi d'une certaine
violence sociale, vu l'atteinte portée à la pluralité irréductible des opinions et
des croyances coexistant dans la réalité 5. De ce point de vue, l'A. transpose
et actualise ses analyses historiques de l'état de la philosophie morale aux
XVIIe et XVIIIe siècles : selon lui, la question du lien entre Dieu et la morale
demeure une question pour nous aujourd'hui, même si elle se pose de toute
évidence dans un tout autre contexte. On conçoit fort bien qu'après un parcours
aussi ample, l'historien n'ait pas voulu ou pas pu prolonger ses réflexions en
se livrant à une contextualisation des débats éthiques contemporains. Mais il
aurait alors rencontré les mêmes difficultés que celles déjà signalées plus haut

au niveau de la description historique : comment évaluer la pertinence d'un

5 II en va de même, moyennant un nivellement par le bas, quand le philosophe
Michel Onfray affirme récemment : «Tous les défenseurs du Dieu unique détestent la
vie et invitent chacun à mourir de son vivant pour moins perdre le jour du trépas - qui
les terrorise», «Reviens, Voltaire !», Libération. 3 décembre 2003. Son appel à une
éthique post-chrétienne revient en fait à un sécularisme anti-religieux et anti-monothéiste

de faible niveau théorique et de peu de crédibilité sociale, à long terme (on
constate, hélas, un effet de mode dans le succès de ce type de discours démagogiques).
Bien plus convaincant nous paraît le plaidoyer de Monique Canto-Sperber et Paul
Ricœur en faveur d'une laïcité ouverte, «Une laïcité d'exclusion est le meilleur ennemi
de l'égalité ». Le Monde. 11 décembre 2003.



252 DENIS MÜLLER

discours normatif donné sans se donner les moyens d'analyser la situation et
le contexte de sa production, de son énonciation et de sa réception

Le problème de la conflictualité

Le deuxième problème est celui de la conflictualité inhérente à l'histoire
de toute pensée en général et de la philosophie morale en particulier. Dans sa

reconstruction historique de l'invention de l'autonomie par Emmanuel Kant,
l'A. ne manque pas d'être attentif aux nombreux chemins de traverse qui ont
conduit Kant à sa conception transcendantale de la philosophie morale. Ce qui
précède l'invention est affecté d'une évidente conflictualité externe, mais qu'en
est-il de la conflictualité interne à la pensée de l'autonomie, d'une part, et à

ses effets en aval, dans la suite de la modernité, d'autre part
On peut s'interroger aussi, dans ce même contexte, sur le sens exact du

concept d'invention utilisé par l'A. Étant donné que l'A. est loin d'adopter de

manière inconditionnelle la vision kantienne de l'autonomie éthique, mais
admire néanmoins sans réserve la puissance créatrice de cette vision,
l'«invention» de l'autonomie signifie, comme l'a relevé Jennifer A. Herdt, que
si Kanten a inventé l'idée, elle demeure chez lui à l'état de fiction ou de mythe,
du moins si on la met à l'épreuve de son usage éthique concret 6. Schneewind
est donc suffisamment kantien pour admettre que «quelque chose comme son

principe moral de base est plus susceptible d'apporter une réponse adéquate
à nos problèmes qu'aucun autre principe encore inventé» (p. 619) ; mais il ne

l'est pas au point de penser que la formulation transcendantale kantienne de

l'autonomie est nécessaire à l'utilisation raisonnée et raisonnable du principe
d'autonomie dans les débats éthiques contemporains. De même que les héritiers

pragmatiques de Hegel ont pu prôner un hégélianisme sans savoir absolu,
l'A. se fait au fond l'adepte de ce qu'on pourrait appeler un kantisme sans

fondement transcendantal : l'autonomie, comme fidélité à la Loi morale, n'a

pas de réalité autre que celle d'un sujet qui s'efforce d'être libre. L'A. entretient
ainsi l'illusion, chez le lecteur comme sans doute en lui-même, que le recours
actuel à l'autonomie en éthique (et particulièrement en bioéthique) relève du

6 LA. Herdt, «The Invention of Modem Moral Philosophy. A Review of The
Invention of Autonomy by J.-B. Schneewind », Journal ofReligious Ethics 29/1, 2001,

p. 147-173, cf. p. 157. Cet article contient de très utiles remarques sur la place de l'idée
de Dieu et des arguments théologiques dans L'invention de l'autonomie. Le théologien
protestant nord-américain Gilbert Meilaender est par contre beaucoup plus réservé

envers la reconstruction schneewindiennne, cf. son article «Man as Lucifer», First
Things 90, 1999, p. 40-45. Meilaender préfère visiblement la conception critique des

rapports entre éthique, autonomie et modernité proposée par Alasdair Maclntyre. Le titre
de la recension est une allusion à une phrase d'Iris Murdoch «Kant's man has already
received a glorious incarnation nearly a century earlier in the work of Milton : his proper
name is Lucifer».



INVENTION DE L'AUTONOMIE ET ÉTHIQUE INVENTIVE 253

kantisme, alors qu'il ne s'agit en réalité que d'un kantisme sans sujet
transcendantal ou d'un kantisme pragmatique 7. Un tel kantisme sait très bien que
l'autonomie inventée par Kant n'est qu'une fiction, une sorte de mythe nécessaire

à l'exercice incertain de la liberté et de la responsabilité. Mais, en laissant
planer un doute sur le statut théorique de l'autonomie, l'A. peine à montrer
pourquoi la voie supposée royale suivie par Kant en philosophie morale serait
effectivement plus centrale et plus féconde que les nombreux autres chemins

parcourus au cours de l'histoire, notamment par ceux qui prirent en compte,
de manière totalement pragmatique cette fois, le devenir contingent des sujets
exposés aux luttes de l'histoire et à la conflictualité des traditions.

Le problème de la transcendance

Le troisième problème est celui du rôle reconnu et assigné à la religion et
à la théologie dans la constitution d'un discours moral à visée et de portée
universelles.

L'impressionnante reconstruction de la philosophie morale que nous
propose l'A. afin de parvenir à la découverte de l'invention de l'autonomie par
Kant n'a nullement pour but, nous l'avons dit, de céder à l'illusion historiciste
et positiviste d'une explication de la pensée par les sources. Elle s'organise
bien plutôt autour du fil rouge constitué par la tension entre le volontarisme
et Fanti-volontarisme. Globalement, l'A. appelle volontarisme la position selon

laquelle «Dieu crée la morale par tm fiat de sa volonté» (p. 571). Est donc

moral, dans cette optique (partagée par Luther, Calvin, Descartes, Hobbes,
Pufendorf et Locke), tout ce qui correspond à une volonté antécédente de Dieu.
Le volontarisme, ainsi compris, départage les théoriciens de la morale, pour
ainsi dire obligés de choisir leur camp. L'anti-volontarisme poussé à l'extrême
(non celui de Leibniz ou de Wolff) semble condamné à se confondre avec
l'athéisme, comme c'est le cas chez Hume, chez Helvétius, chez le baron
d'Holbach ou chez Bentham (ou encore chez Parfit de nos jours). On comprend
d'ailleurs que, dans une large partie de la discussion anglo-saxonne et
néerlandaise contemporaine sur l'éthique, toute conception théologique de l'éthique

tende à être ramenée à des variations de la théorie du commandement divin
(divine command theory)*, car une telle théorie ne se contente pas de mettre

7 La plupart du temps, l'usage du concept d'autonomie en bioéthique se confond
avec une conception plate de l'auto-détermination et de la capacité psychologique de

discernement des sujets, sans jamais prendre la mesure de la dimension non naturelle
et non psychologique de l'autonomie. Il en découle de fréquents malentendus, avec des

conséquences pratiques fort dommageables : ainsi quand il devient question de mesurer
le degré d'autonomie du patient à son état cérébral ou psychique.

8 Cf. par exemple Ton van den Beld, «The Morality System with and Without
God», in D. Müller (éd.), «Is Theological Ethics Relevant for Philosophers ».Ethical
Theory and Moral Practice 4, 2001, p. 383-399.



254 DENIS MÜLLER

le concept de la volonté ou du commandement de Dieu au cœur de l'éthique,
elle participe en amont, du volontarisme classique décrit par l'A. L'originalité
de Kant, l'A. nous le rappelle opportunément, est de surmonter l'opposition
entre volontarisme et anti-volontarisme, tout en assumant sa dette envers l'un
et l'autre. On le sait, l'idée kantienne d'autonomie éthique est soudée au projet
d'une autonomie de la raison pratique, autrement dit de l'éthique, par rapport
à toutes les formes de mise sous tutelle de la rationalité. Mais si Kant partage
avec les anti-volontaristes le refus décidé de toute servilité de la raison éthique,
il n'embouche pas pour autant les trompettes d'une morale dressée contre Dieu.
«La morale kantienne s'oppose de manière décidée au volontarisme parce que
la rationalité de la loi morale qui guide Dieu aussi bien que nous-mêmes nous
est aussi évidente qu'elle l'est à lui-même. Mais la thèse de Kant selon laquelle
la loi morale est la loi de la volonté de Dieu montre clairement la profondeur
de sa dette à l'égard des volontaristes» (p. 573). L'A. montre également la dette
de Kant envers le piétisme et la manière dont, dans sa propre éducation

philosophique, se rejoignirent le rationalisme de son maître Christian Wolff
et le piétisme des adversaires de celui-ci (cf. p. 485-500).

On ne refera pas ici l'histoire des débats sur l'éthique de Kant, ni celle de

sa réception, aussi bien en éthique théologique qu'en philosophie morale.
L'invention de l'autonomie éclaire cette histoire et cette réception de manière
vivante, souvent originale et toujours passionnante. Nous n'avons fait qu'évoquer

une toute petite partie d'un ouvrage volumineux et circonstancié. La
question, précisément, mérite d'être posée ne serait-ce que pour signaler au

lecteur l'intérêt de la problématique d'ensemble du livre, mais aussi pour en

esquisser une discussion plus approfondie : que vise exactement l'historien de

la philosophie morale, instruit comme il l'est des connexions profondes et
variées de l'éthique et de la théologie au cours des siècles, lorsqu'il s'interroge,
à la fin de son itinéraire, sur les liens de Kant et du christianisme L'insistance
répétée de l'A. sur la modestie de Kant, eu égard à sa prétendue «invention»
de l'autonomie, est frappante. Au fond, selon Kant lui-même, la vérité de la

Loi morale était déjà tout entière contenue dans l'enseignement de Jésus (p.
607 et p. 609). Nous ne sommes pas plus avancés que les Anciens, ne cessait

de dire Emmanuel Kant à ses étudiants et à ses auditeurs. Ce faisant, il n'avait

pas pour but de les conduire à Aristote ou à Platon, mais simplement au

Christ. Voilà qui est choquant pour beaucoup de philosophes savants, n'est-

ce pas Kant se serait contenté de «reformuler» l'enseignement moral de

Jésus Loin de lui l'idée d'aller au-delà. Qui le pourrait Qui le voudrait
Le «théologien moral»9, notamment celui qui s'occupe d'éthique protestante,
apprend beaucoup de choses et se pose bien des questions en lisant un si bel

9 Nous disons bien : moral, et non pas moraliste, comme il est d'usage en
catholicisme français. «Théologien moral» ne serait ici que l'équivalent de «philosophe
moral»: celle ou celui qui s'adonne à la philosophie morale, et donc, pourquoi pas, à

la théologie morale.



INVENTION DE L'AUTONOMIE ET ÉTHIQUE INVENTIVE 255

ouvrage. Il se remémore les débats de ses illustres prédécesseurs
(Schleiermacher, Ritschl, Rothe, Harnack, Troeltsch, Herrmann, Barth,
Bonhoeffer, etc.), occupés qu'ils furent tous à en découdre avec la vision kantienne
des rapports entre religion, christianisme et éthique 10. Et la question surgit,
pas vraiment nouvelle, mais néanmoins bien actuelle vu les problèmes tout
différents qui nous préoccupent en ce début d'année 2004 : pour fonder une
éthique universelle, accessible et bénéfique si possible à tous et acceptable par
chacun, est-il nécessaire de barrer, au nom d'une compréhension doctrinaire
et étroite de la laïcité et de la rationalité, tout rapport au divin, à une forme,
même discrète, de transcendance, ou ne vaudrait-il pas mieux préserver des

passages, un gué vers plus de sens, d'horizons et de promesse L'A. a eu le
mérite indéniable, dans sa lecture de l'amont, de l'aval et du centre nerveux
de l'éthique de Kant, de laisser entrevoir des ouvertures. Cette philosophie
morale n'est peut-être pas d'un seul tenant, même s'il demeure vrai qu'une
de ses percées les plus originales et les plus libérantes fut et demeure, en
modernité, l'invention créatrice et bouleversante d'une autonomie également
impartie à chacune et à chacun. De plus, la distinction de la volonté (reliée
à la Loi morale ou à la Norme) et de la spontanéité demeure d'une grande
actualité ' '.

Que cette donation d'un Soi libéré et responsable ne soit pas incompatible
avec le Don mystérieux et gracieux d'un Autre que Soi, autrement dit d'une
trace de théonomie susceptible de libérer et de relancer l'autonomie, voilà qui
nous laisse de quoi espérer et poursuivre sans crainte nos recherches, à la

jointure de la rigueur philosophique et de la radicalité théologique. Peut-être
alors devrons-nous nous montrer aussi hardis que Kant, dans la désignation
du moment transcendant - théonome - inhérent à toute éthique de l'autonomie

Question ouverte, autant pour le théologien que pour le philosophe.

10 Un texte du tout jeune Barth, issu d'une conférence donnée en français à Genève
en 1911, est à cet égard fort révélateur des débats qui divisaient alors les héritiers de

Schleiermacher et de Ritschl : «La réapparition de la métaphysique dans la théologie»,
Karl Barth Gesamtausgabe, III. Vorträge und kleinere Arbeiten 1909-1914, Zurich,
Theologischer Verlag, 1993, p. 329-360. On y sent la marque du maître de Barth à

Marbourg, le grand Wilhelm Herrmann, et la commune réserve des deux hommes envers
le «métaphysicisme renouvelé» (sic) de Troeltsch.

1 ' Cf. par exemple K. E L0gstrup, Norme et spontanéité, trad, fr., Paris, Cerf, 1997.




	Étude critique : invention de l'autonomie et éthique inventive : questions à J.-B. Schneewind

