Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 54 (2004)

Heft: 3

Artikel: Le droit de résistance et le fondement moral de la politique
Autor: Bouvignies, Isabelle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381684

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381684
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

z2%.2.2o0(C

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 136 (2004), P. 209-230

LE DROIT DE RESISTANCE
ET LE FONDEMENT MORAL DE LA POLITIQUE

ISABELLE BOUVIGNIES

Résumé

Ala différence du tyrannicide, le droit de résistance suppose un ordre hu-
main : tel est le fondement moral de la politique. L’interprétation calvinienne de
Rom.XIIl, 1-5 a créé un régime de I’obligation qui sert de fondement au devoir
de désobéissance des monarchomaques huguenots, héritiers de Calvin. La
solution constitutionnaliste qui s’y profile n’a plus grand chose a voir avec
I’héritage constitutionnaliste médiéval : ce sont les consciences individuelles
qui peuvent opposer au pouvoir leur propre limite. A plus long terme, une
pensée de ['autonomie individuelle (Rousseau) peut servir de fondement a la
citoyenneté moderne.

Pour que le droit de résistance puisse surgir dans la pensée politique, il faut
qu’il ait ét€ reconnu aux sujets d’un souverain, ou a tout le moins il faut que
ce droit ait été revendiqué comme tel par des sujets. Celui qui justifie sa
résistance est nécessairement conduit a s’opposer comme un égal a celui auquel
il s’oppose. Or une telle égalité ne saurait étre politique puisque, dans le cadre
du droit de résistance, ou déja dans celui du tyrannicide qui I’a précédé, nous
sommes en présence de deux parties inégales : généralement un souverain
auquel s’oppose un sujet de ce souverain. C’est pourtant sur le fond de cette
inégalité qu’il faut penser une forme d’égalité. Or il semble qu’on ne puisse
y parvenir sans postuler qu’il s’agit d’une inégalité consentie de maniére égale
dans une relation réciproque. Ainsi, si I’action du souverain est d’exercer le
pouvoir et celle du sujet de s’y conformer, il faut supposer que de la méme
maniere le bon exercice du pouvoir suppose 1’obéissance des sujets, et I’obéis-
sance des sujets le bon exercice du pouvoir, ce en vertu d’un engagement
mutuel. C’est tres précisément a cet engagement que se référent les théoriciens
du droit de résistance dont il sera question ici.

C’est le massacre de la Saint-Barthélemy, et plus précisément 1’assassinat
revendiqué par Charles [X de certains de ses propres sujets qui conduisit les
théoriciens réformés francais a construire un concept de résistance légitime
destiné a se substituer a I’ancien tyrannicide. Ce dernier demeurait jusque la
suspendu au seul «jugement de Dieu», et I’acte tyrannicide s’en trouvait validé
indépendamment de toute théorisation possible. Mais, ce que nous nommons



210 ISABELLE BOUVIGNIES

droit de résistance repose au contraire sur un ordre de justification ou Dieu
peut certes étre pris a témoin !, mais oll ceux qui s’arrogent le droit de résister
le font avant tout et explicitement en fonction d’engagements mutuels pris entre
eux et ceux auxquels ils ont désormais devoir de résister 2.

Si dans les deux cas, celui de I’ancien tyrannicide et celui du droit de
résistance, on peut admettre qu’il existe un fondement théologique au fait de ne
reconnaitre aucune légitimité au tyran, il faut convenir que le tyrannicide ne sort
Jamais de son cadre théologique, tandis que le droit de résistance fait intervenir
une dimension que I’on qualifierait aujourd’hui de «morale». Or cette intrusion
de la morale dans la politique n’est probablement pas un hasard. Elle est pro-
prement I’héritage de la loi naturelle jusque dans la maniére dont Rousseau
convertit la thématique anti-tyrannique du droit de résistance dans celle d’un
gouvernement soumis a la volonté d’individus associ€s pour former un peuple.

Cependant, au seuil de la modernité politique, la crainte que suscite la
perspective d’une fondation contractualiste de la souveraineté promue par les
traités monarchomaques * aprés 1572, conduisit Jean Bodin & songer étendre
le principe de souveraineté absolue, que s’étaient historiquement arrogé les
papes absolutistes, au souverain lui-méme. Cette invention du théologico-
politique chez un penseur que la théologie n’intéressait pas particulierement
n’est pas un moindre paradoxe. Bodin sait pertinemment que 1’unité du corps
politique ne peut étre réalisée, par-dela les divisions qui ont mis a mal I’unité
chrétienne, qu’au prix d’une parfaite soumission des sujets a leur souverain.
C’est quelque chose a quoi nous devons réfléchir.

Du c6té des penseurs réformés, c’est la loi naturelle qui va servir de
fondement au droit, d’abord confondu avec les commandements du décalogue.
La liberté chrétienne elle-méme inspire un «régime de 1’obligation» auquel la
sphére temporelle ne reste pas étrangere, d’autant qu’en théologie réformée,
le régime spirituel de la providence, loin de dispenser d’agir selon son devoir,
y invite au contraire. Hugues Daussy a bien démontré dans un ouvrage récent
comment Philippe Duplessis-Mornay *, I’auteur vraisemblable des Vindiciae
contra tyrannos >, avait pu mener son long combat politique sans avoir jamais
eu besoin de I’appuyer sur des considérations théologiques.

! Evoquons, par exemple, I’«appel au ciel» dont parle Locke dans son Traité du
gouvernement civil, trad. D. Mazel, Paris, 1795 (1728), GF, 1984 et 1992, chap. III, 20
et 21.

2 Je fais allusion ici aux engagements mutuels qui, chez les théoriciens huguenots
de la résistance, lient entre eux les magistrats du royaume. Voir plus loin.

3 «Monarchomaques» est le terme inventé par W. Barclay en 1600 pour désigner
ceux qui veulent détruire les rois. Barclay inclut dans sa liste les traités plus tardifs des
catholiques ligueurs contre Henri IV I’ «Hérétique». Ces traités, reprenant les arguments
des traités huguenots, n"hésitent pas, par contre, & encourager les actions tyrannicides
émanant des personnes privées.

4 H. Daussy, Les huguenots et le roi. Le combat politique de Philippe Duplessis-
Mornay (1572-1600), Genéve, Droz, 2002.

3 11 s’agit du traité monarchomaque dont le titre frangais est :De la puissance
légitime du prince sur le peuple et du peuple sur le prince... Voir plus loin.



DROIT DE RESISTANCE ET FONDEMENT MORAL DE LA POLITIQUE 211

Ainsi, nous nous efforcerons de montrer comment 1’idée d’un droit de
résistance et celle d’une autonomie individuelle ont pu naitre paradoxalement
d’une réforme de la théologie traditionnelle, et comment, & I’'inverse, la
sécularisation de certains concepts théologiques, celui de souveraineté absolue
notamment, a pu nous mener a certaines dérives politiques.

Il nous faut donc commencer par montrer comment I'obéissance
calvinienne inspirée du célebre passage de I’ Epitre aux Romains de Paul (Rom.
XIII, 1-5) a pu servir d’assise a la désobéissance légitime de ses héritiers.

I. Naissance d’un régime de I’obligation

1. De Thomas d’Aquin a la Réforme, de la participation
a la loi naturelle au strict régime de la grace

Les prémisses d’une autonomie individuelle ne peuvent se comprendre que
par une premiére rupture avec le monde aristotélicien avec lequel Thomas
d’Aquin avait cherché a rendre compatible la doctrine chrétienne. Cependant,
chez ce dernier, la loi naturelle est déja une loi morale. Distinguée de la loi
divine, elle a cessé de valoir pour tous les étres qui participent de la nature :
elle ne concerne plus que les hommes, ce que Calvin reprendra.

Une autre rupture importante a lieu entre la théologie thomiste et celle
globalement des réformateurs. Si Calvin conserve 1’'idée thomiste que la loi
naturelle se réduit aux limites de la loi morale, les hommes sont dits privés
de toute aptitude naturelle au bien, et il faut désormais renoncer a 1’idée que
la raison participe de la loi. L’idée au contraire d’une incapacité fonciere de
I"lhomme a lui obéir modifie considérablement le monde aristotélo-thomiste de
la loi. «L’office de la Loi, dit Luther, n’est pas d’exiger nos ceuvres mais de
montrer le péché et notre impuissance.» ® La réforme dans son ensemble peut
donc s’interpréter comme 1’expression d’une hostilité a 1’égard d’une loi
naturelle de participation. Seule la grice peut permettre ce qu’exige la loi, car
nul penchant au bien ne nous pousse a nous y conformer. C’est encore cette
idée anti-pélagienne qu’on pourra retrouver chez Kant lorsqu’il note que peut-
€tre jamais aucune action pure de tout intérét n’a été accomplie ici-bas.

De cet anti-naturalisme de la théologie réformée nait un régime temporel
ou les hommes, départis de toute aptitude naturelle au bien, condamnés par
avance par le mal qui est dans leur cceur, ne peuvent espérer de secours de
I'Eglise et de la comptabilité de leurs ceuvres. Sans doute est-ce ainsi qu’en
Occident tout au moins les hommes trouvérent le chemin de leur propre
autonomie morale. Comme nous allons le voir, une telle rupture va de pair avec
Iaffirmation de la liberté chrétienne et de I’obéissance aux magistrats ordonnés

® M. LUTHER, Euvres 1, Bibliothéque de la Pléiade, Paris, Gallimard, 1999, p. 938.
Voir également note 1.



212 ISABELLE BOUVIGNIES

de Dieu qui lui est corrélative. Jusque la, il n’est encore question ni de morale,
ni de droit de résistance, mais seulement d’obéissance.

2. Commentaire de Rom. XIIl, 1-5 par Calvin :
une obéissance stricte au magistrat

Reprenons d’abord la forte insistance de la théologie calvinienne sur
’obéissance aux magistrats, et donc 1'usage que Calvin a lui-méme fait des
cing premiers versets de 1’ Epitre aux Romains de Paul. Il n’y a pas de meilleur
texte que le commentaire 7 par Calvin de ces versets pour observer I’esquisse
d’une dialectique de la liberté fort intéressante.

Ce que confirme tout d’abord Calvin, c’est la nécessité d’obéir a la puis-
sance des magistrats. Il n’a de cesse de souligner combien il n’aime pas les
«esprits fantastiques» (les anabaptistes) ® qui ne pensent, dit-il, qu’a user de
la liberté que le Christ leur a donnée pour rejeter «de dessus eux tout joug de
servitude humaine». Cela vise ceux qui refusent toute tutelle temporelle, mais
aussi ceux qui seraient tentés de désobéir parce qu’ils sont persécutés par un
prince irréligieux. Etre persécuté pour la religion ne serait donc pas pour Calvin
un motif suffisant de rébellion. Il est intéressant de noter également ce que
désigne pour Calvin le mot de «puissances» °. Il n’est pas seulement question,
explique-t-il, des puissances qu’on dit «souveraines» 1°, c’est-a-dire qui ont un
«empire ou domination souveraine» (comme les puissances impériales, par
exemple), mais également de toutes celles qui sont juste au-dessus des sujets,
car c’est toujours «au regard des sujets», explique Calvin, que «les magistrats
sont ainsi nommés». L’injonction ne concerne donc pas la puissance des
magistrats entre eux, celle par exemple des magistrats inférieurs !! qui intéresse
la suite de notre propos. On comprend dés lors que Calvin préfere a la notion

7 Commentaires de M. Jehan Calvin sur toutes les Epistres de I’Apostre s. Paul,
et aussi sur I'Epistre aux Hebrieux. Item, sur les Epistres canoniques de s. Pierre,
s. Jehan, s. Jaques, et s. Jude, autrement appelees catholiqgues Imprimé par Conrad
Badius, 1561. Cote BNF: A 100013. Désormais Commentaires.

8 Calvin tient le méme discours dans le chap. XX du quatriéme livre de 1" Institution
de la religion chrétienne, Paris, Vrin, 1961. Désormais IRC.

9 Commentaire sur I’Epistre aux Romains : «Il (Paul) appelle Puissances supérieu-
res, non pas les souveraines, qui obtienent un empire ou domination souveraine : mais
qui ont quelque preeminence par dessus les autres hommes. C’est donc au regard des
sujets que les Magistrats sont ainsi nommez, et non point par comparaison mutuelle de
divers Magistrats les uns aux autres.» in Commentaires, op. cit, f. 85.

10 Nous avons confirmation de cette lecture dans le Commentaire sur la 1. Epistre
de s. Pierre des versets 13 et 14 du chap. I : «Vray est qu’iceluy (I’Empereur) tenoit
la souveraine domination : mais cette preeminence de laquelle S. Pierre parle yci, est
commune a tous ceux qui exercent la puissance publique.» Dans Commentaires, p. 519.

1 Les héritiers monarchomaques de Calvin reconnaitront aux magistrats inférieurs
le droit de résister a leur magistrat souverain lorsque celui-ci ne remplit pas les con-
ditions du contrat mutuel qui les lient pour la sauvegarde du peuple. Voir plus loin.



DROIT DE RESISTANCE ET FONDEMENT MORAL DE LA POLITIQUE 213

de puissance souveraine celle de «prééminences» au pluriel, soit une pluralité
de magistrats qui se surveillent entre eux contre le risque de tyrannie '2,
Egalement, le pouvoir, du seul fait qu’il existe, se voit justifié. L’ordonnance
divine des rois rend inutile toute investigation concernant la maniére dont les
magistrats ont bien pu 1’acquérir : «ce nous doit estre assez qu’ils (les magis-
trats) président.» 13, écrit Calvin. D’oti il nous est formellement interdit de
renverser leur ordre divin. Et si ’on se mettait en téte, menace Calvin, de ne
pas obéir aux puissances, ce serait comme vouloir «renverser |’ordre de Dieu»,
et résister a Dieu méme : ce serait ni plus ni moins faire la guerre a Dieu et
risquer de perdre le salut. Comme on le voit, c’est I’obéissance stricte au
magistrat qui prévaut.

II. Du régime de ’obligation a la résistance
1. Obéissance ou désobéissance ?

C’est ce commentaire de Rom. XIII,1-5 qui continue de faire difficulté a
ceux qui voudraient comprendre le comportement politique des héritiers directs
de Calvin, notamment Th. de Béze, F. Hotman, P. Duplessis-Mornay, quand,
dans leurs traités '#, ils autorisent la désobéissance au magistrat souverain qui
s’est rendu coupable — il est question ici de Charles IX — d’avoir commandé
la mort des chefs huguenots réunis a Paris. Les monarchomaques trahissent-
ils I’injonction de Paul d’obéir aux puissances ? Auraient-ils été aux yeux de
Calvin des séditieux ? La question reste désespérément ouverte de savoir
comment articuler 1’héritage monarchomaque de Calvin avec sa propre doc-
trine d’une obéissance stricte aux magistrats. Les tentatives récentes pour sonder
a nouveau la question sont nombreuses. Concernant le loyalisme de Calvin, il
y a Iarticle de Hubert Bost ; «Calvin, lecteur de Rom. 13» '3 ol I’auteur reléve
le nombre important d’occurrences se rapportant & I’injonction de Paul. Concer-
nant, cette fois, la caution qu’aurait apportée Calvin a la résistance, on peut lire

2 Voir IRC, IV, XX, 8, p. 513.

13" Commentaires, f. 85.

14 11 s’agit des traités «monarchomaques» huguenots suivants Du droit des Magis-
trats sur leur subjets de Théodore de Béze (1574), La Gaule frangaise de Frangois Hotman
(1574), De la puissance du prince sur le peuple et du peuple sur le prince d’Etienne Junius
Brutus (Philippe Duplessis-Mornay) (1581), Le Réveille-Matin des Frangois et de leurs
voisins d’Eusebe Philadelphe Cosmopolite (1574). Concernant les monarchomaques hu-
guenots, on lira utilement les chapitres 7, 8, et 9 que leur consacre Q. Skinner dans Les
Fondements de la politique moderne, ouvrage de référence enfin traduit en langue francaise
par J. Grossman et J.-Y. Pouilloux, Paris, Albin Michel, 2001 (1978).

!5 H. BosT, «Tout pouvoir vient de Dieu» in Centre d’Histoire des réformes et du
protestantisme (sous la dir. de), Actes du VII¢ Colloque Jean Boisset, Montpellier,
Sauramps, 1993. Nous invitons 2 la lecture de cet article, I’auteur ne se contentant pas
bien slir de comptabiliser les occurrences de Rom. XIII, 1-5.



214 ISABELLE BOUVIGNIES

Iarticle de Max Engammare : «Calvin monarchomaque» '®. Denis Crouzet s’est
également intéressé & la question 7, ainsi que Pierre-Frangois Moreau, dans une
contribution récente '® ol il évoque le double héritage monarchomagque et loya-
liste de Calvin. Tous ont souligné cet héritage contradictoire.

A la lumidre de ces réflexions, tentons a notre tour de voir la cohérence
des textes et des positions réformées. Il se pourrait bien en effet que cet héritage
contradictoire s’explique d’abord chez Calvin par I’existence d’un régime
d’obligation a Dieu ou la conscience serait préte a se métamorphoser en un
sujet pratique par une sorte de dialectique en germe dans la liberté chrétienne.

2. La positivité du pouvoir politique

L’hypothése d’une positivité du pouvoir politique '° chez Calvin est un
élément important de la dialectique de la liberté dont nous voulons montrer
le principe. Ce qu’il importe d’observer, par exemple, c’est le fait que le
pouvoir n’est plus interprété chez Calvin en termes de punition pour nos
péchés. C’est ce que P.-F. Moreau a bien mis en évidence : «Calvin lit donc
dans les citations classiques sur I’ob€issance due au souverain pour leur faire
dire plus que 1’on en tire d’habitude : non pas 1’obéissance seulement, mais la
reconnaissance d’une 1égitimité positive, fondée sur la teneur actuellement divine
du pouvoir (et pas seulement sur 1’origine divine négative que lui conférerait son
statut de punition du péché). En outre il faut souligner qu’il ne s’agit pas seulement
des rois fideles : Dieu a soumis les Hébreux a Nabuchodonosor, et il leur a
ordonné de lui obéir (Spinoza citera le méme passage).» 2

C’est en effet ainsi que Calvin congoit les pouvoirs existants. Tout en
distinguant dans ces derniers ce que Dieu a institué «comme légitime et droit
gouvernement du monde», et ce qui n’est pas de Dieu comme «la pestilence,
la famine ou la guerre et les autres punitions des pechez» %', Calvin rappelle

16 M. ENGAMMARE, «Calvin monarchomaque ? Du soupgon a I’argument», Archiv
fiir Reformationgeschichte, 1998.

17 D. Crouzer, «Calvinism and the Uses of the Political and the Religious (France, ca.
1560-ca. 1572» in Reformation, Revolt and Civil War in France and the Netherlands 1555-
1585, edited by P. Benedict, G. Marnef, H. van Nierop, M. Venard, Amsterdam, 1999.

I8 p_.F. Moreau, «Le bonheur, I'utile et le mesurable» in A. CaiLLE, C. LAZERRI,
M. SENELLART, Histoire raisonnée de la philosophie morale et politique, Paris, La
Découverte, 2001, p. 237-248.

19 y’emprunte cette expression a P.-F. Moreau : «Sur le probléme du pouvoir, on
vient de constater que Calvin ne heurte pas de front la ligne de pensée qui va de Paul
a Luther, et que, dans cette ligne, il soumet I’Eglise au pouvoir civil. A bien y regarder
cependant, il donne a ces arguments classiques une inflexion originale. Il insiste en effet
particulierement — plus que ne le fait la tradition — sur la positivité du lien social et par
la il se démarque de ceux qui pensent que les magistrats sont un “malheur nécessaire
au genre humain”.», Ibid., p. 241. C’est nous qui soulignons.

20 Ibid., p. 242.

21 Commentaires, op. cit., f. 85.



DROIT DE RESISTANCE ET FONDEMENT MORAL DE LA POLITIQUE 215

que la force de I’origine divine est telle que méme le mauvais prince n’arrive
pas a la détruire. En effet, dit Calvin, «Combien qu’encore les Princes n’abu-
sent jamais tellement de leur puissance en tormentant les bons et innocens,
qu’en leur tyrannie ils ne retienent quelque apparence de juste domination.
Il ne peut donc estre tyrannie aucune, qui ne serve en partie et en quelque sorte
a maintenir la societe humaine» 2.

Que tirer de ces propositions si ce n’est que la tyrannie n’est jamais si
mauvaise qu’a travers elle on ne puisse apercevoir ce que 1’ordonnance divine
a de bon ? En contrepartie, il faut aussi que ce qu’ont de tyrannique les
gouvernements soit imputé aux hommes, car c’est de leur fait si les gouver-
nements qui sont une «bénédiction excellente de Dieu nous est tournée en
malédiction», dit Calvin.

L’ordonnance divine est donc bonne, et c’est la raison pour laquelle il faut
obéir aux puissances. Remarquons que cela n’empéche pas Calvin de poser
des limites au pouvoir des magistrats. Les magistrats n’ont pas recu une
puissance démesurée, dit-il, le pouvoir des magistrats est donc présenté comme
astreint a s’exercer au profit des sujets. Relevons aussi la double obligation
des princes a Dieu et aux hommes, double obligation reprise plus tard dans
les traités monarchomaques huguenots ?*. Non seulement il faut que le magis-
trat rende compte a Dieu de ce qu’il fait >, mais aussi il faudra qu’il rende
compte de I’exercice du pouvoir aux sujets >°.

3. La conscience obligée envers Dieu

Voyons maintenant ce qu’il en est de la conscience. L’interprétation par
Calvin du verset 5 2 disant qu’il ne faut pas étre sujet seulement en raison de
la crainte que les magistrats nous inspirent, mais aussi pour la conscience, est
déterminant pour ce que nous voulons montrer. Il faut obéir, commente Calvin,
«non seulement pour la necessite et contrainte qui y est au regard des hommes,

22 Ibid., f. 85v. C’est nous qui soulignons.

3 Ibid. : «Brief, en leur principaute ils sont obligez et a Dieu et aux hommes. Car
pource qu’ils sont commis de Dieu, et c’est sa besongne qu’ils ont entremains, il faudra
qu’ils luy en rendent conte.», f. 85v.

24 La loi naturelle est une limite pour tous les penseurs politiques de I'époque, y
compris les penseurs absolutistes comme Bodin.

* Commentaires, op. cit. : «D’avantage (en outre), ceste administration que Dieu
leur a commise, regarde et concerne les sujets : et pourtant (et par conséquent) a iceux
aussi ils sont redevables. Au reste, le commun peuple et les particuliers sont admonestez
(prévenus) que c’est un bien procédant de la libéralité de Dieu, de ce que par le glaive
des Princes ils sont maintenus contre la violence et outrage des meschans.», f. 85v-86.
Que le souverain ait & rendre compte de ses actes vis-a-vis de ses sujets, c’est, en
revanche, ce dont Bodin dispensera les Princes afin que leur souveraineté soient une
vraie souveraineté.

* Ibid. Voici le verset 5 tel que reproduit par Calvin: «5 Et pourtant il faut estre
sujets, non point seulement pour ['ire, mais aussi pour la conscience.», f. 86.



216 ISABELLE BOUVIGNIES

mais aussi afin que nous obeissions a Dieu» ?’. La contrainte temporelle, que
représente 1’obé€issance au prince, est d’abord un devoir a 1’égard de Dieu lui-
méme. «Car, poursuit Calvin, il a mis ce mot Ire, pour la vengence que les
Magistrats pourroyent faire, a cause du mespris de leur authorite et dignité :
comme s’1l eust dit, Que ce qu’il faut ployer le col sous eux, ce n’est pas pource
qu’on ne peut leur résister sans danger d’estre puni, attendu qu’ils sont plus
puissans et armez [...] mais qu’il se faut volontairement ranger a ceste sujetion,
a laquelle la conscience est obligee par la parole de Dieu» 28, Nous sommes
donc bien dans le registre du devoir, et de ’obligation du sujet & son égard.
Si nous obéissons, ce n’est pas parce que le prince est armé, il se trouve
d’ailleurs que parfois il est vulnérable, mais bien parce que nous nous y
obligeons volontairement. Telle est I’obéissance qui s’impose a la conscience.
I1 va donc de soi ici que le devoir a I'égard de Dieu fonde I’obéissance au
magistrat. La conscience se range volontairement a la parole de Dieu. Ce qui
signifie que se soumettre au magistrat (régime de la contrainte), c’est s’obliger
envers Dieu (régime de 1’obligation). Il n’y a aucun doute possible ici sur le
sens de «volontairement» qui signifie bien, depuis le XV¢ siécle, «sans y étre
forcé». C’est donc librement que nous obéissons a Dieu, et c’est bien parce
que notre conscience est obligée envers Dieu que nous nous soumettons au
magistrat. L’obéissance est volontaire.

De ce fait, on peut dire que c’est le régime médiéval de soumission aux
princes qui subit, avec la théologie réformée, une mutation sous I’influence
du rapport direct des sujets a Dieu et a ses lois. On peut deés lors pousser
légerement le principe vers 1’idée que toute obéissance, y compris celle aux
puissances, est volontaire, et, deés lors, releve d’un devoir moral. Si donc nous
n’avons pas tort d’étendre aux choses temporelles le principe d’obéissance,
faut-il s’étonner que les traités monarchomaques se soient métamorphosés en
traités anti-tyranniques >° ?

4. La résistance

Lorsque Théodore de Béze ouvre *° le Droit des magistrats sur leurs sujets
sur I’obéissance a Dieu, les devoirs a I’égard d’autrui sont tout autant concernés

27 Ibid.

28 Ibid. C’est nous qui soulignons.

2% Concernant le thé¢me de la tyrannie, nous recommandons |'ouvrage de
M. Turchetti pour I’extréme richesse de ses sources bibliographiques: Tyrannie et
tyrannicide de l'Antiquité a nos jours, Paris, P.U.F., 2001.

30T, pe Bize, Du droit des magistrats, Introduction, édition et notes par R. M.
Kingdon, Genéve, Droz, 1970 : «UN SEUL DIEU DOIT ESTRE OBEY SANS AUCUNE EXCEPTION.
Il n’y a pas autre volonté que celle de un seul Dieu qui soit perpetuelle et immuable, reigle
de toute justice. C’est donc luy seul auquel nous sommes tenus d’obeir sans aucune
exception. Et quant & I’obeissance deué aux princes, s’ils estoient tousjours la bouche de
Dieu pour commander, il faudroit aussi dire sans exception qu’on leur devroit obeir tout



DROIT DE RESISTANCE ET FONDEMENT MORAL DE LA POLITIQUE 217

que ceux a I’égard de Dieu lui-méme. L’obéissance suit trés exactement la
partition entre les deux tables de la Loi. La dimension éthique de la religion
protestante dont parlait Max Weber passe ici par ce rapport direct a la loi
mosaique, morale et écrite. Ainsi, puisque c’est par respect des commande-
ments divins que nous nous soumettons aux pouvoirs existants, dans quelle
mesure cette soumission aux magistrats n’est-elle pas, elle aussi, un devoir que
la conscience se doit a elle-méme ? Cela n’éclaire-t-il pas a la fois le loyalisme
de Calvin, et I’ouverture de sa théologie sur une obéissance conditionnelle aux
magistrats ? Malgré I’impératif d’obéissance, le commentaire par Calvin des
premiers versets de Rom. XIII favorise cette derniére dans la mesure ou le
respect des puissances auquel Paul nous invite ne doit pas étre un effet de la
crainte a I'égard des magistrats armés, mais un devoir de la conscience envers
Dieu. «Ainsi donc encore que le Magistrat fust sans armes, et que sans danger
d’estre puni on le peut irriter et mespriser, il ne faudroit toutesfois non plus
essayer de le faire, que si nous voyons la punition toute preste devant nous *!.»
L’obéissance est bel et bien celle d’une conscience face a son devoir, et le
devoir en question est bel et bien un devoir temporel. Dans son récent ouvrage
intitulé Puissance de la Loi et limite du Pouvoir, Denis Miiller souligne le «tour
trés dialectique» que prend le rapport de la conscience aux lois humaines :
«Orientée prioritairement vers Dieu, dit-il, la conscience oblige 1’homme a
garder les lois d’une maniére inconditionnelle, méme si, tel le Robinson Crusoé
qu’imaginera Daniel Defoe, 1’étre humain se trouvait seul sur terre, sans autres
hommes pour le rappeler a la Loi. Tout se joue devant Dieu (coram deo).
L’obéissance demandée par la loi ne représente des lors qu’une «sujétion» bien
«extérieure», sans amoindrir en rien la liberté fondamentale de la conscience
(théme central de la liberté chrétienne, voir IRC 111, XIX) 2. La sujétion est
secondaire des lors que la conscience est libre, ¢’est-a-dire obligée elle-méme
par un commandement. Tel est donc le sujet pratique au fondement de la
politique moderne. Il est un sujet qui peut s’obliger et déterminer son action
en fonction de ce qu’il estime étre son devoir. Il est un sujet qui agit librement,
et qui est capable dorénavant de se déterminer lui-méme. Ainsi peut-on com-
prendre qu’apres que le roi eut commandé le massacre de ses sujets huguenots,
ces derniers aient pensé se défendre activement et agir politiquement. Il est
des ordres suffisamment monstrueux pour qu’on leur résiste [égitimement.
Cette économie de pensée des monarchomaques huguenots parait indéniable-
ment inédite. On peut dire qu’ici, dans le croisement du spirituel et du temporel,
le langage des droits est en train de s’inventer.

ainsi qu’a Dieu ; mais n’advenant le contraire que trop souvent, ceste condition y doit estre
apposee : pourveu qu’ils ne commandent choses irreligieuses ou iniques», p. 3. Les choses
irréligieuses renvoient & la 1™ table de la Loi, les choses iniques a la seconde.

3 Commentaires, op. cit, f. 86.

2 D. MULLER, Jean Calvin, Puissance de la Loi et limite du Pouvoir, Paris,
Michalon, 2001, p. 55.



218 ISABELLE BOUVIGNIES

Pour appuyer encore 1'idée d’obligation, Calvin dit encore explicitement
que sous le mot «crainte», Paul a voulu signifier I'obéissance : «Car 1’ Apostre
ne requiert pas yci seulement que nous les craignions , mais aussi que volon-
tairement nous leur rendions obeissance, et leur portions reverence 3 5 Clest
donc cet effacement d'une soumission liée a la peur, cet effacement du régime
de la contrainte a I’égard des puissances qui permet qu’on glisse progressi-
vement dans I’univers moderne du citoyen qui, pour obéir a la loi, doit pouvoir
s’y obliger, et y reconnaitre ce qu’approuve sa conscience.

Mais terminons avec Calvin : la nécessité d’obéir aux puissances ne pouvait
quoi qu’il en soit servir de caution a la tyrannie : «c’est en vain, conclut Calvin,
que ceux qui exercent domination sur les consciences, taschent par ce passage
(c’est-a-dire Rom. XIII, 1-5) de confermer (ratifier) leur tyrannie plene de
sacrilége» 4. La tyrannie n’étant pas de Dieu mais des hommes, les hommes
sont pleinement responsables de ces nuisances auxquelles Calvin pense qu’il
faut chercher reméde *°. 1l n’y a plus lieu de s’étonner, dés lors, si I'IRC
s’acheve sur I'idée que, bien que «la correction de domination désordonnée»
ne puisse appartenir aux particuliers, les magistrats constitués sont en revanche
tenus de remplir leur devoir a I’égard du peuple *°. Et si I’on peut parler ici
d’un constitutionnalisme naissant, c’est qu’il s’agit bien, pour les magistrats
habilités a le faire, de défendre les droits des sujets. Les états assemblés du
royaume peuvent ainsi s’opposer légitimement, résister a 1'intempérance ou
cruauté des rois, voire les destituer. Y a-t-il lieu de s’étonner si, en réaction
au massacre royal des chefs huguenots, ceux qu’on nommera apres coup les
monarchomaques reprennent et amplifient ces dernieres lignes de I'/RC ? Ainsi
avons-nous affaire ici, non plus a des appels au tyrannicide, mais a la mise
en place d’un droit de résistance, fond€ institutionnellement sur la souveraineté
des états assemblés (le peuple), constitutionnellement sur la revendication d’un
premier droit pensé comme tel : la liberté de culte *7.

3 Ibid. C’est nous qui soulignons.

3 Ibid.

3 Dans le commentaire de Rom. XIII, 1-5, Calvin note : «il est permis et de
repousser les guerres et de chercher remede aux autres nuisances [...]», Ibid., f. 85v.
Si I’on tient compte de ’idée calvinienne de la providence, 1’évocation de Rom. XIII,
1 par Rousseau est peut-étre moins ironique qu’on ne le pense généralement. Voir Du
Contrat social (I, III) : «Toute puissance est de Dieu, je 1’avoue ; mais toute maladie
en vient aussi. Est-ce a dire qu’il soit défendu d’appeler le médecin ?». Pour Calvin et
ses héritiers, mais pour Rousseau également, 1’obéissance aux puissances n’est pas une
invitation a la passivité ou a I’inaction.

36 J. CaLvIN, IRC, livre IV, XX, 31: «s’il y avoit en ce temps icy Magistrats
constituez pour la défense du peuple, pour refréner la trop grande cupidité et licence
des Rois (comme anciennement les Lacédémoniens avoyent ceux qu’ils appelloyent
Ephores, et les Romains leurs défenseurs populaires, et les Athéniens leurs Demarches,
et comme sont, possible, aujourdhuy en chacun royaume les trois estats quand ils sont
assemblez) a ceux qui seroyent constituez en tel estat, tellement je ne defendroye de
s’opposer et résister a 1’intempérance ou cruauté des Rois [...]», p. 535-536. C’est nous
qui soulignons.

37 1édit de 1562 aurait pu étre la pierre angulaire d’une constitution naissante.



DROIT DE RESISTANCE ET FONDEMENT MORAL DE LA POLITIQUE 219

II1. Une éthique universaliste
1. Un individualisme négatif

Pour appuyer 1’idée d’un langage des droits naissant, rappelons maintenant
ce que P.-F. Moreau a pu mettre en évidence concernant ce qu’il nomme un
«individualisme négatif» chez Calvin. En commentant la principale requéte de
Calvin auprés de Frangois I¢" dans I’Epitre au roi de I'IRC, c’est-a-dire un
traitement acceptable pour tous ses sujets, P.-F. Moreau montre comment cette
épitre a un statut différent du reste de I'/RC : «Elle vise non pas a découvrir
la vérité a chacun, mais a défendre des persécutés devant quelqu’un, devant
le Roi. C’est donc un texte rédigé en deuxiéme personne *%.» Aussi Calvin n’y
parle pas en son nom, mais au nom des réformés persécutés, et demande a
Francois I qu’il reconnaisse a ses sujets le droit de défendre la vérité. Il
s’adresse au Roi, pour les autres qui sont persécutés, dit P.-F. Moreau. Pour
son plaidoyer en faveur de ses coreligionnaires, sujets du roi de France, il
utilise, entre autres arguments, juridiques notamment, un argument contre la
coutume. Le discours de Calvin résumé donne ceci : «On leur (réformés) dit en
effet : vous vous en prenez a ce qui dans la France d’aujourd’hui est reconnu par
le consentement général. En d’autres termes non seulement la religion catholique
romaine est vraie, mais en outre elle est attestée par la coutume. Et Calvin répond :
“En ce qu’ils nous renvoient a la coutume, ils ne font rien.”» 3

«Mais ici, poursuit P.-F. Moreau, on trouve au moins un individualisme
négatif qui énonce que le consentement général ne prouve rien, que céder a
la coutume ce n’est pas céder a la vérité et que ce qui est reconnu par plusieurs
ne peut jamais devenir un argument politique ou religieux» “°. Plus loin, «On
trouve donc ici [...] un individualisme négatif, a savoir quelque chose qui ne
fonde pas les droits de Uindividu mais quelque chose qui trace en creux la
place pour ses droits lorsqu’un individualisme positif sera fondé» *!.

Enfin, I’idée est présente chez Calvin que les magistrats sont «redevables»
a leurs sujets, on ne force pas sa pensée en disant qu’il reconnait d’emblée
a ces derniers le droit de manifester leurs désaccords quand il y en a. Or «étre
redevable» signifie, dans la langue de I’époque, avoir des obligations envers
quelqu’un, un «redevable» étant, dans le vocabulaire calvinien un «obligé».
Aussi, il est tres clair que dans 1’esprit de Calvin les magistrats sont les obligés
de leurs sujets. Pourquoi s’étonner dés lors qu’on puisse de 12 envisager entre

38 P.-F. MorEau, «Calvin et la tolérance» in Tolérance et réforme. Eléments pour
une généalogie du concept de tolérance, textes réunis par N. Piqué et G. Waterlot, Paris,
L’Harmattan, 1999, p. 39.

3 Ibid., p. 40.

0 Ibid., p. 41.

M Ibid., p. 42.



220 ISABELLE BOUVIGNIES

le magistrat et leurs sujets des obligations mutuelles, ¢’est-a-dire contractuel-
les 7 Bien siir, il n’y a pas encore de théorie contractualiste trés explicite chez
Calvin, mais tout y prépare. Calvin n’accomplit pas ce pas, mais il est vrai
aussi qu’il meurt en 1564, apres la fin de la 1™ guerre de religion, aprés Wassy
mais avant la Saint-Barthélemy. Quoi qu’il en soit, son «éthique universaliste»,
comme [’appelle P.-F. Moreau, va &tre importante pour permettre aux
monarchomaques de fonder leur résistance, méme si, encore une fois, la
mention aux Ephores et aux états assemblés ne sont encore que prémisses de
constitution.

2. Une loi naturelle pour tous

En obéissant strictement & Dieu, la conscience telle qu’elle est pensée dans
la théologie calvinienne dote la politique d’un fondement moral. Or, premie-
rement, tout fondement moral implique une universalité, deuxiemement, tout
droit de résistance atteste quelque chose comme une liberté.

P.-F. Moreau montre encore dans le méme article comment Calvin s’attarde
au précepte du décalogue d’aimer son prochain, et comment le rejet de la
distinction entre commandement et conseil le conduit a étendre le comman-
dement de I’amour du prochain a tous les hommes. Les commandements
s’adressent, en effet, a tous les fideles, tandis que les conseils, a quelques
hommes en particulier, les prétres ou les moines. Ainsi, le commandement
d’aimer son prochain «est universel en ce sens que tout le monde est mon
prochain, et il est universel en cet autre sens qu’a I’égard de tout le monde
c’est un commandement» 42,

De plus, a lire de pres ce que Calvin dit de la loi naturelle, on constate
ce méme universalisme lorsqu’il s’agit de dire a quelle fin celle-ci nous a été
donnée. Dans I'/RC (11, 11, 22), par exemple, Calvin montre que la loi naturelle
est inscrite dans le cceur de tous les hommes : «Car 1’ Apostre tesmoigne que
les gens, lesquels n’ont point de loy, sont loy a eux-mesmes, et monstrent les
ceuvres de la Loy estre écrites en leur cceur, en ce que leur conscience leur
rend témoignage, et que leurs cogitations les accusent ou défendent devant le
jugement de Dieu en ce qu’ils font (Rom., 2,14)» 43, La Loi étant inscrite dans
tous les coeurs, voici ce qui en découle, selon Calvin: «Or si les Gentils
naturellement ont la justice de Dieu imprimée en leur esprit, nous ne les dirons
pas du tout aveuglez quant est de savoir comment il faut vivre. Et de fait, ¢’est
une chose vulgaire (bien connue), que I’homme est suffisamment instruit a la
droite reigle de bien vivre par ceste loy naturelle dont parle 1’ Apostre» *4. Les
hommes ont donc une connaissance suffisante du bien et du mal pour savoir

42 Ibid.
43 IRC, livre second, II, 22, p. 47
4“4 Ibid.



DROIT DE RESISTANCE ET FONDEMENT MORAL DE LA POLITIQUE 221

ce qu’ils font. C’est pourquoi Calvin s’inqui¢te des propos de Paul disant que
ceux qui auraient péché sous la Loi seraient jugés par la Loi, et que ceux qui
auraient péché sans la Loi périraient sans la Loi. C’est parce que cette exclusion
des non-chrétiens avait paru déraisonnable a Paul — a savoir que les pauvres
peuples ignorants, sans avoir aucune lumiere de vérité périssent — qu’il s’est
attaché a corriger en disant que «leur conscience peut leur servir de loy,
pourtant qu’elle suffit pour les justement condamner» 4.

La fin de la loi naturelle est donc de rendre fout homme responsable devant
Dieu du mal qu’il commet, et par conséquent, poursuit Calvin, nous pouvons
la définir ainsi : «Que c’est un sentiment de la conscience, par lequel elle
discerne entre le bien et le mal suffisamment pour oster a I’homme couverture
d’ignorance, entant qu’il est redargué (convaincu de faute) par son tesmoignage
mesme.» “® Il y a un véritable universalisme dans le fait de ne plus faire de
la révélation la condition indispensable du salut, sans compter que tous les
hommes peuvent accéder, selon Calvin, a la connaissance de leurs devoirs a
I’égard d’autrui, méme s’il en va autrement de ceux a I’égard de Dieu. En effet,
explique Calvin, quand nous disons «qu’il y a un jugement universel en
I’homme a discerner le bien du mal, il ne faut pas estimer que ce jugement
soit sain et entier» 4’. Nous distinguons suffisamment le bien du mal pour
craindre le jugement dernier, néanmoins, 1’intelligence que nous avons de la
justice est aveugle en ce qui concerne la premiére Table de la Loi ou les devoirs
que nous devons a Dieu (les préceptes d’avoir foi en Dieu, de 1’honorer,
d’invoquer son nom, et d’observer son repos). En effet, par son seul sens
naturel, I’entendement humain n’aurait jamais pu se les représenter, et lorsque
les profanes veulent honorer Dieu, ils s’engagent toujours dans de folles
imaginations. En revanche, pour ce qui concerne les préceptes de la seconde
Table, c¢’est-a-dire les devoirs a 1’égard du prochain *¥, I’entendement humain
fait preuve d’un peu plus d’intelligence, ce qui s’explique, dit Calvin, par le
fait que ces préceptes se rapprochent davantage de la vie humaine et civile.
Cette partie de la loi naturelle est donc la partie que les non-chrétiens peuvent
connaitre.

Ainsi, nous avons pu montrer comment le régime d’obligation a Dieu, qui
vaut pour la conscience, constitue un fondement pour un régime de soumission
aux puissances auquel se superpose un régime d’obligation. De 1a on peut
comprendre aussi que 1’/RC ouvre spontanément sur une souveraineté repré-
sentative garante de la liberté du peuple. De la également I’enchainement
possible avec les théories de la résistance. Préoccupé de ce que la conscience
puisse étre libre face a Dieu (la liberté chrétienne), Calvin privilégie un régime
moral de I’obligation qui sera bel et bien celui des traités monarchomaques

S Ibid., p. 47-48. C’est nous qui soulignons.

“ Ibid., p. 48.

47 Ibid., 24, p. 49.

“ Nous retrouvons I’amour du prochain dont a fait état P.-F. Moreau.



222 ISABELLE BOUVIGNIES

huguenots. On glisse aisément du devoir a 1I’égard de Dieu au devoir a I’égard
des autres hommes de telle sorte que le passage de I’'un a ’autre se trouve
facilité par 1’éthique universaliste de Calvin. Il reste & voir maintenant dans
quelle mesure la réflexion presque contemporaine de Jean Bodin sur la souve-
raineté va prendre une orientation radicalement opposée. Confrontons pour cela
le contractualisme monarchomaque et la théorie de la souveraineté de Jean Bodin.

IV. Souveraineté contractualiste et souveraineté absolue

Il n’y a pas plus opposées que les théories de la souveraineté des huguenots
et de Bodin. La souverainet¢ monarchomaque huguenote est contractualiste et
repose sur une obligation mutuelle liant le magistrat souverain et les magistrats
du royaume. La souveraineté absolue des Six livres de la République de Bodin
s’attache, au contraire, a délier le magistrat souverain de toute obligation a I’égard
de ses sujets. Le «magistrat» souverain devient, des lors, un «prince» souverain.

1. Du serment au contrat : la logique contractualiste
de Théodore de Beéze

Le glissement d’une logique du serment vers une logique du contrat est
observable dans le Droit des magistrats sur leurs sujets de Th. de Béze. Nous
savons que le serment n’est une réalité ni profane, ni spécifiquement moderne.
On devait la force d’un serment, en effet, au fait que les dieux étaient pris a
témoin et garantissaient ainsi la chose jurée. «Quand on prend Dieu a témoin
de ce que I'on dit, dit Grotius en étudiant le statut des serments, on doit
effectuer ses paroles dans le sens qu’on croit qu’elles sont prises par ceux avec
qui I’on a a faire» *°. Le serment est un engagement dont Dieu est le garant :
c’est lui qui oblige celui qui jure .

Or, le serment des penseurs monarchomaques laisse progressivement place
a I’engagement mutuel et surtout au contrat. Ce changement est observable
dans le Droit des magistrats de Th. de Beze.

Pour interroger la validité du consentement de tout un peuple, ou de la plus
grande partie d’un peuple, Th. de Béze use d’abord du terme de serment. Ce
consentement, qu’il ait été volontairement prété ou au contraire extorqué par
la peur ou la violence, explique-t-il, doit étre annulé plutdt que respecté s’il
s’avere qu’il est contraire 4 1’équité ou a I’honnéteté *'. «Car qui se persuadera

49 H. Grots, Le Droit de la guerre et de la paix, trad. Barbeyrac, 2 vol., Ams-
terdam, 1824, Caen, Centre de Philosophie politique et juridique, vol.I, IT, XIII, p. 443.
0 C’est ce que fut le serment chez les Grecs et les Romains, dans le cadre de
I"Empire chrétien en matiére judiciaire, et dans les tribunaux des peuples barbares. Avec
la féodalité, le serment devient le pilier de tout 1’édifice politique du Moyen-Age.
31 T. pe Bizg, Du droit des Magistrats, fin de V, p. 14-15.



DROIT DE RESISTANCE ET FONDEMENT MORAL DE LA POLITIQUE 223

qu’un peuple, sciemment et sans contrainte, accorde de s’asubjettir a quelqu’un
en intention d’en estre destruit et saccagé 7» % Il y a, en fait, deux espéces de
serments qui doivent étre annulés, celui que les rois et les peuples ont fait avec
Rome, et celui qu’ils ont fait avec la juridiction ecclésiastique, car il est
impossible, selon 1’auteur, que les princes se soient dépouillés d’eux-mémes
de leur souveraineté. Quant aux ecclésiastiques, ils s’en sont vraisemblable-
ment emparés «par force ou artifice».

Si’on continue d’observer I’ordre d’apparition des occurrences du serment
et du contrat dans ce traité, la premiére référence a quelque chose qui ressemble
a un contrat touche I’obligation dite «contractée» par un consentement commun
vis-a-vis d’une puissance. Nous ne sommes pas ici dans la situation ol une
personne privée veut usurper la domination (le particulier serait alors autorisé
a résister), mais dans celle ol une puissance légitime devient tyrannique. Ici,
le contrat ne peut étre considéré comme nul, contrairement aux serments passés
avec I’Eglise romaine. Aussi la résistance par voie d’armes est dite impossible.
Le magistrat posséde d’emblée une légitimité qui interdit qu'on puisse le
destituer. En effet : «celui qui a esté advoiié€ (reconnu) par son Peuple, nonobs-
tant qu’il abuse de son droit, retient toutesfois ce fondement d’authorité qu’il
a sur ses subjets particuliers, ne pouvant I’obligation qui a esté contractee par
consentement commun et public estre rompue et mise a neant, a I’appetit de
un particulier ; joint que faisant autrement, infinis troubles s’ensuivroient pires
que la Tyrannie mesme, et surviendroient mille Tyrans sous umbre d’en vouloir
empescher un.» 33

C’est cette obligation contractée par un peuple qui est a I’instar du contrat
entre des personnes privées, explique 1’auteur. Si des particuliers sont tenus
par un contrat, a fortiori sommes-nous tenus par un consentement public. Et
c’est dans le contexte de cette argumentation que la référence a Rom. XIII,
1-5 est invoquée. Le fondement d’autorité résultant du consentement fonc-
tionne chez Th. de Béze de la méme maniere que 1’ordonnance divine des
magistrats chez Calvin. Cependant, chez le monarchomaque, I’obéissance
volontaire est devenue conditionnelle pouvant conduire le cas échéant a la
désobéissance. Mais tel n’est pas encore le cas ici oll, comme pour un contrat
fait entre des personnes privées explique-t-il, on doit respecter sa promesse, et
méme si 1’on doit en pétir, car un particulier doit se garder «de se dispenser d’une
obligation contractée par un consentement public.» La dimension morale du
contrat est ici avérée en assez bonne adéquation avec les principes calviniens.

2 Ibid., p.14. C’est une idée-force du Contrat social de Rousseau contre 1’escla-
vage (I,IV). Comment, se demande Rousseau, un peuple pourrait-il choisir d’aliéner
sa liberté a son propre détriment ? Voir également p.45 : qu’ils me «monstrent, dit T.
de Beze, qu’il y ait jamais eu nation qui, sciemment et sans crainte ou force, se soit
oubliee jusques & se sousmettre a la volonté de quelque souverain, sans ceste condition
expresse, ou tacitement entendue d’estre justement et equitablement gouvernez.»

> Ibid., chap. VI, p. 17.



224 ISABELLE BOUVIGNIES

Quand il est question de la souveraineté du royaume et de I’obligation
mutuelle que se doivent entre eux les officiers du royaume et le roi, il est a
nouveau question d’un serment. C’est la relation de vassalité qui peut appa-
raitre ici en toile de fond. Il existe «une mutuelle obligation entre un Roi et
les officiers d’un roiaume» >4, dit Th. de Beéze. Ainsi, tout le gouvernement
n’est pas mis entre les mains du roi, «ains (mais) seulement le souverain degré
de ce gouvernement, comme aussi les officiers inferieurs y ont chacun leur part
selon leur degré, et le tout  certaines conditions d’une part et d’autre» 3. Aussi,
si les conditions ne sont pas observées par les officiers inférieurs, «il appartient
au souverain de les desmettre (de les priver de leur charge) et punir avec
cognoissance de cause, et par 1’ordre que les loix du Roiaume portent, et non
autrement, s’il ne veut lui-mesmes contrevenir a son serment qu’il a fait
d’exercer son estat selon les loix. Cas advenant aussi que celui qui est Roi par
election ou droit hereditaire se destourne manifestement des conditions, sous
lesquelles et non autrement il a esté recognu et advoiié pour Roi, qui peut douter
que linferieur Magistrat du roiaume et la ville et Province, de laquelle il a
receu I’administration de par la souveraineté, ne soient quictes de leur ser-
ment, au moins jusques a ce point qu’il leur soit loisible de s’opposer a
I’oppression manifeste du Roiaume, duquel ils ont juré la defense et protection
selon leur charge et particuliere administration ?» *® Ainsi, selon les lois du
royaume, les souverains (€lus ou héréditaires), du fait de leurs obligations, sont
autorisés a priver de leur charge les magistrats inférieurs lorsque ces derniers
trahissent leur office, et réciproquement les magistrats inférieurs sont eux aussi
autorisés a priver le roi de sa charge si ce dernier n’en respecte pas les
conditions. En cas de non-respect de la charge de part et d’autre, le souverain
ou les magistrats inférieurs sont quittes de leur serment. Ce que nous pouvons
dire a tout le moins, c’est que les obligations qui incombent a I’ensemble des
magistrats créent ici une réciprocité qui était absente des relations de vassalité.

A la question de savoir si les auteurs monarchomaques, comme on le dit
souvent, ne projetteraient pas, en fait, un modele féodal sur toute 1’histoire et
la situation politique qu’ils jugent souhaitable, et s’il peut bien étre question
de résistance au sens moderne du terme, nous répondrons que, nonobstant le
droit féodal 37, 1a revendication de liberté, la volonté de respecter les lois, ainsi
qu’une forme égalitaire du contrat, sans oublier la portée de la loi naturelle
sur les consciences individuelles, contribuent plutét a nous convaincre de la
nouveauté de leur combat.

C’est a la fin du chap. VI que le «contract», synonyme ici de convention,
est vraiment présenté pour lui-méme, c’est-a-dire dans sa définition tout
d’abord : «Les conditions apposees a une convention n’estans observees, la

S Ibid., p. 19.

55 Ibid.

56 Ibid., p. 19-20. C’est nous qui soulignons.

3711 faut ici pouvoir évaluer le role que joue le droit coutumier dans les théses
huguenotes.



DROIT DE RESISTANCE ET FONDEMENT MORAL DE LA POLITIQUE 225

convention est rompue, s’il plaist & la partie interessee *®.» De fait, les con-
ditions d’une résistance légitime peuvent ainsi étre posées : «L.’equité mesmes
et ce droit de nature, duquel depend I’entretenement (maintien) de toute la
societé humaine, ne permet que nous revoquions en doute aucun de ces deux
points, assavoir qu’en toutes conventions qui se contractent par le seul con-
sentement des parties, ceux par lesquels 1’obligation est contractee, la peuvent
aussi deffaire quand la raison y est; et par consequent ceux-la qui ont la
puissance de deposer un Roi, qui ont puissance de le creer. Secondement, que
s’il y a aucune juste occasion de dissoudre un contract ou convention, et par
laquelle une obligation s’annulle d’elle-mesmes, c’est quand les conditions
essentielles sont notoirement violees, moiennant lesquelles, et au respect
desquelles, proprement I’obligation avoit esté contractee.» >°

Mais, craignant beaucoup de ces garanties contre 1’exercice arbitraire du
pouvoir, et contre I’idée qu’on n’a jamais vu de nation se soumettre sans
conditions, Jean Bodin entreprend la rédaction des Six Livres de la Républi-
que % qui paraitront trois années plus tard.

2. La souveraineté absolue, une théorie de la souveraineté
sans fondement moral

Au contractualisme des huguenots, on peut opposer 1’absolutisme de Jean
Bodin. L’exercice de la souveraineté se ramenant, chez ce dernier, aux comman-
dements d’un prince, il apparait assez clairement que 1’obéissance des sujets ne
dépend plus cette fois de leur consentement. De méme, en croyant pouvoir
invalider tout droit de résistance, la politique se trouve privée de tout fondement
moral pour entrer, au contraire, dans le régime politique de la raison d’Etat.

Quand on évoque Bodin aujourd’hui, ¢’est souvent pour rappeler qu’il est
I'inventeur de «la» souveraineté. Selon Bodin en effet il n’y eut jamais d’autre
souveraineté qu’absolue %!. Mais quand on suit pas a pas le cheminement de
sa pensée dans le célebre chapitre VIII du livre I o il procede a une sorte de
déduction de la souveraineté, il apparait qu’il cherche d’abord a attacher la
souveraineté a la vie et volonté d’un homme. En effet, en rejetant I'idée de
perpétuité associée a la souveraineté populaire ou aristocratique, la souverai-
neté monarchique se réduit chez Bodin 2 la vie d’un sex/ homme, non plus

% Ibid., p. 44-49.

 Ibid., p. 44-45.

0 J. BobiN, Les Six livres de la République, Lyon, 1593, Paris, Fayard, Corpus des
ceuvres de philosophie en langue frangaise, 6 vol., 1986.

%1 Nous ne pouvons aborder dans les limites de cet article la question de la cons-
titution mixte que la souveraineté absolue de Bodin aurait définitivement invalidée.
Disons seulement que nous ne souscrivons pas a I'idée que I’absolutisme serait le
préalable nécessaire aux théories démocratiques tandis qu’il n’est vraisemblablement
qu’une entreprise réactive et de pacification des conflits.



226 ISABELLE BOUVIGNIES

celle d’un magistrat, mais celle désormais d’un prince. En effet, pour étre
vraiment absolue selon sa définition, la souveraineté a besoin d’appartenir
entierement a celui qu’on dit souverain : elle ne peut donc étre «sous charges»
comme 1’est la fausse souveraineté d’un magistrat souverain. Ainsi pour qu’un
prince ait pleinement cette derniere, elle doit lui avoir été préalablement
donnée. C’est la plutdt que réside I'originalité de Bodin, dans I'idée qu’une
donation ou cession de la souveraineté est nécessaire pour constituer le sou-
verain. C’est pourquoi, explique Bodin, «le peuple ou les seigneurs d’une
Republique, peuvent donner purement et simplement la puissance souveraine
et perpetuelle a quelqu’un pour disposer des biens, des personnes, et de tout
I’estat a son plaisir, et puis le laisse a qui il voudra» %2. Ainsi, de méme qu’un
«proprietaire peut donner son bien, purement et simplement, sans autre cause
que de sa liberalité», de méme un peuple ou une aristocratie peuvent «alié-
ner» % leur souveraineté. C’est la vraie donation, dit Bodin et qui, selon lui,
ne recoit plus de conditions, «estant une fois parfaicte et accomplie : attendu
que les autres donations gui portent charge et condition, ne sont pas de vrayes
donations» **. De 1a, conclut-il, il va de soi que «la souveraineté donnee a un
Prince sous charges et conditions n’est pas proprement souveraineté, ni puis-
sance absolué» .

Bien qu’il s’agisse de délier les rois de tout engagement, le serment de-
meure chez Bodin une réalité importante. Ce que Bodin va dire du serment
sera donc tres différent de ce qu’en disait Théodore de Beéze, et ceci s’explique
par le fait que, contrairement a ce que I’on observe dans les traités monarcho-
maques huguenots, le serment occupe une place importante pour son caracteére
sacré, pour investir et étre investi.

Pour illustration de la vraie donation de souveraineté au profit de la sou-
veraineté parfaite du prince, voici le serment, tel que le présente Bodin, par
lequel le descendant du roi de Tartarie ® est investi dans son pouvoir souve-
rain %7, alors méme que nous avons affaire & un régime électif. Pour ce royaume
pris en guise d’exemple, le prince et le peuple, & qui appartient le droit
d’élection, explique Bodin, choisissent celui des parents du défunt que bon leur
semble — pourvu qu’il soit, par exemple, fils ou neveu. Ils I’assoient donc sur
le trone et lui disent ces paroles : «Nous te prions, nous voulons aussi, et
t'enseignons que tu regnes sur nous : alors le Roy dit, Si vous voulez cela de
moy, il faut que vous soyez prests a faire ce que je commanderay : que celuy

2 Ibid., vol. 1, p. 187.

% Ce terme n’est pas emprunté a la langue de Bodin.

8 Ibid.

5 Ibid.

6 T.a monarchie dont il est question ici n’est nullement tyrannique. C’est le type
méme de la monarchie primitive ou monarchie seigneuriale, soit un stade archaique de
la monarchie dans la mesure ol le souverain ne respecte pas les biens et la vie de ses
sujets, comme ce serait le cas si nous étions dans le cadre d’une monarchie royale.

67 La dimension de mise en scéne est importante, ¢’est pourquoi nous introduisons
la totalité du passage.



DROIT DE RESISTANCE ET FONDEMENT MORAL DE LA POLITIQUE 227

que j'ordonneray estre tué, soit tué incontinent, et sans delay, et que tout le
Royaume soit commis et establi entre mes mains : le peuple respond, ainsi soit-
il : puis le Roy continuant dit, la parole de ma bouche sera mon glaive : et tout
le peuple luy applaudit. Cela faict il est pris, et osté de son throsne, et posé
en terre sur un aix, et les Princes addressans a luy leurs paroles disent ainsi :
Regarde en haut, et cognois Dieu : et voy cest aix sur lequel tu es assis en bas :
Si tu gouvernes bien, tu auras tout & souhait : autrement, tu seras mis aussi
bas, et despouillé de telle sorte, que méme cest aix ou tu sieds ne te restera
pas. Cela dit, il est eslevé en haut, et crié roy des Tartares. Ceste puissance
est absolue, et souveraine : car elle n’a autre condition que la loy de Dieu
et de nature ne commande »

«Soyez préts a faire ce que je commanderai, et ce méme si j’ordonne votre
propre mort.» Ainsi, méme si c’est plutot le «souverain royal» qui a la faveur
de Bodin parce qu’il s’efforce de respecter la vie de ses sujets, on voit dif-
ficilement ce qu’a de proprement moderne une souveraineté personnelle ©. Le
serment, avait expliqué Bodin, est ce qui vaut d’un inférieur a un supérieur.
Il s’articule, par conséquent, parfaitement a la relation de commandement
qu’'implique la souveraineté parfaite.

C’est dire si I’idée d’un contractualisme chez les monarchomaques fait
piéce a la souveraineté-commandement 7. Il n’est pas sans danger qu’on fasse
de la souveraineté absolue la condition méme de notre modernité politique,
rappelons a ce sujet que certains serments adressés a des chefs laissérent de
tristes souvenirs dans notre histoire. Ne confondons pas les serments civiques
révolutionnaires, & caractére nécessairement réciproque, avec les serments
d’allégeance, tel celui qui, par exemple, aprés avoir été supprimé en 1820, fut
rétabli par le maréchal Pétain de 1941 a 1944 pour les hauts fonctionnaires.
Pensons également au serment militaire resté en usage dans de nombreuses
armées, institutions hi€rarchiques s’il en est, jusqu’a I’époque contemporaine.
Il y a en effet serment et serment. Ainsi, on peut se souvenir que dans ’armée
allemande, le Serment a la Constitution fut remplacé, en vertu de la loi du 21

8 Les Six livres..., livre 1, chap. VIII, p. 186-187. C’est nous qui soulignons.

% L’historiographie de ces dernieres décennies a beaucoup valorisé cette phase
absolutiste. Pour exemple, cet extrait du Désenchantement du monde. Une histoire
politique de la religion de M. Gauchet : «Toute I’ceuvre des monarchies absolutistes
est de la sorte 2 interpréter, on le verra, comme participant d’une dynamique aussi
foncierement que souterrainement “laique” et démocratique, et comme relevant a ce titre
d’une entreprise fondamentalement autodestitutive. Le pouvoir qui impose d’en haut,
expression de ce qui transcende radicalement la volonté des hommes, y travaille contre
lui-méme, en fonction de sa nouvelle économie religieuse, & la constitution en pouvoir
légitime du pouvoir émané d’en bas, expression de la liberté métaphysique des individus.
Au miroir du pouvoir d’un, ¢’est I’économie symbolique du pouvoir de tous qui prend
corps.», Paris, Gallimard, 1985, p. 65.

"1 faudrait, pour cela, montrer plus complétement que la souveraineté
monarchomaque n’est pas un avatar de la souveraineté médiévale, ce que nous ne
pouvons faire ici.



228 ISABELLE BOUVIGNIES

mai 1935, par un serment a Adolf Hitler, exigé de tous les officiers et soldats.
Ce serment, source de douloureux conflits pour la conscience militaire alle-
mande, fit, dit-on, hésiter de nombreux officiers qui, sans cela, auraient rejoint
les rangs de la résistance.

V. La résorption du droit de résistance des sujets
dans la souveraineté populaire

Nous le disions en commencant, notre modernité politique est faite de deux
ingrédients, la souveraineté et la liberté, dont le second parait indispensable
a la souveraineté démocratique. Si donc les penseurs de la lignée de Jean Bodin
ont posé le principe d’une souveraineté une et indivisible, ceux de la lignée
des monarchomaques ont posé celui de la liberté. Rousseau est sans doute le
premier philosophe politique a avoir tenté de penser a la fois la souveraineté
et la liberté. C’est ce qui apparait dés le Discours sur I’économie politique ™!
(1755), premier grand texte politique de Rousseau, et dont la rédaction précede
de peu celle du Contrat social (1762). Rousseau y formule pour la premiére
fois le principe d’une souveraineté populaire, sous la forme de la volonté
générale dotant le peuple de volonté Iégislative. S’il revient au peuple désor-
mais de décider des lois sous lesquelles il vivra, il incombe au gouvernement
d’exécuter celles-ci, et le péril sera grand qu’en 1’absence de garde-fou efficace
la volonté du peuple se voit subvertie au profit de ceux qui gouvernent. C’est
pourquoi, avant méme la mise en place des principes du Contrat social et dés
le DEP, Rousseau se soucie des devoirs d’un gouvernement qui exécuterait
la volonté de tous 72, car ce n’est pas peu d’obtenir de cet exécutif qu’il
n’outrepasse pas sa tiche, qu’il se contente d’exécuter ce qu’il n’a pas lui-
méme voulu comme membre du gouvernement, mais seulement comme sujet
de la volonté générale. Puisque le pouvoir législatif appartient au peuple, tout
I’art de gouverner devra consister a faire que les particuliers consentent au bien
commun, y reconnaissent leur propre volonté, et, surtout, dit Rousseau, appren-
nent a aimer les lois, sachent s’y obliger par conséquent, ce qu’aura vocation
a garantir une éducation publique, et, plus tard, dans le Contrat social, une
religion que Rousseau qualifie de civile 3.

"] .-J. Rousseau, Discours sur [’économie politique, Paris, Vrin, 2002 (désormais
DEP). Cet ouvrage est I’édition séparée de Iarticle «Economie» paru en novembre 1755
dans le volume V de I’Encyclopédie.

"2 Le DEP est une théorie du gouvernement.

73 Ce n’est peut-étre pas tout a fait un hasard si le Contrat social s’achéve non
seulement sur un chapitre consacré a une religion civile congue comme une morale civile
et garantissant contre ’intolérance. Voici, les derniers mots du chapitre : «Mais qui-
conque ose dire hors de I’Eglise point de salut doit étre chassé de I’Etat [...]. La raison
sur laquelle on dit qu’Henri IV embrassa la Religion romaine la devroit faire quiter a
tout honnéte, et sur-tout a tout Prince qui sauroit raisonner.» Du Contrat social, Paris,
La Pléiade, vol. II1, p. 469. On voit bien ici le rdle que Rousseau fait jouer a la Réforme.



DROIT DE RESISTANCE ET FONDEMENT MORAL DE LA POLITIQUE 229

Mais achevons plutdt notre analyse du droit de résistance comme fonde-
ment moral de la politique, et montrons la continuité entre ce dernier et la
souveraineté populaire de Rousseau.

C’est dans le DEP que Rousseau introduit pour la premiére fois le concept
de volonté générale 7, d’une part en réfléchissant aux devoirs d’un gouver-
nement, et, d’autre part, en mettant fin a toute réflexion anti-tyrannique : ce
qu’on se contentera d’observer ici. C’est dans les termes de ’anti-tyrannie, en
effet, qu’il traduit I"apport définitif que représente I’invention de la volonté
générale. Voici les termes mémes de Rousseau : «En établissant la volonté
générale pour premier principe de I’économie publique et régle fondamentale
du gouvernement, explique-t-il, je n’ai pas cru nécessaire d’examiner sérieu-
sement si les magistrats appartiennent au peuple ou le peuple aux magistrats,
et si, dans les affaires publiques on doit consulter le bien de 1’état ou celui des
chefs.» 7 Or la formule que nous avons soulignée est proprement celle qu’uti-
lisaient les monarchomaques huguenots pour fonder la résistance au gouver-
nement tyrannique ’S. On comprend bien, en effet, que cette question n’ait plus
lieu d’étre au moment ot le peuple est en possession de sa propre souveraineté
ou liberté. Un droit de résistance a soi-méme serait proprement absurde. En
revanche, la question qui se pose désormais est celle des conditions qui ga-
rantiront aux membres du corps politique le réel exercice de leur liberté. Or
cette question, Rousseau ne se fait pas faute de se la poser. Jusqu’alors,
I’histoire est pleine d’exemples qui prouvent que les gouvernements ont privé
les peuples de leur liberté. «Depuis longtemps, poursuit Rousseau, cette ques-
tion (a savoir si les magistrats appartiennent au peuple ou le peuple aux
magistrats) a été décidée d’une maniére par la pratique, et d’une autre par la
raison ; et en général ce serait une grande folie d’espérer que ceux qui dans
le fait sont les maitres préféreront un autre intérét au leur ”7. [...]». En fait,
Jusque 13, la souveraineté populaire n’avait jamais €té congue comme pouvant
devenir effective : elle est restée, dit Rousseau, dans «les €crits des philosophes
qui osent réclamer les droits de 1’humanité» 8. Les premiers mots du Contrat
social nous le rappelle : «L.”homme est né libre et partout il est dans les fers».

"% DEP, voir I’article «L’invention de la volonté générale» par B. Bernardi, p. 103-
120.

> Ibid., p. 48. C’est nous qui soulignons.

76 On retrouve 1’idée dans le Droit des Magistrats quand Théodore de Béze explique
le principe de la souveraineté populaire : «Je di donc que les peuples ne sont point issus
des magistrats, ains que les peuples ausquels il a pleu de se laisser gouverner ou par
un prince ou par quelques seigneurs choisis, sont plus anciens que leurs magistrats, et
par consequent que les peuples ne sont pas creez pour les magistrats, mais au contraire
les magistrats pour les peuples [...].», op.cit, p. 9. La formule que nous soulignons,
et qui est une variante de celle qu’utilise Rousseau, n’était pas nouvelle au X VI siecle,
mais les monarchomaques en faisaient, comme nous I’avons vu, un usage véritablement
politique.

" DEP, op. cit., p. 48-49.

8 Ibid.



230 ISABELLE BOUVIGNIES

Il ne faut donc pas seulement poser le principe d’une souveraineté populaire 7,

mais il faut aussi et avant tout penser sa mise en ceuvre, notamment dans la
relation qui doit exister entre un peuple doté de la puissance législative et son
gouvernement doté de I’exécutif.

En se résorbant dans le concept de volonté générale, le droit de résistance
acquiert une réalité théorique nouvelle, celui du corps politique lui-méme
composé d’autant de membres qu’il y a d’individus. On comprend que la
question des conditions d’un gouvernement % qui se conformerait & 1’intérét
de tous est essentielle et nouvelle. Trois tiches lui reviennent selon Rousseau :
la premiére est, pour le gouvernement lui-méme, de se limiter a I’exécution
de la volonté générale, la seconde, de faire que les membres du corps politique
se reconnaissent dans les législations qui émanent pourtant de leurs propres
volontés, la troisieme, économique, de pourvoir a la subsistance publique, et
garantir une économie ot les inégalités puissent étre limitées. Ainsi, la question
de ce qui permettra d’'obliger les membres du corps politique a leurs propres
lois, celle des conditions qui rendent possible cette obligation, ne quittera plus
Rousseau : on la retrouvera la ou il réfléchit aux applications pratiques du
Contrat social, c’est-a-dire dans les textes trop peu lus et étudiés portant sur
les gouvernements de Corse, de Pologne, et de Geneve.

Conclusion

Revenons donc sur le fondement moral de la politique. Comme nous le
disions dans notre introduction, la question de la liberté comprise comme
I’acces possible des membres d’un corps politique a leur propre autonomie,
et a I’exercice de cette derni¢re, est un droit de nature proprement démocra-
tique. Si I’exigence d’une politique démocratique est apparue sous la forme
d’une revendication légitime des sujets de pouvoir limiter le pouvoir arbitraire
des princes, elle est aujourd’hui celle des conditions d’exercice de la souve-
raineté commune incluant celui de chaque individu. Ce sont les individus eux-
mémes qui ont a porter le processus démocratique a un degré satisfaisant de
réalisation, et la tiche demeure redoutable d’autant que 1’étude des conditions
qui permettraient pareille avancée est loin d’étre achevée.

7 Cela a déja été fait.

89 11 est possible que la parution a Londres d’un abrégé des Six Livres de la
République de Jean Bodin sous le titre De la République, traité de Jean Bodin ou traité
du gouvernement ait incité Rousseau a écrire son propre traité du gouvernement.



	Le droit de résistance et le fondement moral de la politique

