
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 54 (2004)

Heft: 3

Artikel: Le droit de résistance et le fondement moral de la politique

Autor: Bouvignies, Isabelle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381684

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381684
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zl~ 2- 2c70r

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 136 (2004), P. 209-230

LE DROIT DE RESISTANCE
ET LE FONDEMENT MORAL DE LA POLITIQUE

Isabelle Bouvignies

Résumé

A la différence du tyrannicide, le droit de résistance suppose un ordre
humain : tel est le fondement moral de la politique. L'interprétation calvinienne de
Rom. XIII, 1-5 a créé un régime de l'obligation qui sert de fondement au devoir
de désobéissance des monarchomaques huguenots, héritiers de Calvin. La
solution constitutionnaliste qui s'y profile n 'a plus grand chose à voir avec
l'héritage constitutionnaliste médiéval : ce sont les consciences individuelles
qui peuvent opposer au pouvoir leur propre limite. A plus long terme, une
pensée de l'autonomie individuelle (Rousseau) peut servir de fondement à la
citoyenneté moderne.

Pour que le droit de résistance puisse surgir dans la pensée politique, il faut

qu'il ait été reconnu aux sujets d'un souverain, ou à tout le moins il faut que
ce droit ait été revendiqué comme tel par des sujets. Celui qui justifie sa

résistance est nécessairement conduit à s'opposer comme un égal à celui auquel
il s'oppose. Or une telle égalité ne saurait être politique puisque, dans le cadre
du droit de résistance, ou déjà dans celui du tyrannicide qui l'a précédé, nous
sommes en présence de deux parties inégales : généralement un souverain

auquel s'oppose un sujet de ce souverain. C'est pourtant sur le fond de cette

inégalité qu'il faut penser une forme d'égalité. Or il semble qu'on ne puisse

y parvenir sans postuler qu'il s'agit d'une inégalité consentie de manière égale
dans une relation réciproque. Ainsi, si l'action du souverain est d'exercer le

pouvoir et celle du sujet de s'y conformer, il faut supposer que de la même
manière le bon exercice du pouvoir suppose l'obéissance des sujets, et l'obéissance

des sujets le bon exercice du pouvoir, ce en vertu d'un engagement
mutuel. C'est très précisément à cet engagement que se réfèrent les théoriciens
du droit de résistance dont il sera question ici.

C'est le massacre de la Saint-Barthélémy, et plus précisément l'assassinat

revendiqué par Charles IX de certains de ses propres sujets qui conduisit les

théoriciens réformés français à construire un concept de résistance légitime
destiné à se substituer à l'ancien tyrannicide. Ce dernier demeurait jusque là

suspendu au seul «jugement de Dieu», et l'acte tyrannicide s'en trouvait validé
indépendamment de toute théorisation possible. Mais, ce que nous nommons



210 ISABELLE BOUVIGNIES

droit de résistance repose au contraire sur un ordre de justification où Dieu
peut certes être pris à témoin ', mais où ceux qui s'arrogent le droit de résister
le font avant tout et explicitement en fonction d'engagements mutuels pris entre
eux et ceux auxquels ils ont désormais devoir de résister 2.

Si dans les deux cas, celui de l'ancien tyrannicide et celui du droit de

résistance, on peut admettre qu'il existe un fondement théologique au fait de ne
reconnaître aucune légitimité au tyran, il faut convenir que le tyrannicide ne sort

jamais de son cadre théologique, tandis que le droit de résistance fait intervenir
une dimension que l'on qualifierait aujourd'hui de «morale». Or cette intrusion
de la morale dans la politique n'est probablement pas un hasard. Elle est

proprement l'héritage de la loi naturelle jusque dans la manière dont Rousseau

convertit la thématique anti-tyrannique du droit de résistance dans celle d'un
gouvernement soumis à la volonté d'individus associés pour former un peuple.

Cependant, au seuil de la modernité politique, la crainte que suscite la

perspective d'une fondation contractualiste de la souveraineté promue par les
traités monarchomaques 3 après 1572, conduisit Jean Bodin à songer étendre
le principe de souveraineté absolue, que s'étaient historiquement arrogé les

papes absolutistes, au souverain lui-même. Cette invention du théologico-
politique chez un penseur que la théologie n'intéressait pas particulièrement
n'est pas un moindre paradoxe. Bodin sait pertinemment que l'unité du corps
politique ne peut être réalisée, par-delà les divisions qui ont mis à mal l'unité
chrétienne, qu'au prix d'une parfaite soumission des sujets à leur souverain.
C'est quelque chose à quoi nous devons réfléchir.

Du côté des penseurs réformés, c'est la loi naturelle qui va servir de
fondement au droit, d'abord confondu avec les commandements du décalogue.
La liberté chrétienne elle-même inspire un «régime de l'obligation» auquel la

sphère temporelle ne reste pas étrangère, d'autant qu'en théologie réformée,
le régime spirituel de la providence, loin de dispenser d'agir selon son devoir,
y invite au contraire. Hugues Daussy a bien démontré dans un ouvrage récent
comment Philippe Duplessis-Mornay 4, l'auteur vraisemblable des Vindiciae
contra tyrannos 5, avait pu mener son long combat politique sans avoir jamais
eu besoin de l'appuyer sur des considérations théologiques.

1 Évoquons, par exemple, l'«appel au ciel» dont parle Locke dans son Traité du

gouvernement civil, trad. D. Mazel, Paris, 1795 (1728), GF, 1984 et 1992, chap. Ill, 20
et 21.

2 Je fais allusion ici aux engagements mutuels qui, chez les théoriciens huguenots
de la résistance, lient entre eux les magistrats du royaume. Voir plus loin.

3 «Monarchomaques» est le terme inventé par W. Barclay en 1600 pour désigner
ceux qui veulent détruire les rois. Barclay inclut dans sa liste les traités plus tardifs des

catholiques ligueurs contre Henri IV l'«Hérétique». Ces traités, reprenant les arguments
des traités huguenots, n'hésitent pas, par contre, à encourager les actions tyrannicides
émanant des personnes privées.

4 H. Daussy, Les huguenots et le roi. Le combat politique de Philippe Duplessis-
Mornay (1572-1600), Genève, Droz, 2002.

5 II s'agit du traité monarchomaque dont le titre français est :De la puissance
légitime du prince sur le peuple et du peuple sur le prince... Voir plus loin.



DROIT DE RÉSISTANCE ET FONDEMENT MORAL DE LA POLITIQUE 211

Ainsi, nous nous efforcerons de montrer comment l'idée d'un droit de

résistance et celle d'une autonomie individuelle ont pu naître paradoxalement
d'une réforme de la théologie traditionnelle, et comment, à l'inverse, la
sécularisation de certains concepts théologiques, celui de souveraineté absolue

notamment, a pu nous mener à certaines dérives politiques.
Il nous faut donc commencer par montrer comment l'obéissance

calvinienne inspirée du célèbre passage de l'Epître aux Romains de Paul (Rom.
XIII, 1-5) a pu servir d'assise à la désobéissance légitime de ses héritiers.

I. Naissance d'un régime de l'obligation

1. De Thomas d'Aquin à la Réforme, de la participation
à la loi naturelle au strict régime de la grâce

Les prémisses d'une autonomie individuelle ne peuvent se comprendre que

par une première rupture avec le monde aristotélicien avec lequel Thomas

d'Aquin avait cherché à rendre compatible la doctrine chrétienne. Cependant,
chez ce dernier, la loi naturelle est déjà une loi morale. Distinguée de la loi
divine, elle a cessé de valoir pour tous les êtres qui participent de la nature :

elle ne concerne plus que les hommes, ce que Calvin reprendra.
Une autre rupture importante a lieu entre la théologie thomiste et celle

globalement des réformateurs. Si Calvin conserve l'idée thomiste que la loi
naturelle se réduit aux limites de la loi morale, les hommes sont dits privés
de toute aptitude naturelle au bien, et il faut désormais renoncer à l'idée que
la raison participe de la loi. L'idée au contraire d'une incapacité foncière de

l'homme à lui obéir modifie considérablement le monde aristotélo-thomiste de

la loi. «L'office de la Loi, dit Luther, n'est pas d'exiger nos œuvres mais de

montrer le péché et notre impuissance.» 6 La réforme dans son ensemble peut
donc s'interpréter comme l'expression d'une hostilité à l'égard d'une loi
naturelle de participation. Seule la grâce peut permettre ce qu'exige la loi, car
nul penchant au bien ne nous pousse à nous y conformer. C'est encore cette
idée anti-pélagienne qu'on pourra retrouver chez Kant lorsqu'il note que peut-
être jamais aucune action pure de tout intérêt n'a été accomplie ici-bas.

De cet anti-naturalisme de la théologie réformée naît un régime temporel
où les hommes, départis de toute aptitude naturelle au bien, condamnés par
avance par le mal qui est dans leur cœur, ne peuvent espérer de secours de

l'Église et de la comptabilité de leurs œuvres. Sans doute est-ce ainsi qu'en
Occident tout au moins les hommes trouvèrent le chemin de leur propre
autonomie morale. Comme nous allons le voir, une telle rupture va de pair avec
l'affirmation de la liberté chrétienne et de l'obéissance aux magistrats ordonnés

6 M. Luther, Œuvres I, Bibliothèque de la Pléiade, Paris, Gallimard, 1999, p. 938.
Voir également note 1.



212 ISABELLE BOUVIGNIES

de Dieu qui lui est corrélative. Jusque là, il n'est encore question ni de morale,
ni de droit de résistance, mais seulement d'obéissance.

2. Commentaire de Rom. XIII, 1-5 par Calvin :

une obéissance stride au magistrat

Reprenons d'abord la forte insistance de la théologie calvinienne sur
l'obéissance aux magistrats, et donc l'usage que Calvin a lui-même fait des

cinq premiers versets de l'Epître aux Romains de Paul. Il n'y a pas de meilleur
texte que le commentaire 7

par Calvin de ces versets pour observer l'esquisse
d'une dialectique de la liberté fort intéressante.

Ce que confirme tout d'abord Calvin, c'est la nécessité d'obéir à la
puissance des magistrats. Il n'a de cesse de souligner combien il n'aime pas les

«esprits fantastiques» (les anabaptistes) 8 qui ne pensent, dit-il, qu'à user de

la liberté que le Christ leur a donnée pour rejeter «de dessus eux tout joug de

servitude humaine». Cela vise ceux qui refusent toute tutelle temporelle, mais
aussi ceux qui seraient tentés de désobéir parce qu'ils sont persécutés par un

prince irréligieux. Être persécuté pour la religion ne serait donc pas pour Calvin
un motif suffisant de rébellion. Il est intéressant de noter également ce que
désigne pour Calvin le mot de «puissances» 9. Il n'est pas seulement question,
explique-t-il, des puissances qu'on dit «souveraines» 10, c'est-à-dire qui ont un

«empire ou domination souveraine» (comme les puissances impériales, par
exemple), mais également de toutes celles qui sont juste au-dessus des sujets,
car c'est toujours «au regard des sujets», explique Calvin, que «les magistrats
sont ainsi nommés». L'injonction ne concerne donc pas la puissance des

magistrats entre eux, celle par exemple des magistrats inférieurs ' ' qui intéresse

la suite de notre propos. On comprend dès lors que Calvin préfère à la notion

7 Commentaires de M. Jehan Calvin sur toutes les Epistres de l'Apostre s. Paul,
et aussi sur l'Epistre aux Hebrieux. Item, sur les Epistres canoniques de s. Pierre,
s. Jehan, s. Jaques, et s. Jude, autrement appelées catholiques Imprimé par Conrad
Badius, 1561. Cote BNF: A 100013. Désormais Commentaires.

8 Calvin tient le même discours dans le chap. XX du quatrième livre de l'Institution
de la religion chrétienne, Paris, Vrin, 1961. Désormais IRC.

9 Commentaire sur l'Epistre aux Romains : «Il (Paul) appelle Puissances supérieures,

non pas les souveraines, qui obtienent un empire ou domination souveraine : mais

qui ont quelque preeminence par dessus les autres hommes. C'est donc au regard des

sujets que les Magistrats sont ainsi nommez, et non point par comparaison mutuelle de

divers Magistrats les uns aux autres.» in Commentaires, op. cit, f. 85.
10 Nous avons confirmation de cette lecture dans le Commentaire sur la I. Epistre

de s. Pierre des versets 13 et 14 du chap. II : «Vray est qu'iceluy (l'Empereur) tenoit
la souveraine domination : mais cette preeminence de laquelle S. Pierre parle yci, est

commune a tous ceux qui exercent la puissance publique.» Dans Commentaires, p. 519.
" Les héritiers monarchomaques de Calvin reconnaîtront aux magistrats inférieurs

le droit de résister à leur magistrat souverain lorsque celui-ci ne remplit pas les
conditions du contrat mutuel qui les lient pour la sauvegarde du peuple. Voir plus loin.



DROIT DE RÉSISTANCE ET FONDEMENT MORAL DE LA POLITIQUE 213

de puissance souveraine celle de «prééminences» au pluriel, soit une pluralité
de magistrats qui se surveillent entre eux contre le risque de tyrannie 12.

Également, le pouvoir, du seul fait qu'il existe, se voit justifié. L'ordonnance
divine des rois rend inutile toute investigation concernant la manière dont les

magistrats ont bien pu l'acquérir : «ce nous doit estre assez qu'ils (les magistrats)

président.» 13, écrit Calvin. D'où il nous est formellement interdit de

renverser leur ordre divin. Et si l'on se mettait en tête, menace Calvin, de ne

pas obéir aux puissances, ce serait comme vouloir «renverser l'ordre de Dieu»,
et résister à Dieu même : ce serait ni plus ni moins faire la guerre à Dieu et

risquer de perdre le salut. Comme on le voit, c'est l'obéissance stricte au

magistrat qui prévaut.

IL Du régime de l'obligation à la résistance

1. Obéissance ou désobéissance

C'est ce commentaire de Rom. XIII,1-5 qui continue de faire difficulté à

ceux qui voudraient comprendre le comportement politique des héritiers directs
de Calvin, notamment Th. de Bèze, F. Hotman, P. Duplessis-Mornay, quand,
dans leurs traités '4, ils autorisent la désobéissance au magistrat souverain qui
s'est rendu coupable - il est question ici de Charles IX - d'avoir commandé
la mort des chefs huguenots réunis à Paris. Les monarchomaques trahissent-
ils l'injonction de Paul d'obéir aux puissances Auraient-ils été aux yeux de

Calvin des séditieux La question reste désespérément ouverte de savoir
comment articuler l'héritage monarchomaque de Calvin avec sa propre
doctrine d'une obéissance stricte aux magistrats. Les tentatives récentes pour sonder
à nouveau la question sont nombreuses. Concernant le loyalisme de Calvin, il
y a l'article de Hubert Bost : «Calvin, lecteur de Rom. 13» l5 où l'auteur relève
le nombre important d'occurrences se rapportant à l'injonction de Paul. Concernant,

cette fois, la caution qu'aurait apportée Calvin à la résistance, on peut lire

12 Voir IRC, IV, XX, 8, p. 513.
13 Commentaires, f. 85.
14 II s'agit des traités «monarchomaques» huguenots suivants Du droit des Magistrats

sur leur subjets de Théodore de Bèze 1574), La Gaule française de François Hotman
1574), De la puissance du prince sur le peuple et du peuple sur le prince d'Etienne Junius

Brutus (Philippe Duplessis-Mornay) (1581), Le Réveille-Matin des François et de leurs
voisins d'Eusèbe Philadelphe Cosmopolite (1574). Concernant les monarchomaques
huguenots, on lira utilement les chapitres 7, 8, et 9 que leur consacre Q. Skinner dans Les
Fondements de la politique moderne, ouvrage de référence enfin traduit en langue française
par J. Grossman et J.-Y. Pouilloux, Paris, Albin Michel, 2001 (1978).

15 H. Bost, «Tout pouvoir vient de Dieu» in Centre d'Histoire des réformes et du
protestantisme (sous la dir. de), Actes du VIIe Colloque Jean Boisset, Montpellier,
Sauramps, 1993. Nous invitons à la lecture de cet article, l'auteur ne se contentant pas
bien sûr de comptabiliser les occurrences de Rom. XIII, 1-5.



214 ISABELLE BOUVIGNIES

l'article de Max Engammare : «Calvin monarchomaque» 16. Denis Crouzet s'est

également intéressé à la question 17, ainsi que Pierre-François Moreau, dans une
contribution récente l8 où il évoque le double héritage monarchomaque et loyaliste

de Calvin. Tous ont souligné cet héritage contradictoire.
À la lumière de ces réflexions, tentons à notre tour de voir la cohérence

des textes et des positions réformées. Il se pourrait bien en effet que cet héritage
contradictoire s'explique d'abord chez Calvin par l'existence d'un régime
d'obligation à Dieu où la conscience serait prête à se métamorphoser en un
sujet pratique par une sorte de dialectique en germe dans la liberté chrétienne.

2. La positivité du pouvoir politique

L'hypothèse d'une positivité du pouvoir politique 19 chez Calvin est un
élément important de la dialectique de la liberté dont nous voulons montrer
le principe. Ce qu'il importe d'observer, par exemple, c'est le fait que le

pouvoir n'est plus interprété chez Calvin en termes de punition pour nos
péchés. C'est ce que P.-F. Moreau a bien mis en évidence : «Calvin lit donc
dans les citations classiques sur l'obéissance due au souverain pour leur faire
dire plus que l'on en tire d'habitude : non pas l'obéissance seulement, mais la
reconnaissance d'une légitimité positive, fondée sur la teneur actuellement divine
du pouvoir (et pas seulement sur l'origine divine négative que lui conférerait son
statut de punition du péché). En outre il faut souligner qu'il ne s'agit pas seulement
des rois fidèles : Dieu a soumis les Hébreux à Nabuchodonosor, et il leur a

ordonné de lui obéir (Spinoza citera le même passage).» 20

C'est en effet ainsi que Calvin conçoit les pouvoirs existants. Tout en

distinguant dans ces derniers ce que Dieu a institué «comme légitime et droit
gouvernement du monde», et ce qui n'est pas de Dieu comme «la pestilence,
la famine ou la guerre et les autres punitions des péchez» 2I, Calvin rappelle

16 M. Engammare, «Calvin monarchomaque? Du soupçon à l'argument», Archiv
für Reformationgeschichte, 1998.

17 D. Crouzet, «Calvinism and the Uses of the Political and the Religious (France, ca.
1560-ca. 1572» in Reformation. Revolt and Civil War in France and the Netherlands 1555-

1585, edited by P. Benedict, G. Marnef, H. van Nierop, M. Venard, Amsterdam, 1999.
18 P.-F. Moreau, «Le bonheur, l'utile et le mesurable» in A. Caillé, C. Lazerri,

M. Senellart, Histoire raisonnée de la philosophie morale et politique, Paris, La
Découverte, 2001, p. 237-248.

19 J'emprunte cette expression à P.-F. Moreau : «Sur le problème du pouvoir, on
vient de constater que Calvin ne heurte pas de front la ligne de pensée qui va de Paul
à Luther, et que, dans cette ligne, il soumet l'Église au pouvoir civil. À bien y regarder
cependant, il donne à ces arguments classiques une inflexion originale. Il insiste en effet
particulièrement - plus que ne le fait la tradition - sur la positivité du lien social et par
là il se démarque de ceux qui pensent que les magistrats sont un "malheur nécessaire

au genre humain".», Ibid., p. 241. C'est nous qui soulignons.
20 Ibid., p. 242.
21 Commentaires, op. cit., f. 85.



DROIT DE RÉSISTANCE ET FONDEMENT MORAL DE LA POLITIQUE 215

que la force de l'origine divine est telle que même le mauvais prince n'arrive
pas à la détruire. En effet, dit Calvin, «Combien qu'encore les Princes n'abusent

jamais tellement de leur puissance en tormentant les bons et innocens,

qu'en leur tyrannie ils ne retienent quelque apparence de juste domination.
Il ne peut donc estre tyrannie aucune, qui ne serve en partie et en quelque sorte
a maintenir la société humaine» 22.

Que tirer de ces propositions si ce n'est que la tyrannie n'est jamais si

mauvaise qu'à travers elle on ne puisse apercevoir ce que l'ordonnance divine
a de bon En contrepartie, il faut aussi que ce qu'ont de tyrannique les

gouvernements soit imputé aux hommes, car c'est de leur fait si les
gouvernements qui sont une «bénédiction excellente de Dieu nous est tournée en

malédiction», dit Calvin.
L'ordonnance divine est donc bonne, et c'est la raison pour laquelle il faut

obéir aux puissances. Remarquons que cela n'empêche pas Calvin de poser
des limites au pouvoir des magistrats. Les magistrats n'ont pas reçu une

puissance démesurée, dit-il, le pouvoir des magistrats est donc présenté comme
astreint à s'exercer au profit des sujets. Relevons aussi la double obligation
des princes à Dieu et aux hommes, double obligation reprise plus tard dans
les traités monarchomaques huguenots 23. Non seulement il faut que le magistrat

rende compte à Dieu de ce qu'il fait24, mais aussi il faudra qu'il rende

compte de l'exercice du pouvoir aux sujets 25.

3. La conscience obligée envers Dieu

Voyons maintenant ce qu'il en est de la conscience. L'interprétation par
Calvin du verset 5 26 disant qu'il ne faut pas être sujet seulement en raison de

la crainte que les magistrats nous inspirent, mais aussi pour la conscience, est

déterminant pour ce que nous voulons montrer. Il faut obéir, commente Calvin,
«non seulement pour la nécessite et contrainte qui y est au regard des hommes,

22 Ibid., f. 85v. C'est nous qui soulignons.
23 Ibid. : «Brief, en leur principauté ils sont obligez et a Dieu et aux hommes. Car

pource qu'ils sont commis de Dieu, et c'est sa besongne qu'ils ont entremains, il faudra
qu'ils luy en rendent conte.», f. 85v.

24 La loi naturelle est une limite pour tous les penseurs politiques de l'époque, y
compris les penseurs absolutistes comme Bodin.

25 Commentaires, op.cit. : «D'avantage (en outre), ceste administration que Dieu
leur a commise, regarde et concerne les sujets : et pourtant (et par conséquent) a iceux
aussi ils sont redevables. Au reste, le commun peuple et les particuliers sont admonestez
(prévenus) que c'est un bien procédant de la libéralité de Dieu, de ce que par le glaive
des Princes ils sont maintenus contre la violence et outrage des meschans.», f. 85v-86.
Que le souverain ait à rendre compte de ses actes vis-à-vis de ses sujets, c'est, en
revanche, ce dont Bodin dispensera les Princes afin que leur souveraineté soient une
vraie souveraineté.

26 Ibid. Voici le verset 5 tel que reproduit par Calvin: «5 Et pourtant il faut estre
sujets, non point seulement pour Tire, mais aussi pour la conscience.», f. 86.



216 ISABELLE BOUVIGNIES

mais aussi afin que nous obéissions a Dieu»27. La contrainte temporelle, que
représente l'obéissance au prince, est d'abord un devoir à l'égard de Dieu lui-
même. «Car, poursuit Calvin, il a mis ce mot Ire, pour la vengence que les

Magistrats pourroyent faire, a cause du mespris de leur authorite et dignité :

comme s'il eust dit, Que ce qu'il faut ployer le col sous eux, ce n'est pas pource
qu'on ne peut leur résister sans danger d'estre puni, attendu qu'ils sont plus
puissans et armez [...] mais qu'il se faut volontairement ranger a ceste sujétion,
a laquelle la conscience est obligee par la parole de Dieu»28. Nous sommes
donc bien dans le registre du devoir, et de l'obligation du sujet à son égard.
Si nous obéissons, ce n'est pas parce que le prince est armé, il se trouve
d'ailleurs que parfois il est vulnérable, mais bien parce que nous nous y
obligeons volontairement. Telle est l'obéissance qui s'impose à la conscience.
Il va donc de soi ici que le devoir à l'égard de Dieu fonde l'obéissance au

magistrat. La conscience se range volontairement à la parole de Dieu. Ce qui
signifie que se soumettre au magistrat (régime de la contrainte), c'est s'obliger
envers Dieu (régime de l'obligation). Il n'y a aucun doute possible ici sur le

sens de «volontairement» qui signifie bien, depuis le XVe siècle, «sans y être

forcé». C'est donc librement que nous obéissons à Dieu, et c'est bien parce

que notre conscience est obligée envers Dieu que nous nous soumettons au

magistrat. L'obéissance est volontaire.
De ce fait, on peut dire que c'est le régime médiéval de soumission aux

princes qui subit, avec la théologie réformée, une mutation sous l'influence
du rapport direct des sujets à Dieu et à ses lois. On peut dès lors pousser
légèrement le principe vers l'idée que toute obéissance, y compris celle aux
puissances, est volontaire, et, dès lors, relève d'un devoir moral. Si donc nous
n'avons pas tort d'étendre aux choses temporelles le principe d'obéissance,
faut-il s'étonner que les traités monarchomaques se soient métamorphosés en

traités anti-tyranniques 29

4. La résistance

Lorsque Théodore de Bèze ouvre 30 le Droit des magistrats sur leurs sujets

sur l'obéissance à Dieu, les devoirs à l'égard d'autrui sont tout autant concernés

27 Ibid.
28 Ibid. C'est nous qui soulignons.
29 Concernant le thème de la tyrannie, nous recommandons l'ouvrage de

M. Turchetti pour l'extrême richesse de ses sources bibliographiques: Tyrannie et

tyrannicide de l'Antiquité à nos jours, Paris, P.U.F., 2001.
30 T. de Bèze, Du droit des magistrats, Introduction, édition et notes par R. M.

Kingdon, Genève, Droz, 1970 : «Un seul Dieu doit estre obey sans aucune exception.
II n'y a pas autre volonté que celle de un seul Dieu qui soit perpétuelle et immuable, reigle
de toute justice. C'est donc luy seul auquel nous sommes tenus d'obéir sans aucune

exception. Et quant à l'obéissance deuë aux princes, s'ils estoient tousjours la bouche de

Dieu pour commander, il faudroit aussi dire sans exception qu'on leur devroit obéir tout



DROIT DE RÉSISTANCE ET FONDEMENT MORAL DE LA POLITIQUE 217

que ceux à l'égard de Dieu lui-même. L'obéissance suit très exactement la

partition entre les deux tables de la Loi. La dimension éthique de la religion
protestante dont parlait Max Weber passe ici par ce rapport direct à la loi
mosaïque, morale et écrite. Ainsi, puisque c'est par respect des commandements

divins que nous nous soumettons aux pouvoirs existants, dans quelle
mesure cette soumission aux magistrats n'est-elle pas, elle aussi, un devoir que
la conscience se doit à elle-même Cela n'éclaire-t-il pas à la fois le loyalisme
de Calvin, et l'ouverture de sa théologie sur une obéissance conditionnelle aux

magistrats Malgré l'impératif d'obéissance, le commentaire par Calvin des

premiers versets de Rom. XIII favorise cette dernière dans la mesure où le

respect des puissances auquel Paul nous invite ne doit pas être un effet de la
crainte à l'égard des magistrats armés, mais un devoir de la conscience envers
Dieu. «Ainsi donc encore que le Magistrat fust sans armes, et que sans danger
d'estre puni on le peut irriter et mespriser, il ne faudroit toutesfois non plus

essayer de le faire, que si nous voyons la punition toute preste devant nous 31.»

L'obéissance est bel et bien celle d'une conscience face à son devoir, et le
devoir en question est bel et bien un devoir temporel. Dans son récent ouvrage
intitulé Puissance de la Loi et limite du Pouvoir, Denis Müller souligne le «tour
très dialectique» que prend le rapport de la conscience aux lois humaines :

«Orientée prioritairement vers Dieu, dit-il, la conscience oblige l'homme à

garder les lois d'une manière inconditionnelle, même si, tel le Robinson Crusoé

qu'imaginera Daniel Defoe, l'être humain se trouvait seul sur terre, sans autres
hommes pour le rappeler à la Loi. Tout se joue devant Dieu (coram deo).
L'obéissance demandée par la loi ne représente dès lors qu'une «sujétion» bien

«extérieure», sans amoindrir en rien la liberté fondamentale de la conscience

(thème central de la liberté chrétienne, voir IRC III, XIX)32. La sujétion est

secondaire dès lors que la conscience est libre, c'est-à-dire obligée elle-même

par un commandement. Tel est donc le sujet pratique au fondement de la

politique moderne. Il est un sujet qui peut s'obliger et déterminer son action
en fonction de ce qu'il estime être son devoir. Il est un sujet qui agit librement,
et qui est capable dorénavant de se déterminer lui-même. Ainsi peut-on
comprendre qu'après que le roi eut commandé le massacre de ses sujets huguenots,
ces derniers aient pensé se défendre activement et agir politiquement. Il est
des ordres suffisamment monstrueux pour qu'on leur résiste légitimement.
Cette économie de pensée des monarchomaques huguenots paraît indéniablement

inédite. On peut dire qu'ici, dans le croisement du spirituel et du temporel,
le langage des droits est en train de s'inventer.

ainsi qu'à Dieu ; mais n'advenant le contraire que trop souvent, ceste condition y doit estre

apposée : pourveu qu'ils ne commandent choses irreligieuses ou iniques», p. 3. Les choses

irréligieuses renvoient à la lre table de la Loi, les choses iniques à la seconde.
31 Commentaires, op. cit, f. 86.
32 D. Müller, Jean Calvin, Puissance de la Loi et limite du Pouvoir, Paris,

Michalon, 2001, p. 55.



218 ISABELLE BOUVIGNIES

Pour appuyer encore l'idée d'obligation, Calvin dit encore explicitement
que sous le mot «crainte», Paul a voulu signifier l'obéissance : «Car l'Apostre
ne requiert pas yci seulement que nous les craignions mais aussi que
volontairement nous leur rendions obéissance, et leur portions reverence 33.» C'est
donc cet effacement d'une soumission liée à la peur, cet effacement du régime
de la contrainte à l'égard des puissances qui permet qu'on glisse progressivement

dans l'univers moderne du citoyen qui, pour obéir à la loi, doit pouvoir
s'y obliger, et y reconnaître ce qu'approuve sa conscience.

Mais terminons avec Calvin : la nécessité d'obéir aux puissances ne pouvait
quoi qu'il en soit servir de caution à la tyrannie : «c'est en vain, conclut Calvin,
que ceux qui exercent domination sur les consciences, taschent par ce passage
(c'est-à-dire Rom. XIII, 1-5) de confermer (ratifier) leur tyrannie piene de

sacrilège» 34. La tyrannie n'étant pas de Dieu mais des hommes, les hommes
sont pleinement responsables de ces nuisances auxquelles Calvin pense qu'il
faut chercher remède 35. Il n'y a plus lieu de s'étonner, dès lors, si l'IRC
s'achève sur l'idée que, bien que «la correction de domination désordonnée»
ne puisse appartenir aux particuliers, les magistrats constitués sont en revanche
tenus de remplir leur devoir à l'égard du peuple 36. Et si l'on peut parler ici
d'un constitutionnalisme naissant, c'est qu'il s'agit bien, pour les magistrats
habilités à le faire, de défendre les droits des sujets. Les états assemblés du

royaume peuvent ainsi s'opposer légitimement, résister à l'intempérance ou
cruauté des rois, voire les destituer. Y a-t-il lieu de s'étonner si, en réaction
au massacre royal des chefs huguenots, ceux qu'on nommera après coup les

monarchomaques reprennent et amplifient ces dernières lignes de l'IRC Ainsi
avons-nous affaire ici, non plus à des appels au tyrannicide, mais à la mise

en place d'un droit de résistance, fondé institutionnellement sur la souveraineté
des états assemblés (le peuple), constitutionnellement sur la revendication d'un
premier droit pensé comme tel : la liberté de culte 37.

33 Ibid. C'est nous qui soulignons.
34 Ibid.
35 Dans le commentaire de Rom. XIII, 1-5, Calvin note : «il est permis et de

repousser les guerres et de chercher remede aux autres nuisances [...]», Ibid., f. 85v.
Si l'on tient compte de l'idée calvinienne de la providence, l'évocation de Rom. XIII,
1 par Rousseau est peut-être moins ironique qu'on ne le pense généralement. Voir Du
Contrat social (I, III) : «Toute puissance est de Dieu, je l'avoue ; mais toute maladie
en vient aussi. Est-ce à dire qu'il soit défendu d'appeler le médecin ?». Pour Calvin et

ses héritiers, mais pour Rousseau également, l'obéissance aux puissances n'est pas une
invitation à la passivité ou à l'inaction.

36 J. Calvin, IRC, livre IV, XX, 31: «s'il y avoit en ce temps icy Magistrats
constituez pour la défense du peuple, pour refréner la trop grande cupidité et licence
des Rois (comme anciennement les Lacédémoniens avoyent ceux qu'ils appelloyent
Ephores, et les Romains leurs défenseurs populaires, et les Athéniens leurs Demarches,
et comme sont, possible, aujourdhuy en chacun royaume les trois estats quand ils sont
assemblez) à ceux qui seroyent constituez en tel estât, tellement je ne defendroye de

s'opposer et résister à l'intempérance ou cruauté des Rois [...]», p. 535-536. C'est nous
qui soulignons.

37 L'édit de 1562 aurait pu être la pierre angulaire d'une constitution naissante.



DROIT DE RÉSISTANCE ET FONDEMENT MORAL DE LA POLITIQUE 219

IH. Une éthique universaliste

1. Un individualisme négatif

Pour appuyer l'idée d'un langage des droits naissant, rappelons maintenant
ce que P.-F. Moreau a pu mettre en évidence concernant ce qu'il nomme un
«individualisme négatif» chez Calvin. En commentant la principale requête de

Calvin auprès de François Ier dans l'Epître au roi de l'IRC, c'est-à-dire un
traitement acceptable pour tous ses sujets, P.-F. Moreau montre comment cette

épître a un statut différent du reste de YIRC : «Elle vise non pas à découvrir
la vérité à chacun, mais à défendre des persécutés devant quelqu'un, devant
le Roi. C'est donc un texte rédigé en deuxième personne 38.» Aussi Calvin n'y
parle pas en son nom, mais au nom des réformés persécutés, et demande à

François Ier qu'il reconnaisse à ses sujets le droit de défendre la vérité. Il
s'adresse au Roi, pour les autres qui sont persécutés, dit P.-F. Moreau. Pour
son plaidoyer en faveur de ses coreligionnaires, sujets du roi de France, il
utilise, entre autres arguments, juridiques notamment, un argument contre la

coutume. Le discours de Calvin résumé donne ceci : «On leur (réformés) dit en
effet : vous vous en prenez à ce qui dans la France d'aujourd'hui est reconnu par
le consentement général. En d'autres termes non seulement la religion catholique
romaine est vraie, mais en outre elle est attestée par la coutume. Et Calvin répond :

"En ce qu'ils nous renvoient à la coutume, ils ne font rien."» 39

«Mais ici, poursuit P.-F. Moreau, on trouve au moins un individualisme
négatif qui énonce que le consentement général ne prouve rien, que céder à

la coutume ce n'est pas céder à la vérité et que ce qui est reconnu par plusieurs
ne peut jamais devenir un argument politique ou religieux»40. Plus loin, «On

trouve donc ici [...] un individualisme négatif, à savoir quelque chose qui ne

fonde pas les droits de l'individu mais quelque chose qui trace en creux la

place pour ses droits lorsqu'un individualisme positif sera fondé» 41.

Enfin, l'idée est présente chez Calvin que les magistrats sont «redevables»
à leurs sujets, on ne force pas sa pensée en disant qu'il reconnaît d'emblée
à ces derniers le droit de manifester leurs désaccords quand il y en a. Or «être

redevable» signifie, dans la langue de l'époque, avoir des obligations envers

quelqu'un, un «redevable» étant, dans le vocabulaire calvinien un «obligé».
Aussi, il est très clair que dans l'esprit de Calvin les magistrats sont les obligés
de leurs sujets. Pourquoi s'étonner dès lors qu'on puisse de là envisager entre

38 P.-F. Moreau, «Calvin et la tolérance» in Tolérance et réforme. Éléments pour
une généalogie du concept de tolérance, textes réunis par N. Piqué et G. Waterlot, Paris,
L'Harmattan, 1999, p. 39.

39 Ibid., p. 40.
40 Ibid., p. 4L
41 Ibid., p. 42.



220 ISABELLE BOUVIGNIES

le magistrat et leurs sujets des obligations mutuelles, c'est-à-dire contractuelles

Bien sûr, il n'y a pas encore de théorie contractualiste très explicite chez

Calvin, mais tout y prépare. Calvin n'accomplit pas ce pas, mais il est vrai
aussi qu'il meurt en 1564, après la fin de la lre guerre de religion, après Wassy
mais avant la Saint-Barthélémy. Quoi qu'il en soit, son «éthique universaliste»,
comme l'appelle P.-F. Moreau, va être importante pour permettre aux

monarchomaques de fonder leur résistance, même si, encore une fois, la
mention aux Éphores et aux états assemblés ne sont encore que prémisses de

constitution.

2. Une loi naturelle pour tous

En obéissant strictement à Dieu, la conscience telle qu'elle est pensée dans

la théologie calvinienne dote la politique d'un fondement moral. Or, premièrement,

tout fondement moral implique une universalité, deuxièmement, tout
droit de résistance atteste quelque chose comme une liberté.

P.-F. Moreau montre encore dans le même article comment Calvin s'attarde

au précepte du décalogue d'aimer son prochain, et comment le rejet de la

distinction entre commandement et conseil le conduit à étendre le commandement

de l'amour du prochain à tous les hommes. Les commandements
s'adressent, en effet, à tous les fidèles, tandis que les conseils, à quelques
hommes en particulier, les prêtres ou les moines. Ainsi, le commandement
d'aimer son prochain «est universel en ce sens que tout le monde est mon
prochain, et il est universel en cet autre sens qu'à l'égard de tout le monde
c'est un commandement»42.

De plus, à lire de près ce que Calvin dit de la loi naturelle, on constate

ce même universalisme lorsqu'il s'agit de dire à quelle fin celle-ci nous a été

donnée. Dans l'IRC (II, II, 22), par exemple, Calvin montre que la loi naturelle
est inscrite dans le cœur de tous les hommes : «Car l'Apostre tesmoigne que
les gens, lesquels n'ont point de loy, sont loy à eux-mesmes, et monstrent les

œuvres de la Loy estre écrites en leur cœur, en ce que leur conscience leur
rend témoignage, et que leurs cogitations les accusent ou défendent devant le

jugement de Dieu en ce qu'ils font (Rom., 2,14)» 43. La Loi étant inscrite dans

tous les cœurs, voici ce qui en découle, selon Calvin : «Or si les Gentils
naturellement ont lajustice de Dieu imprimée en leur esprit, nous ne les dirons

pas du tout aveuglez quant est de savoir comment il faut vivre. Et de fait, c'est

une chose vulgaire (bien connue), que l'homme est suffisamment instruit a la

droite reigle de bien vivre par ceste loy naturelle dont parle l'Apostre» ^. Les
hommes ont donc une connaissance suffisante du bien et du mal pour savoir

42 Ibid.
43 IRC, livre second, II, 22, p. 47
44 Ibid.



DROIT DE RÉSISTANCE ET FONDEMENT MORAL DE LA POLITIQUE 221

ce qu'ils font. C'est pourquoi Calvin s'inquiète des propos de Paul disant que
ceux qui auraient péché sous la Loi seraient jugés par la Loi, et que ceux qui
auraient péché sans la Loi périraient sans la Loi. C'est parce que cette exclusion
des non-chrétiens avait paru déraisonnable à Paul - à savoir que les pauvres
peuples ignorants, sans avoir aucune lumière de vérité périssent - qu'il s'est
attaché à corriger en disant que «leur conscience peut leur servir de loy,
pourtant qu'elle suffit pour les justement condamner»45.

La fin de la loi naturelle est donc de rendre tout homme responsable devant
Dieu du mal qu'il commet, et par conséquent, poursuit Calvin, nous pouvons
la définir ainsi : «Que c'est un sentiment de la conscience, par lequel elle
discerne entre le bien et le mal suffisamment pour oster à l'homme couverture
d'ignorance, entant qu'il est redargue (convaincu de faute) par son tesmoignage
mesme.»46 Il y a un véritable universalisme dans le fait de ne plus faire de
la révélation la condition indispensable du salut, sans compter que tous les

hommes peuvent accéder, selon Calvin, à la connaissance de leurs devoirs à

l'égard d'autrui, même s'il en va autrement de ceux à l'égard de Dieu. En effet,
explique Calvin, quand nous disons «qu'il y a un jugement universel en
l'homme à discerner le bien du mal, il ne faut pas estimer que ce jugement
soit sain et entier»47. Nous distinguons suffisamment le bien du mal pour
craindre le jugement dernier, néanmoins, l'intelligence que nous avons de la

justice est aveugle en ce qui concerne la première Table de la Loi ou les devoirs

que nous devons à Dieu (les préceptes d'avoir foi en Dieu, de l'honorer,
d'invoquer son nom, et d'observer son repos). En effet, par son seul sens

naturel, l'entendement humain n'aurait jamais pu se les représenter, et lorsque
les profanes veulent honorer Dieu, ils s'engagent toujours dans de folles
imaginations. En revanche, pour ce qui concerne les préceptes de la seconde

Table, c'est-à-dire les devoirs à l'égard du prochain 48, l'entendement humain
fait preuve d'un peu plus d'intelligence, ce qui s'explique, dit Calvin, par le
fait que ces préceptes se rapprochent davantage de la vie humaine et civile.
Cette partie de la loi naturelle est donc la partie que les non-chrétiens peuvent
connaître.

Ainsi, nous avons pu montrer comment le régime d'obligation à Dieu, qui
vaut pour la conscience, constitue un fondement pour un régime de soumission
aux puissances auquel se superpose un régime d'obligation. De là on peut
comprendre aussi que l'IRC ouvre spontanément sur une souveraineté
représentative garante de la liberté du peuple. De là également l'enchaînement
possible avec les théories de la résistance. Préoccupé de ce que la conscience
puisse être libre face à Dieu (la liberté chrétienne), Calvin privilégie un régime
moral de l'obligation qui sera bel et bien celui des traités monarchomaques

45 Ibid., p. 47-48. C'est nous qui soulignons.
46 Ibid., p. 48.
47 Ibid., 24, p. 49.
48 Nous retrouvons l'amour du prochain dont a fait état P.-F. Moreau.



222 ISABELLE BOUVIGNIES

huguenots. On glisse aisément du devoir à l'égard de Dieu au devoir à l'égard
des autres hommes de telle sorte que le passage de l'un à l'autre se trouve
facilité par l'éthique universaliste de Calvin. Il reste à voir maintenant dans

quelle mesure la réflexion presque contemporaine de Jean Bodin sur la
souveraineté va prendre une orientation radicalement opposée. Confrontons pour cela
le contractualisme monarchomaque et la théorie de la souveraineté de Jean Bodin.

IV. Souveraineté contractualiste et souveraineté absolue

Il n'y a pas plus opposées que les théories de la souveraineté des huguenots
et de Bodin. La souveraineté monarchomaque huguenote est contractualiste et

repose sur une obligation mutuelle liant le magistrat souverain et les magistrats
du royaume. La souveraineté absolue des Six livres de la République de Bodin
s'attache, au contraire, à délier le magistrat souverain de toute obligation à l'égard
de ses sujets. Le «magistrat» souverain devient, dès lors, un «prince» souverain.

1. Du serment au contrat : la logique contractualiste
de Théodore de Bèze

Le glissement d'une logique du serment vers une logique du contrat est

observable dans le Droit des magistrats sur leurs sujets de Th. de Bèze. Nous

savons que le serment n'est une réalité ni profane, ni spécifiquement moderne.
On devait la force d'un serment, en effet, au fait que les dieux étaient pris à

témoin et garantissaient ainsi la chose jurée. «Quand on prend Dieu à témoin
de ce que l'on dit, dit Grotius en étudiant le statut des serments, on doit
effectuer ses paroles dans le sens qu'on croit qu'elles sont prises par ceux avec

qui l'on a à faire» 49. Le serment est un engagement dont Dieu est le garant :

c'est lui qui oblige celui qui jure 50.

Or, le serment des penseurs monarchomaques laisse progressivement place
à l'engagement mutuel et surtout au contrat. Ce changement est observable
dans le Droit des magistrats de Th. de Bèze.

Pour interroger la validité du consentement de tout un peuple, ou de la plus
grande partie d'un peuple, Th. de Bèze use d'abord du terme de serment. Ce

consentement, qu'il ait été volontairement prêté ou au contraire extorqué par
la peur ou la violence, explique-t-il, doit être annulé plutôt que respecté s'il
s'avère qu'il est contraire à l'équité ou à l'honnêteté 51. «Car qui se persuadera

49 H. Grotius, Le Droit de la guerre et de la paix, trad. Barbeyrac, 2 vol.,
Amsterdam, 1824, Caen, Centre de Philosophie politique et juridique, vol.I, II, XIII, p. 443.

50 C'est ce que fut le serment chez les Grecs et les Romains, dans le cadre de

l'Empire chrétien en matière judiciaire, et dans les tribunaux des peuples barbares. Avec
la féodalité, le serment devient le pilier de tout l'édifice politique du Moyen-Age.

51 T. de Bèze, Du droit des Magistrats, fin de V, p. 14-15.



DROIT DE RÉSISTANCE ET FONDEMENT MORAL DE LA POLITIQUE 223

qu'un peuple, sciemment et sans contrainte, accorde de s'asubjettir à quelqu'un
en intention d'en estre destruit et saccagé ?»52 II y a, en fait, deux espèces de

serments qui doivent être annulés, celui que les rois et les peuples ont fait avec
Rome, et celui qu'ils ont fait avec la juridiction ecclésiastique, car il est

impossible, selon l'auteur, que les princes se soient dépouillés d'eux-mêmes
de leur souveraineté. Quant aux ecclésiastiques, ils s'en sont vraisemblablement

emparés «par force ou artifice».
Si l'on continue d'observer l'ordre d'apparition des occurrences du serment

et du contrat dans ce traité, la première référence à quelque chose qui ressemble
à un contrat touche l'obligation dite «contractée» par un consentement commun
vis-à-vis d'une puissance. Nous ne sommes pas ici dans la situation où une

personne privée veut usurper la domination (le particulier serait alors autorisé
à résister), mais dans celle où une puissance légitime devient tyrannique. Ici,
le contrat ne peut être considéré comme nul, contrairement aux serments passés

avec l'Église romaine. Aussi la résistance par voie d'armes est dite impossible.
Le magistrat possède d'emblée une légitimité qui interdit qu'on puisse le
destituer. En effet : «celui qui a esté advoué (reconnu) par son Peuple, nonobstant

qu'il abuse de son droit, retient toutesfois ce fondement d'authorité qu'il
a sur ses subjets particuliers, ne pouvant l'obligation qui a esté contractée par
consentement commun et public estre rompue et mise à néant, à l'appétit de

un particulier ; joint que faisant autrement, infinis troubles s'ensuivroient pires

que la Tyrannie mesme, et surviendraient mille Tyrans sous umbre d'en vouloir
empescher un.»53

C'est cette obligation contractée par un peuple qui est à l'instar du contrat
entre des personnes privées, explique l'auteur. Si des particuliers sont tenus

par un contrat, a fortiori sommes-nous tenus par un consentement public. Et
c'est dans le contexte de cette argumentation que la référence à Rom. XIII,
1-5 est invoquée. Le fondement d'autorité résultant du consentement
fonctionne chez Th. de Bèze de la même manière que l'ordonnance divine des

magistrats chez Calvin. Cependant, chez le monarchomaque, l'obéissance
volontaire est devenue conditionnelle pouvant conduire le cas échéant à la
désobéissance. Mais tel n'est pas encore le cas ici où, comme pour un contrat
fait entre des personnes privées explique-t-il, on doit respecter sa promesse, et
même si l'on doit en pâtir, car un particulier doit se garder «de se dispenser d'une

obligation contractée par un consentement public.» La dimension morale du

contrat est ici avérée en assez bonne adéquation avec les principes calviniens.

52 Ibid., p. 14. C'est une idée-force du Contrat social de Rousseau contre l'esclavage

(I,IV). Comment, se demande Rousseau, un peuple pourrait-il choisir d'aliéner
sa liberté à son propre détriment? Voir également p. 45 : qu'ils me «monstrent, dit T.
de Bèze, qu'il y ait jamais eu nation qui, sciemment et sans crainte ou force, se soit
oubliée jusques à se sousmettre à la volonté de quelque souverain, sans ceste condition
expresse, ou tacitement entendue d'estre justement et equitablement gouvernez.»

53 Ibid., chap. VI, p. 17.



224 ISABELLE BOUVIGNIES

Quand il est question de la souveraineté du royaume et de l'obligation
mutuelle que se doivent entre eux les officiers du royaume et le roi, il est à

nouveau question d'un serment. C'est la relation de vassalité qui peut apparaître

ici en toile de fond. Il existe «une mutuelle obligation entre un Roi et
les officiers d'un roiaume» 54, dit Th. de Bèze. Ainsi, tout le gouvernement
n'est pas mis entre les mains du roi, «ains (mais) seulement le souverain degré
de ce gouvernement, comme aussi les officiers inférieurs y ont chacun leur part
selon leur degré, et le tout à certaines conditions d'une part et d'autre» 55. Aussi,
si les conditions ne sont pas observées par les officiers inférieurs, «il appartient
au souverain de les desmettre (de les priver de leur charge) et punir avec

cognoissance de cause, et par l'ordre que les loix du Roiaume portent, et non

autrement, s'il ne veut lui-mesmes contrevenir à son serment qu'il a fait
d'exercer son estât selon les loix. Cas advenant aussi que celui qui est Roi par
election ou droit héréditaire se destourne manifestement des conditions, sous

lesquelles et non autrement il a esté recognu et advoué pour Roi, qui peut douter

que l'inférieur Magistrat du roiaume et la ville et Province, de laquelle il a
receu l'administration de par la souveraineté, ne soient quictes de leur
serment, au moins jusques à ce point qu'il leur soit loisible de s'opposer à

l'oppression manifeste du Roiaume, duquel ils ont juré la defense et protection
selon leur charge et particulière administration ?» 56 Ainsi, selon les lois du

royaume, les souverains (élus ou héréditaires), du fait de leurs obligations, sont
autorisés à priver de leur charge les magistrats inférieurs lorsque ces derniers
trahissent leur office, et réciproquement les magistrats inférieurs sont eux aussi

autorisés à priver le roi de sa charge si ce dernier n'en respecte pas les

conditions. En cas de non-respect de la charge de part et d'autre, le souverain

ou les magistrats inférieurs sont quittes de leur serment. Ce que nous pouvons
dire à tout le moins, c'est que les obligations qui incombent à l'ensemble des

magistrats créent ici une réciprocité qui était absente des relations de vassalité.
À la question de savoir si les auteurs monarchomaques, comme on le dit

souvent, ne projetteraient pas, en fait, un modèle féodal sur toute l'histoire et

la situation politique qu'ils jugent souhaitable, et s'il peut bien être question
de résistance au sens moderne du terme, nous répondrons que, nonobstant le

droit féodal57, la revendication de liberté, la volonté de respecter les lois, ainsi

qu'une forme égalitaire du contrat, sans oublier la portée de la loi naturelle

sur les consciences individuelles, contribuent plutôt à nous convaincre de la
nouveauté de leur combat.

C'est à la fin du chap. VI que le «contract», synonyme ici de convention,
est vraiment présenté pour lui-même, c'est-à-dire dans sa définition tout
d'abord : «Les conditions apposées à une convention n'estans observées, la

54 Ibid., p. 19.
55 Ibid.
56 Ibid., p. 19-20. C'est nous qui soulignons.
57 II faut ici pouvoir évaluer le rôle que joue le droit eoutumier dans les thèses

huguenotes.



DROIT DE RÉSISTANCE ET FONDEMENT MORAL DE LA POLITIQUE 225

Convention est rompue, s'il piaist à la partie intéressée58.» De fait, les
conditions d'une résistance légitime peuvent ainsi être posées : «L'équité mesmes
et ce droit de nature, duquel depend l'entretenement (maintien) de toute la
société humaine, ne permet que nous révoquions en doute aucun de ces deux

points, assavoir qu'en toutes conventions qui se contractent par le seul
consentement des parties, ceux par lesquels l'obligation est contractée, la peuvent
aussi deffaire quand la raison y est ; et par consequent ceux-là qui ont la
puissance de déposer un Roi, qui ont puissance de le créer. Secondement, que
s'il y a aucune juste occasion de dissoudre un contract ou convention, et par
laquelle une obligation s'annulle d'elle-mesmes, c'est quand les conditions
essentielles sont notoirement violées, moiennant lesquelles, et au respect
desquelles, proprement l'obligation avoit esté contractée.» 59

Mais, craignant beaucoup de ces garanties contre l'exercice arbitraire du

pouvoir, et contre l'idée qu'on n'a jamais vu de nation se soumettre sans

conditions, Jean Bodin entreprend la rédaction des Six Livres de la République60

qui paraîtront trois années plus tard.

2. La souveraineté absolue, une théorie de la souveraineté
sans fondement moral

Au contractualisme des huguenots, on peut opposer l'absolutisme de Jean

Bodin. L'exercice de la souveraineté se ramenant, chez ce dernier, aux commandements

d'un prince, il apparaît assez clairement que l'obéissance des sujets ne

dépend plus cette fois de leur consentement. De même, en croyant pouvoir
invalider tout droit de résistance, la politique se trouve privée de tout fondement
moral pour entrer, au contraire, dans le régime politique de la raison d'État.

Quand on évoque Bodin aujourd'hui, c'est souvent pour rappeler qu'il est
l'inventeur de «la» souveraineté. Selon Bodin en effet il n'y eut jamais d'autre
souveraineté qu'absolue 61. Mais quand on suit pas à pas le cheminement de

sa pensée dans le célèbre chapitre VIII du livre I où il procède à une sorte de

déduction de la souveraineté, il apparaît qu'il cherche d'abord à attacher la

souveraineté à la vie et volonté d'un homme. En effet, en rejetant l'idée de

perpétuité associée à la souveraineté populaire ou aristocratique, la souveraineté

monarchique se réduit chez Bodin à la vie d'un seul homme, non plus

58 Ibid., p. 44-49.
39 Ibid., p. 44-45.
60 J. Bodin, Les Six livres de la République, Lyon, 1593, Paris, Fayard, Corpus des

œuvres de philosophie en langue française, 6 vol., 1986.
61 Nous ne pouvons aborder dans les limites de cet article la question de la

constitution mixte que la souveraineté absolue de Bodin aurait définitivement invalidée.
Disons seulement que nous ne souscrivons pas à l'idée que l'absolutisme serait le

préalable nécessaire aux théories démocratiques tandis qu'il n'est vraisemblablement
qu'une entreprise réactive et de pacification des conflits.



226 ISABELLE BOUVIGNIES

celle d'un magistrat, mais celle désormais d'un prince. En effet, pour être
vraiment absolue selon sa définition, la souveraineté a besoin d'appartenir
entièrement à celui qu'on dit souverain : elle ne peut donc être «sous charges»
comme l'est la fausse souveraineté d'un magistrat souverain. Ainsi pour qu'un
prince ait pleinement cette dernière, elle doit lui avoir été préalablement
donnée. C'est là plutôt que réside l'originalité de Bodin, dans l'idée qu'une
donation ou cession de la souveraineté est nécessaire pour constituer le
souverain. C'est pourquoi, explique Bodin, «le peuple ou les seigneurs d'une
Republique, peuvent donner purement et simplement la puissance souveraine
et perpétuelle à quelqu'un pour disposer des biens, des personnes, et de tout
Testât à son plaisir, et puis le laisse à qui il voudra» 62. Ainsi, de même qu'un
«propriétaire peut donner son bien, purement et simplement, sans autre cause

que de sa libéralité», de même un peuple ou une aristocratie peuvent «aliéner»

53 leur souveraineté. C'est la vraie donation, dit Bodin et qui, selon lui,
ne reçoit plus de conditions, «estant une fois parfaicte et accomplie : attendu

que les autres donations qui portent charge et condition, ne sont pas de vrayes
donations» M. De là, conclut-il, il va de soi que «la souveraineté donnée à un
Prince sous charges et conditions n'est pas proprement souveraineté, ni
puissance absolue» 65.

Bien qu'il s'agisse de délier les rois de tout engagement, le serment
demeure chez Bodin une réalité importante. Ce que Bodin va dire du serment
sera donc très différent de ce qu'en disait Théodore de Bèze, et ceci s'explique
par le fait que, contrairement à ce que l'on observe dans les traités monarchomaques

huguenots, le serment occupe une place importante pour son caractère

sacré, pour investir et être investi.
Pour illustration de la vraie donation de souveraineté au profit de la

souveraineté parfaite du prince, voici le serment, tel que le présente Bodin, par
lequel le descendant du roi de Tartarie 66 est investi dans son pouvoir souverain

67, alors même que nous avons affaire à un régime électif. Pour ce royaume
pris en guise d'exemple, le prince et le peuple, à qui appartient le droit
d'élection, explique Bodin, choisissent celui des parents du défunt que bon leur
semble - pourvu qu'il soit, par exemple, fils ou neveu. Us l'assoient donc sur
le trône et lui disent ces paroles : «Nous te prions, nous voulons aussi, et

t'enseignons que tu règnes sur nous : alors le Roy dit, Si vous voulez cela de

moy, il faut que vous soyez prests à faire ce que je commanderay : que celuy

62 Ibid., vol. I, p. 187.
63 Ce terme n'est pas emprunté à la langue de Bodin.
64 Ibid.
65 Ibid.
66 La monarchie dont il est question ici n'est nullement tyrannique. C'est le type

même de la monarchie primitive ou monarchie seigneuriale, soit un stade archaïque de
la monarchie dans la mesure où le souverain ne respecte pas les biens et la vie de ses

sujets, comme ce serait le cas si nous étions dans le cadre d'une monarchie royale.
67 La dimension de mise en scène est importante, c'est pourquoi nous introduisons

la totalité du passage.



DROIT DE RÉSISTANCE ET FONDEMENT MORAL DE LA POLITIQUE 227

que j'ordonneray estre tué, soit tué incontinent, et sans delay, et que tout le

Royaume soit commis et establi entre mes mains : le peuple respond, ainsi soit-
il : puis le Roy continuant dit, la parole de ma bouche sera mon glaive : et tout
le peuple luy applaudit. Cela faict il est pris, et osté de son throsne, et posé
en terre sur un aix, et les Princes addressans à luy leurs paroles disent ainsi :

Regarde en haut, et cognois Dieu : et voy cest aix sur lequel tu es assis en bas :

Si tu gouvernes bien, tu auras tout à souhait : autrement, tu seras mis aussi

bas, et despouillé de telle sorte, que même cest aix où tu sieds ne te restera

pas. Cela dit, il est eslevé en haut, et crié roy des Tartares. Ceste puissance
est absolue, et souveraine : car elle n'a autre condition que la loy de Dieu
et de nature ne commande.» 68

«Soyez prêts à faire ce que je commanderai, et ce même si j'ordonne votre
propre mort.» Ainsi, même si c'est plutôt le «souverain royal» qui a la faveur
de Bodin parce qu'il s'efforce de respecter la vie de ses sujets, on voit
difficilement ce qu'a de proprement moderne une souveraineté personnelle 69. Le
serment, avait expliqué Bodin, est ce qui vaut d'un inférieur à un supérieur.
Il s'articule, par conséquent, parfaitement à la relation de commandement

qu'implique la souveraineté parfaite.
C'est dire si l'idée d'un contractualisme chez les monarchomaques fait

pièce à la souveraineté-commandement 70. Il n'est pas sans danger qu'on fasse
de la souveraineté absolue la condition même de notre modernité politique,
rappelons à ce sujet que certains serments adressés à des chefs laissèrent de

tristes souvenirs dans notre histoire. Ne confondons pas les serments civiques
révolutionnaires, à caractère nécessairement réciproque, avec les serments
d'allégeance, tel celui qui, par exemple, après avoir été supprimé en 1820, fut
rétabli par le maréchal Pétain de 1941 à 1944 pour les hauts fonctionnaires.
Pensons également au serment militaire resté en usage dans de nombreuses
armées, institutions hiérarchiques s'il en est, jusqu'à l'époque contemporaine.
U y a en effet serment et serment. Ainsi, on peut se souvenir que dans l'armée
allemande, le Serment à la Constitution fut remplacé, en vertu de la loi du 21

68 Les Six livres..., livre I, chap. VIII, p. 186-187. C'est nous qui soulignons.
69 L'historiographie de ces dernières décennies a beaucoup valorisé cette phase

absolutiste. Pour exemple, cet extrait du Désenchantement du monde. Une histoire
politique de la religion de M. Gauchet: «Toute l'œuvre des monarchies absolutistes
est de la sorte à interpréter, on le verra, comme participant d'une dynamique aussi
foncièrement que souterrainement "laïque" et démocratique, et comme relevant à ce titre
d'une entreprise fondamentalement autodestitutive. Le pouvoir qui impose d'en haut,
expression de ce qui transcende radicalement la volonté des hommes, y travaille contre
lui-même, en fonction de sa nouvelle économie religieuse, à la constitution en pouvoir
légitime du pouvoir émané d'en bas, expression de la liberté métaphysique des individus.
Au miroir du pouvoir d'un, c'est l'économie symbolique du pouvoir de tous qui prend
corps.», Paris, Gallimard, 1985, p. 65.

7(1 II faudrait, pour cela, montrer plus complètement que la souveraineté
monarchomaque n'est pas un avatar de ia souveraineté médiévale, ce que nous ne
pouvons faire ici.



228 ISABELLE BOUVIGNIES

mai 1935, par un serment à Adolf Hitler, exigé de tous les officiers et soldats.
Ce serment, source de douloureux conflits pour la conscience militaire
allemande, fit, dit-on, hésiter de nombreux officiers qui, sans cela, auraient rejoint
les rangs de la résistance.

V. La résorption du droit de résistance des sujets
dans la souveraineté populaire

Nous le disions en commençant, notre modernité politique est faite de deux

ingrédients, la souveraineté et la liberté, dont le second paraît indispensable
à la souveraineté démocratique. Si donc les penseurs de la lignée de Jean Bodin
ont posé le principe d'une souveraineté une et indivisible, ceux de la lignée
des monarchomaques ont posé celui de la liberté. Rousseau est sans doute le

premier philosophe politique à avoir tenté de penser à la fois la souveraineté
et la liberté. C'est ce qui apparaît dès le Discours sur l'économie politique 71

(1755), premier grand texte politique de Rousseau, et dont la rédaction précède
de peu celle du Contrat social (1762). Rousseau y formule pour la première
fois le principe d'une souveraineté populaire, sous la forme de la volonté
générale dotant le peuple de volonté législative. S'il revient au peuple désormais

de décider des lois sous lesquelles il vivra, il incombe au gouvernement
d'exécuter celles-ci, et le péril sera grand qu'en l'absence de garde-fou efficace
la volonté du peuple se voit subvertie au profit de ceux qui gouvernent. C'est
pourquoi, avant même la mise en place des principes du Contrat social et dès

le DEP, Rousseau se soucie des devoirs d'un gouvernement qui exécuterait
la volonté de tous 72, car ce n'est pas peu d'obtenir de cet exécutif qu'il
n'outrepasse pas sa tâche, qu'il se contente d'exécuter ce qu'il n'a pas lui-
même voulu comme membre du gouvernement, mais seulement comme sujet
de la volonté générale. Puisque le pouvoir législatif appartient au peuple, tout
l'art de gouverner devra consister à faire que les particuliers consentent au bien

commun, y reconnaissent leur propre volonté, et, surtout, dit Rousseau, apprennent

à aimer les lois, sachent s'y obliger par conséquent, ce qu'aura vocation
à garantir une éducation publique, et, plus tard, dans le Contrat social, une

religion que Rousseau qualifie de civile 73.

71 J.-J. Rousseau, Discours sur l'économie politique, Paris, Vrin, 2002 (désormais
DEP). Cet ouvrage est l'édition séparée de l'article «Économie» paru en novembre 1755
dans le volume V de l'Encyclopédie.

72 Le DEP est une théorie du gouvernement.
73 Ce n'est peut-être pas tout à fait un hasard si le Contrat social s'achève non

seulement sur un chapitre consacré à une religion civile conçue comme une morale civile
et garantissant contre l'intolérance. Voici, les derniers mots du chapitre: «Mais
quiconque ose dire hors de l'Église point de salut doit être chassé de l'État [...]. La raison
sur laquelle on dit qu'Henri IV embrassa la Religion romaine la devroit faire quiter à

tout honnête, et sur-tout à tout Prince qui saurait raisonner.» Du Contrat social, Paris,
La Pléiade, vol. III, p- 469. On voit bien ici le rôle que Rousseau fait jouer à la Réforme.



DROIT DE RÉSISTANCE ET FONDEMENT MORAL DE LA POLITIQUE 229

Mais achevons plutôt notre analyse du droit de résistance comme fondement

moral de la politique, et montrons la continuité entre ce dernier et la
souveraineté populaire de Rousseau.

C'est dans le DEP que Rousseau introduit pour la première fois le concept
de volonté générale 74, d'une part en réfléchissant aux devoirs d'un
gouvernement, et, d'autre part, en mettant fin à toute réflexion anti-tyrannique : ce

qu'on se contentera d'observer ici. C'est dans les termes de l'anti-tyrannie, en
effet, qu'il traduit l'apport définitif que représente l'invention de la volonté
générale. Voici les termes mêmes de Rousseau : «En établissant la volonté
générale pour premier principe de l'économie publique et règle fondamentale
du gouvernement, explique-t-il, je n'ai pas cru nécessaire d'examiner
sérieusement si les magistrats appartiennent au peuple ou le peuple aux magistrats,
et si, dans les affaires publiques on doit consulter le bien de l'état ou celui des

chefs.» 75 Or la formule que nous avons soulignée est proprement celle
qu'utilisaient les monarchomaques huguenots pour fonder la résistance au gouvernement

tyrannique 76. On comprend bien, en effet, que cette question n'ait plus
lieu d'être au moment où le peuple est en possession de sa propre souveraineté

ou liberté. Un droit de résistance à soi-même serait proprement absurde. En

revanche, la question qui se pose désormais est celle des conditions qui
garantiront aux membres du corps politique le réel exercice de leur liberté. Or
cette question, Rousseau ne se fait pas faute de se la poser. Jusqu'alors,
l'histoire est pleine d'exemples qui prouvent que les gouvernements ont privé
les peuples de leur liberté. «Depuis longtemps, poursuit Rousseau, cette question

(à savoir si les magistrats appartiennent au peuple ou le peuple aux

magistrats) a été décidée d'une manière par la pratique, et d'une autre par la
raison ; et en général ce serait une grande folie d'espérer que ceux qui dans

le fait sont les maîtres préféreront un autre intérêt au leur 77. [...]». En fait,
jusque là, la souveraineté populaire n'avait jamais été conçue comme pouvant
devenir effective : elle est restée, dit Rousseau, dans «les écrits des philosophes
qui osent réclamer les droits de l'humanité» 78. Les premiers mots du Contrat
social nous le rappelle : «L'homme est né libre et partout il est dans les fers».

74 DEP, voir l'article «L'invention de la volonté générale» par B. Bernardi,p. 103-
120.

75 Ibid., p. 48. C'est nous qui soulignons.
76 On retrouve l'idée dans le Droit des Magistrats quand Théodore de Bèze explique

le principe de la souveraineté populaire : «Je di donc que les peuples ne sont point issus
des magistrats, ains que les peuples ausquels il a pieu de se laisser gouverner ou par
un prince ou par quelques seigneurs choisis, sont plus anciens que leurs magistrats, et

par consequent que les peuples ne sont pas créez pour les magistrats, mais au contraire
les magistrats pour les peuples [...].», op.cit, p. 9. La formule que nous soulignons,
et qui est une variante de celle qu'utilise Rousseau, n'était pas nouvelle au XVIe siècle,
mais les monarchomaques en faisaient, comme nous l'avons vu, un usage véritablement

politique.
77 DEP, op. cit., p. 48-49.
78 Ibid.



230 ISABELLE BOUVIGNIES

Il ne faut donc pas seulement poser le principe d'une souveraineté populaire 79,

mais il faut aussi et avant tout penser sa mise en œuvre, notamment dans la

relation qui doit exister entre un peuple doté de la puissance législative et son

gouvernement doté de l'exécutif.
En se résorbant dans le concept de volonté générale, le droit de résistance

acquiert une réalité théorique nouvelle, celui du corps politique lui-même

composé d'autant de membres qu'il y a d'individus. On comprend que la

question des conditions d'un gouvernement80 qui se conformerait à l'intérêt
de tous est essentielle et nouvelle. Trois tâches lui reviennent selon Rousseau :

la première est, pour le gouvernement lui-même, de se limiter à l'exécution
de la volonté générale, la seconde, de faire que les membres du corps politique
se reconnaissent dans les législations qui émanent pourtant de leurs propres
volontés, la troisième, économique, de pourvoir à la subsistance publique, et

garantir une économie où les inégalités puissent être limitées. Ainsi, la question
de ce qui permettra d'obliger les membres du corps politique à leurs propres
lois, celle des conditions qui rendent possible cette obligation, ne quittera plus
Rousseau : on la retrouvera là où il réfléchit aux applications pratiques du

Contrat social, c'est-à-dire dans les textes trop peu lus et étudiés portant sur
les gouvernements de Corse, de Pologne, et de Genève.

Conclusion

Revenons donc sur le fondement moral de la politique. Comme nous le

disions dans notre introduction, la question de la liberté comprise comme
l'accès possible des membres d'un corps politique à leur propre autonomie,
et à l'exercice de cette dernière, est un droit de nature proprement démocratique.

Si l'exigence d'une politique démocratique est apparue sous la forme
d'une revendication légitime des sujets de pouvoir limiter le pouvoir arbitraire
des princes, elle est aujourd'hui celle des conditions d'exercice de la
souveraineté commune incluant celui de chaque individu. Ce sont les individus eux-
mêmes qui ont à porter le processus démocratique à un degré satisfaisant de

réalisation, et la tâche demeure redoutable d'autant que l'étude des conditions

qui permettraient pareille avancée est loin d'être achevée.

79 Cela a déjà été fait.
80 II est possible que la parution à Londres d'un abrégé des Six Livres de la

République de Jean Bodin sous le titre De la République, traité de Jean Bodin ou traité
du gouvernement ait incité Rousseau à écrire son propre traité du gouvernement.


	Le droit de résistance et le fondement moral de la politique

