
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 54 (2004)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 136 (2004), P. 167-207

BIBLIOGRAPHIE

Richard Broxton Onians, Les origines de la pensée européenne, sur le corps, Histoire de

l'esprit, l'âme, le monde, le temps et le destin, traduit de l'anglais par la philosophie
Barbara Cassin, Armelle Debru et Michel Narcy (L'ordre philosophique),
Paris, Seuil, 1999, 690 p.

L'édition anglaise de cet ouvrage majeur date de 1951. René Schaerer en a rendu
compte dans ces colonnes en 1952. Comme B. Cassin le souligne dans sa présentation,
voici mis à disposition du lecteur francophone «un livre merveilleux» qui nous transporte

«dans une autre réalité vivante et concrète, dans une autre expérience du monde
et du corps» (p. 13) que la nôtre et qui pourtant nous est proche dans son étrangeté même.
Il faut saluer le travail des traducteurs qui ont su rendre lisible ce livre touffu, bourré
de notes, de citations grecques et latines, l'œuvre d'une vie, que l'A. (1899-1988),
professeur de latin à l'Université de Londres, n'a cessé d'amplifier. Par le menu, il décrit
en trois parties les mots et les concepts qui constituent les Weltanschauungen grecque
et romaine, en pratiquant souvent le comparatisme linguistique, La première concerne
«L'esprit et le corps» (p. 27-118), la seconde «L'âme immortelle et le corps» (p. 119-
360) et la troisième «Le destin et le temps» (p. 361-552). Une série d'addenda vient
compléter ce panorama, permettant d'élargir les résultats grâce à une approche
comparatiste en direction des mythologies nordiques, des conceptions juives, indiennes ou
tirées du folklore. L'ensemble constitue une véritable «archéologie» de nos concepts
fondamentaux, tels l'âme, l'esprit, la pensée ou le temps, quotidiens, mais aussi plus
abstraits et souvent entrés dans la langue philosophique. Cette analyse nous permet de
mieux comprendre l'origine même de certaines de nos propres problématiques, la
connaissance de l'histoire des concepts permettant souvent, comme Ernst Mach le
soulignait déjà, de résoudre mainte difficulté ou obscurité philosophiques. Toutes ces
recherches détaillées sont scrupuleusement appuyées sur ces éléments matériels que sont
les textes, et toute affirmation est étayée par des citations. L'érudition de l'A. est sans
faille ; sa présentation des textes et son commentaire des occurrences sont toujours
remarquablement clairs et légers, ce qui rend agréable la lecture. - Chez Homère «penser
est décrit comme un 'parler'» qui se trouve «localisé quelque part dans le cœur, mais
d'habitude dans la phrên ou les phrenes que l'on rend d'habitude par 'estomac' ou
'diaphragme'» (p. 27). Dans la première partie, l'A. livre ainsi une sorte de préhistoire
de la notion de «pensée» et insiste sur le fait que pour comprendre les notions archaïques,
il faut «abandonner les préjugés qui proviennent de l'usage grec plus tardif, et de notre

propre pensée» (p. 30). La méthodologie de l'A. consiste donc à pratiquer déjà cette
méthode du «regard éloigné», indispensable à une étude anthropologique de notions à

la fois parentes et pourtant passablement différentes de ce qu'elles ont fini par signifier
dans notre propre univers conceptuel. Il a ainsi fallu du temps pour localiser «le siège
de la conscience» (p. 39) ou pour expliciter la matière dont est constitué le thumos, autre
terme pour désigner l'âme, le souffle vital de nature «vaporeuse» (p. 64). «Thumos est

une vapeur qui émane d'un liquide, et le liquide qu'on boit va vers les phrenes ou

poumons. C'est pourquoi, on le devine, l'inspiration prophétique s'atteint en inhalant

une vapeur, ou en buvant du sang ou de l'eau, du vin, du miel, [...] c'est pourquoi les
Muses sont des nymphes aquatiques, les poètes boivent à leurs sources ;[...] un poème
c'est l'eau, le miel ou le nectar des Muses» (p. 89-90). Les Romains assimilaient à leur
tour la vie au vin et de ce fait ils «s'appliquaient non seulement des onguents mais du



168 BIBLIOGRAPHIE

vin sur le corps, surtout sur la tête. Ils pensaient que ce que voulait l'âme-vie, le genius,
était du vin» (p. 332). Dans son analyse de la psukhê, l'A. propose l'idée qu'elle «était
associée plus particulièrement avec la tête» (p. 122) et il est convaincu que c'est plutôt
le thumos qui désigne l'âme comme souffle (p. 150), lapsukhê étant à l'origine de nature
plus corporelle, plus matérielle que le thumos. Dans la dernière partie, l'A. quadrille
les concepts grecs du temps et du destin, aiôn, kairos (qui désigne au départ «quelque
chose comme 'but', 'cible'», p. 405), êmar (chez Homère, Têmar «c'est le temps, la
destinée partagée par un individu [...] c'est un temps d'une sorte particulière, 'fatal',
'du destin"» p. 487-488), et ceux liés à la conception du destin («en général le destin
des dieux est l'œuvre des hommes», p. 462), la moira, les Moires (avec le thème du
destin comme chaîne qui enserre l'homme) et finalement la mort, souvent conçue chez
Homère comme «une bande d'étoffe ou un enveloppement de vapeur, un nuage» (p.
504) qui vient recouvrir les yeux des vivants.

Stefan Imhoof

Miroslav Marcovich, Heraclitus, Greek Text with a Short Commentary,
Second Edition including Fresh Addenda, Corrigenda and a Select

Bibliography (1967-2000), Sankt Augustin, Academia, 2001, 680 p.

Il s'agit de la deuxième édition corrigée et augmentée du magnum opus de

Marcovich, datant de 1967 et qui était devenu introuvable. Cette édition critique
d'Heraclite est sans conteste l'une des plus lisibles et des meilleures qui existent, par
un spécialiste mondialement reconnu. Les fragments sont disposés selon un ordre
thématique, ce qui donne une présentation très différente de celle de Diels qui cite les
textes en suivant l'ordre alphabétique des sources, excepté pour le fragment 1 tiré
d'Hippolyte et de Sextus, et qui aurait été placé en tête du «livre» d'Heraclite, selon
ce qu'indiquent Aristote et Sextus. L'A. subdivise le corpus en trois parties : la première,
intitulée la «doctrine du logos», contient 50 fragments, groupés en douze sections ; la
deuxième, la «doctrine du feu», contient 43 fragments, groupés en neuf sections, et la
troisième, qui comporte 31 fragments, concerne «l'éthique, la politique (politics) et le
reste» et se subdivise en 4 sections, la dernière étant dévolue aux fragments douteux
(dubia et spuria). Cette répartition est souvent éclairante, dans la mesure où elle restitue
un suivi à des textes qu'on avait lus auparavant de manière isolée, mais elle n'est pas
totalement dépourvue d'arbitraire : on ne comprend par exemple pas vraiment pourquoi
le fragment DK 45 (M 67) qui parle du Xóyoz de la t/ivxq figure dans la deuxième partie
(la doctrine du feu). Le nombre total de fragments authentiques que retient l'A. est
inférieur à celui de Diels : 111 contre 126 (celui des fragments douteux est de 14 contre
15 chez Diels). Cette différence ne provient pas du rejet par l'A. de textes que Diels
retient, mais du fait que Marcovich groupe parfois sous un même fragment des textes

que Diels estime différents (cf. par exemple, le fragment M 23 qui regroupe les fragments
DK 114 et 2, en ajoutant comme matériaux les fragments DK 112. 113 et 116, ou M 40.

qui synthétise en en donnant le stemma, les différentes variantes du «fragment du

fleuve», soit DK 12, 49 a et 91). Des tables permettent de convertir rapidement les

numérotations des éditions de Schleiermacher, Byvvater, Diels-Kranz et Marcovich, dans
les deux sens. Notre édition comporte la citation de toutes les versions disponibles d'un
texte, y compris celle des versions partielles, ce qui permet à chacun de disposer, en

un survol rapide, de la quasi-exhaustivité des sources, là où le texte de Diels était parfois
compilé à partir de plusieurs versions. L'A. distingue entre les citations (C) proprement
dites, les paraphrases (P) et les réminiscences (R pour Respicit). De plus, lorsqu'il existe
différentes versions d'un fragment, celles-ci sont notées (a), (b), (c), etc., selon leur
proximité avec ce qui paraît être le fragment originel (désigné par [a]). Les fragments



BIBLIOGRAPHIE 169

ont été disposés de façon à faire ressortir leur structure caractéristique à la manière de
textes poétiques. Des schémas illustrent çà et là un élément particulier d'un fragment
(comme l'opposition complémentaire entre l'arc et la lyre, p. 128, fr. 51 DK, 27 M)
et le «tableau des opposés dans la doctrine héraclitéenne du logos» (p. 160). qui permet
de visualiser de manière synoptique toutes les occurrences des contraires. Chaque texte
est traduit en anglais et bénéficie d'un bref commentaire qui contient un nombre
impressionnant d'indications bibliographiques, exégétiques et philologiques. La traduction

d'un terme-clé comme logos n'est pas homogène et varie passablement d'un texte
à un autre : dans le fragment M 67, logos est rendu par «measure» (p. 366). dans le

fragment 1 par «Truth» (p. 6) et au fragment 23 (DK 114 + 2), il est simplement
translittéré («Logos», p. 91). Dans certains cas, on a vu que l'A. groupe des fragments
que Diels édite de manière séparée, mais il lui arrive également d'émonder le texte
«canonique» transmis par Diels : du fragment 35 (7 M, p. 25). par exemple, il ne retient
que les mots noXXcou taropaç. «Men must be acquainted with many things», là où
Diels transmettait XPV yàpeùpdXa ttoXXcüi> ÏOTopac, epiXooóepovc, âuôpaç elvai, «(Denn)
gar vieler Dinge kundig müssen weisheitsliebende Männer sein». Si l'on retient la
version allégée de Marcovich et considère, comme il le fait, le reste du texte comme
une glose de Clément qui citerait Heraclite librement, on se prive de l'une des trois
uniques occurrences pré-platoniciennes de epMoocpoç, ce qui n'est pas sans
conséquence pour l'histoire de la philosophie. Ces quelques interrogations critiques ne doivent
pas faire perdre de vue que cette édition est indispensable à tout lecteur d'Heraclite qui
souhaite disposer des données essentielles de la recherche philologique, préalables
indispensables à toute interprétation philosophique.

Stefan Imhoof

Bernard Cottret, Monique Cottret, Marie-José Michel (éds). Jansénisme et

puritanisme, préface de Jean Delumeau (Univers Port Royal), Paris, Nolin,
2002, 240 p.

Jansénistes et puritains du XVIIe siècle ont souvent fait l'objet d'un amalgame qui
tenait plus d'un regard éloigné et polémique que d'une analyse rigoureuse des positions
en présence. Il ne suffit pas d'insister sur l'œuvre de la grâce ou le thème de l'élection
ou bien encore de faire preuve de sévérité des mœurs pour partager une même théologie
et une même vision du monde. Ce volume sur Jansénisme et puritanisme, qui reprend
les travaux d'une journée de colloque de septembre 2001 aux Granges de Port Royal,
s'attache à corriger ce lieu commun. Il ne suffit pas d'ailleurs d'opposer l'engagement
dans le monde et la valorisation de l'action profane des puritains, à l'humilité et au refus
du monde des jansénistes, ou bien encore l'anticléricalisme des uns et la fidélité à

l'Église des autres pour corriger le tir. Il faut entrer dans le détail des positions
économiques (F. Vanhoorne) et de la conception de la sociabilité, analyser les effets induits
bénéfiques d'un vice - l'amour-propre - pour ne pas plaquer sur des positions finalement
assez conservatrices une même idéologie utilitariste pré-capitaliste. - On peut ainsi être

une amie et une fidèle de Port Royal et mener une politique réaliste, commandée

davantage par la raison d'État que par la simple piété, comme Marie de Gonzague, reine
de Pologne (A. Chalvaziel) ; et le jansénisme a comme on sait favorisé le parti gallican
tout en s'opposant aussi bien à l'absolutisme royal qu'à l'infaillibilité pontificale. Si
la croyance en la prédestination a pu sécuriser des fidèles confiants dans la certitude

infaillible de la foi. le jansénisme pas plus que le puritanisme ne sont tombés dans le

sophisme paresseux. Tout au contraire ils ont donné naissance à un engagement dans

la vie sociale et politique et dans le combat pour la réforme et la régénération tant de

l'Église que de l'État, puisque la certitude de la fin (le salut) ne supprime pas la nécessité



170 BIBLIOGRAPHIE

des moyens (l'action, la sainteté), mais la renforce. S'agissant de la morale, H. Bost
montre combien l'idéal éthique a été le lieu de vérification des doctrines, tandis que
C. Tournu analyse le rapport respectif à Augustin des deux courants comparés, en
distinguant bien une inscription dans la rupture pour le puritain fondamentaliste et
ennemi des médiations cléricales, et le sens de la continuité des jansénistes qui restent
toujours fidèles à l'Église romaine, même lorsqu'ils contestent une position pontificale.
En revanche puritains et jansénistes se retrouvent dans une commune condamnation du
théâtre, vain plaisir des yeux, idolâtrie dangereuse ; mais ici encore il faut distinguer,
car si les puritains sont clairement iconoclastes, les jansénistes privilégient le texte (d'où
la possibilité de lire du théâtre chrétien) aux dépens de la représentation visuelle
(T. Gheeraert). On notera enfin deux études très enrichissantes sur les casuistes de

Sorbonne (J. Gres-Gayer) et sur le rêve ou plutôt le fantasme de la communauté pure
(J. L. Quantin), qui mène au rigorisme, à la hantise des hérétiques et à la tentation du
schisme, et conduit aussi à valoriser les pratiques d'intériorisation et d'auto-contrôle (le
journal spirituel). En fin de ce parcours, on peut légitimement se demander si jansénistes
et puritains ont bien existé ou s'il s'agit là de types idéaux à la M. Weber, fort utiles

pour une confrontation intellectuelle, mais qu'il ne faudrait surtout pas figer pour ne

pas perdre la richesse des singularités historiques. On l'aura compris, c'est un livre
foisonnant d'informations et de perspectives qui ouvre de nombreuses pistes de recherche

et corrige bon nombre d'idées toutes faites.

Jacqueline Lagrée

Mai Lequan, La philosophie morale de Kant (Points), Paris, Seuil, 2001,509 p.

L'A., maître de conférences à l'Université de Lyon III-Jean-Moulin, montre
excellemment l'unité et la cohérence de la philosophie morale de Kant, et le lien fondamental
entre la liberté et la règle. D'emblée on saisit combien les limites du formalisme,
nécessaire, sont reconnues par Kant lui-même. Loin d'opposer de manière dualiste
raison et sensibilité, la philosophie de K. est montrée ici comme une pensée originale
de la médiation. Formel, l'impératif catégorique n'implique pas du tout une morale vide
et irréalisable, mais il apporte une structure permettant un dynamisme souple à

l'indispensable formation morale de l'homme, de façon universelle, en se fondant sur une
pureté rationnelle. Tout contenu de maxime morale doit correspondre à sa forme
universalisable. Il y a en tout homme une aptitude potentielle, spécificité humaine, à

la responsabilité, équilibre entre liberté et obéissance à la règle. En alternant d'abondantes

citations essentielles et leur explication claire, l'A. nous offre un excellent

ouvrage de poche, à la hauteur des meilleures exigences de rigueur tout en restant

toujours accessible. Sollicitant avec bonheur tous les textes éclairants en intertextualité,
elle va de la genèse de la morale kantienne, en rapport avec les philosophies antérieures,
à son épanouissement dans les Fondements de la métaphysique des mœurs. Envisageant
les statuts de la liberté, la réalisation du devoir et l'application de la morale, affrontant
la question du rigorisme et de l'ascétisme de l'éthique kantienne, elle débouche sur
l'affirmation d'une vertu joyeuse. Le bonheur, somme de tous les principes pratiques,
ne peut se réaliser authentiquement que par la morale, qui l'associe à la vertu. On ne

s'étonne pas d'aboutir à l'indispensable éducation : la morale se réalise dans l'inlassable
effort éducatif. Cardinale attention à eduquer. raison à constamment développer pour
qu'elle pilote le sentiment, bonne volonté fondamentale à cultiver : là est la sagesse,

promesse de fraternité. Kant n'a pas pris une ride, l'A. nous en convainc en nous offrant
ici un précieux outil pédagogique. Elle montre que la philosophie morale de Kant ne

constitue nullement une structure éducative puriste, rigoriste et formaliste, mais une

éthique d'espoir, qui, pour être difficile, n'en est pas moins joyeuse et accessible ; cette

éthique formule brillamment l'autonomie de la volonté tout en étant soucieuse



BIBLIOGRAPHIE 171

d'applicabilité pratique dans l'articulation de l'universel et du particulier, pour fonder
le bonheur sur une dialectique éthique. Nullement abstraite et surhumaine, voire
inhumaine, l'éthique de Kant stimule l'effort de l'être humain, qui se construit sans relâche
par la bonne volonté éclairée, la volonté de bien. En fin d'ouvrage, une bibliographie
indiquant l'essentiel et un glossaire de 20 p.

Claude Droz

C. Helmer, C. Kranich, B. Rehme-Iffert (éds).Schleiermachers Dialektik. Die
Liebe zum Wissen in Philosophie und Theologie (Religion in Philosophy
and Theology), Tübingen. Mohr Siebeck, 2003, 324 p.

Issu d'un colloque qui s'est déroulé en 2002 à Tübingen, ce volume qui rassemble
seize contributions met en évidence le caractère absolument central de la Dialectique
(trad. fr. Paris, Cerf. 1997) pour toute la pensée de Schleiermacher. À l'encontre du
cliché qui réduit celle-ci à une «philosophie du sentiment». D. Thouard met en évidence
la relation du sentiment à la doctrine du jugement dans le cadre de la logique du savoir
que constitue la Dialectique. Essentiellement fini, ce savoir est foncièrement «critique»
(C. Berner et B. Rehme-Iffert), et il ne saurait donc se déployer que dans le cadre d'un
dialogue infini. - Le sens et la portée d'une telle idée du savoir, dont l'inspiration
remonte à Platon, sont analysés aussi bien en les confrontant au contexte de l'époque
où s'élabore cette Dialectique et à Leibniz (M. Frank)) que du point de vue de sa

réception actuelle. Dans ce sens, A. Bowie. Shin-hann Choi, et R. Stroh examinent la

fécondité de la Dialectique sur le plan pratique ou social (et cela dès le niveau du concept
schleiermachien de conscience de soi), c'est-à-dire aussi sa proximité avec Habermas
et Rorty. La Dialectique est néanmoins irréductible à cette dimension pratique et

gnoséologique. comme le montrent les contributions qui interrogent la métaphysique
et l'ontologie dont elle est indissociable (A. Arndt. C. Kranich). Englobant la logique
et la métaphysique (qui détermine la connexion entre le penser et l'être), la dialectique
dégage, de la conscience immédiate et réfléchissante, les présupposés de l'élaboration
des sciences concrètes de la culture et de la nature - éthique et physique (p. 144 sq.).
Les savoirs concrets présupposent en particulier deux idées corrélatives (p. 203) qui leur
échappent : celle de monde (l'ensemble de la multiplicité de tous les objets possibles,
dont notre savoir ne saurait que se rapprocher indéfiniment), et celle de Dieu, c'est-
à-dire l'idée de l'être en qui il est possible de penser l'unité ou la coïncidence entre
la pensée et l'être (Jan Rohls et F. Vercellone). La théologie est ainsi la science qui
a pour objet cette présupposition de tout savoir concret (H.-P. Grosshans), l'œuvre de

S. montrant simultanément de façon concrète l'erreur qui consisterait à croire que la

philosophie et la théologie répondent à des paradigmes de rationalité étrangers l'un à

l'autre (E. Herms. T. Tice). En tant que savoir visant à dégager l'essence du christianisme,

la théologie exégétique de S. demande à être comprise, non seulement à partir
de son herméneutique et de sa conception de la théologie en général, mais à partir des

conditions en général de tout savoir telles que les détermine la Dialectique, et plus
largement des déterminations éminemment historiques de l'homme (C. Helmer,
E. Herms). L'exégèse implique en effet une confrontation entre les conceptions
catégoriales du devenir et de la vocation de l'homme, qui sous-tendent d'une part les

discours des auteurs des textes canoniques, et d'autre part leur réception par l'exègète.
Cette exégèse est en retour susceptible de corriger la conception de la nature et de la

vocation de l'homme à partir de laquelle l'exègète comprend le texte canonique (p. 89.
111 sq.). et donc de se corriger elle-même. Sans pouvoir rendre ici justice à toute la

richesse de ce recueil, on notera le précieux index des noms et des matières.

Jean-Claude Gens



172 BIBLIOGRAPHIE

David Brezis, Kierkegaard et les figures de la paternité (La nuit surveillée),
Paris, Cerf, 1999, 393 p.

- Kierkegaard et le féminin (La nuit surveillée), Paris, Cerf, 2001, 189 p.

Ces deux ouvrages obéissent à la même méthode d'interprétation. L'A. pense qu'en
rester soit à la seule pensée, soit à la seule biographie, nous condamne à manquer le

propre de la philosophie de Kierkegaard. Par conséquent, il va dégager la complexité
des structures à partir de la vie qui éclaire l'œuvre, non pour ramener cette dernière
à un exercice autobiographique, mais pour mettre en évidence l'entrelacement des fils
biographiques et conceptuels. On ne peut lire l'œuvre de Kierkegaard, prétend l'A., de
manière ni purement philosophique, ni purement biographique. Il s'agit, pour lui, moins
de dégager «... un fond de vérité que le jeu d'une structure qui, dans le déploiement
de ses articulations, commande tout le champ de la biographie ou de la conceptualité
kierkegaardienne» (Kierkegaard et les figures de la paternité, p. 10). Ainsi, retrouve-
t-on dans l'œuvre la complexité et la dualité du rapport au père et à la figure paternelle,
comme on retrouve également, en passant de l'esthétique au religieux, le passage d'un
rapport au féminin et à la figure maternelle à un ascétisme refusant toute figure du
féminin. - Ces livres offrent de nombreux éclairages séduisants, nourris qu'ils sont par
une connaissance intime de l'œuvre kierkegaardienne. Et pourtant, nous ne sommes pas
convaincu par cette démarche. Pourquoi ne jamais se rapporter à la critique? Cette
référence permettrait de sortir du huis clos de la biographie et de l'œuvre. Mais, plus
gravement, nous ne sommes absolument pas convaincu qu'user de la biographie pour
en retrouver des aspects dans l'œuvre ou partir de l'œuvre pour retrouver la biographie
nous éclaire vraiment sur le sens de l'acte du philosopher kierkegaardien. N'oublions
pas que le penseur danois en appelle toujours à la liberté du lecteur et qu'il vise
l'universel à travers des catégories existentielles exemplaires de l'existant et non de
Sôren seulement. Est-il vrai que «toute la pensée de Kierkegaard se déploie [...] comme
un vaste réseau d'arguments qui à la fois accusent le père et visent à lui rendre justice»?
(op. cit., p. 386) Sommes-nous plus avancés sur le sens de la communication indirecte,
forme essentielle au contenu et à l'intention de la pensée kierkegaardienne, si l'on nous
dit que le renoncement au féminin, exprimé sur le plan biographique par la rupture des

fiançailles, se marque «sur un plan structural [...] aussi et surtout par le recours à la
communication indirecte»? (Kierkegaard et le féminin, p. 103)

Michel Cornu

Sôren Kierkegaard, Correspondance, traduit du danois par Anne-Christine
Habbard, Paris, Éditions des Syrtes, 2003, 463 p.

«Après ma mort, on ne trouvera pas dans mes papiers (c'est là ma consolation) un
seul éclaircissement sur ce qui au fond a rempli ma vie; on ne trouvera pas, au plus
intime de moi-même, ce texte qui explique tout et qui souvent, de ce que le monde
traiterait de bagatelles, fait pour moi des événements d'énorme importance, et qu'à mon
tour je tiens pour une futilité, dès que j'enlève la note secrète qui en est la clef.» (Journal.
1.273) Avant de se mettre à la lecture de cette correspondance, il sera bon de se rappeler
ce passage célèbre du Journal. En effet, on ne trouvera pas dans ces lettres, traduites

pour la première fois in extenso en français, la moindre révélation du «secret», la

moindre allusion «croustillante». Il ne faudra pas davantage, sous peine d'être déçu, les

aborder en «détective psychologue», à l'affût de l'explication première et dernière. Par

bonheur, cette correspondance nous entraîne sur des pistes autrement plus
enrichissantes, n'en déplaise au narcissisme et au voyeurisme ambiants. En effet, non
seulement elle facilite l'accès à l'œuvre du penseur danois, mais elle en confirme aussi



BIBLIOGRAPHIE 173

la signification profonde. Elle manifeste d'abord que le projet de Kierkegaard, qui en
fait plus un penseur qu'un philosophe universitaire ou un théologien savant, de mettre
en adéquation, à la manière de Socrate, vie et pensée, est parfaitement réussi. Elle est
à lire en écho avec la communication indirecte qui constitue la structure des ouvrages
du penseur danois. Elle nous permet ensuite de retrouver la diversité stylistique de
l'œuvre. On a souvent parlé, à propos de cette dernière, d'une théâtralisation, d'une mise
en scène de la philosophie. On pourrait tout autant parler d'une «musicalisation» de la
pensée, tant celle-ci module, varie les tonalités, les rythmes. Dans la correspondance,
le style est dicté par l'interlocuteur auquel la lettre est adressée: humour, ironie, respect
distant, questionnement, longs détours masqués, etc. Kierkegaard est décidément un
grand écrivain! Enfin, ces lettres permettent de lever une erreur fréquemment commise
à l'égard de sa philosophie: croire qu'elle est valorisation de l'individu pour lui-même,
de la subjectivité isolée. Si le penseur danois, effectivement, valorise la subjectivité,
c'est que sans elle, il n'est pas d'intersubjectivité, mais, dialectiquement aussi, sans

intersubjectivité, pas de subjectivité (c'est la fameuse dialectique du Post-Scriptum).
«Ce que tu ne peux avoir que pour toi seul n'est jamais le bien suprême.» (OC XIV,
26. Cité, p. 35) Si Kierkegaard valorise l'individu, oh combien, c'est qu'il sait qu'il n'est
de communication qu'engagée; le reste, et le penseur danois l'a signalé bien avant
Heidegger, n'est que bavardage. Cette correspondance nous apporte, accessoirement, des

éléments sur la personnalité de Kierkegaard: sa capacité de se mettre à la place de l'autre,
sa tendresse (eh oui!), son humour quasi permanent, sa blessure profonde aussi. Ainsi écrit-
il à Régine: «Ne vois pas l'homme troublé et inquiet, celui à qui de sombres pensées ne
laissent aucune paix, celui qu'un mystérieux chagrin poursuit comme un esprit versatile
virevoltant tout autour de lui; pense à moi aimable et doux, plein d'espoir et de confiance.»

(p.l 11) L'intérêt de cette publication est encore accru par la pertinence de l'introduction
de Anne-Christine Habbard, la traductrice, par la clarté de la présentation et la lisibilité
exemplaire de sa traduction. Bref... un bonheur pour tous les kierkegaardiens

Michel Cornu

Peter Köster, Kontroversen um Nietzsche. Untersuchungen zur theologischen

Rezeption, Zurich, Theologischer Verlag, 2003, 384 p.

Dans ce recueil d'articles, l'A. réunit des contributions s'étendant sur près de trente
années et témoignant de la réception théologique de Nietzsche, en Allemagne tout
particulièrement. Au cœur de l'ouvrage, un texte substantiel (p. 175-270) fait état de

la diversité et de la confiictualité de cette réception (Salaquarda, Müller-Lauter, etc.).
Signalons aussi une étude significative sur la figure de Nietzsche saisie comme antipode
implicite dans l'Éthique de Bonhoeffer (p. 271-335). Des discussions approfondies sont

menées avec les interprétations de Nietzsche par Heidegger, Scheler, Balthasar, Barth.
Mais la principale controverse est celle ayant opposé l'A. à Wolfgang Müller-Lauter : ce

dernier avait fortement insisté sur la pluralité de la volonté de puissance. Il parlait même
de l'existence de plusieurs volontés de puissance. Selon l'A., non seulement la notion d'une

pluralité des volontés de puissance n'est pas vraiment attestée chez Nietzsche, mais elle

n'est pas non plus convaincante au plan systématique. Le point de vue personnel de l'A.,
de plus en plus perceptible au fil du parcours, est le suivant : il faut demeurer modeste

dans la reprise théologique de Nietzsche et éviter toute re-christianisation de sa pensée.

Il s'agit certainement d'un ouvrage qui vient compléter utilement le dossier de la réception

théologique de Nietzsche, sans rien négliger des problèmes philosophiques qui se posent
en amont et en aval de cette réception. On regrettera l'absence de toute prise en compte
des travaux francophones sur le sujet (ceux de Paul Valadier en particulier).

Denis Müller



174 BIBLIOGRAPHIE

Jacques le Goff, L'Europe est-elle née au Moyen Age Paris, Seuil, 2003,
335 p.

Un grand historien, qui s'avoue agnostique, se penche sur la naissance de l'Europe.
Après quelques pages consacrées à l'Antiquité, bienvenues - pour les Phéniciens les

Européens sont les gens du Couchant -, l'A. rappelle que c'est le pape Pie II qui, en
1458-64, a forgé le concept ; quand bien même dans les textes carolingiens et

postcarolingiens des IXe et Xe siècles le terme est employé : prêter à Charlemagne des idées

«européennes» est un anachronisme. La charnière se situe dans les années 950-1050,
après le reflux des invasions hongroises, sarrasines et vikings ; on peut alors parler
d'essor de la chrétienté et ce dans tous les domaines : littéraire, avec l'amour courtois ;

religieux ; avec Cluny, le plus grand ordre religieux de l'époque, et les pèlerinages à

Saint-Jacques de Compostelle, où l'on vient même des pays baltes ; l'essor des droits
civil et canonique. Mais tout cela a son revers : cette Europe «chrétienne» est tout entière
balayée par les hérésies. L'A. voit même se dessiner une «offensive générale» vers 1140.
Il ne croit pas au caractère chrétien du catharisme, ce que les recherches récentes d'Anne
Brenon pourtant infirmeraient. Son jugement sur les croisades apparaîtra sévère : malgré
leur échec final n'ont-elles pas contribué à l'essor économique du Bas Moyen Âge
Une «belle» Europe culmine dans les années 1300, celle des villes, des universités, du

commerce, qui, à son tour, engendre l'industrie et, on l'oublie trop souvent, la démocratie.

C'est aux chartes urbaines que l'Europe doit d'être, à cette époque, la région la

plus évoluée du monde en ce domaine. Justice est rendue aux scolastiques qui, parfois
malgré eux, ouvrent la voie à la science. Le Moyen Âge a préparé Descartes. Entre autres
mérites, cette période a vu la fin du mythe rétrograde de l'éternel retour et une conscience
nouvelle du temps liée aux horloges. On peut regretter que l'A. ne cite pas les travaux
anciens, mais toujours point dépassés, du physicien Pierre Duhem (1861-1916) sur la
cosmologie : en 1260, les savants européens - car il y a des savants - ne citent plus les

auteurs arabo-musulmans, jusqu'alors supérieurs, car ils les ont dépassés. La voie est libre
pour la «révolution scientifique» du Moyen Âge. Enfin on sait, par les travaux d'E. Ashtor
et de J. Needham, que le monde arabo-musulman est également dépassé sur le plan des

techniques, dès 1300-1400, et la Chine vers 1500. Comme l'avait souligné en son temps
l'historien espagnol Ortega y Gasset, le Moyen Âge fut «la tranchée» de l'Occident. -
La question de la fin de la période dite du Moyen Âge n'est pas écartée : automne ou
printemps des temps nouveaux La devotio moderna, la «dévotion moderne», a eu moins
de rayonnement qu'on ne pense d'ordinaire, mais elle influence à la fois les Jésuites et
le protestantisme. La prise de conscience européenne reste faible, malgré l'étonnant plan
d'unification du roi de Bohème Georges de Podiebrady qui monta sur le trône en 1458.

- Peut-on conclure Oui, cette période a été dominée par le christianisme et par l'Église.
Malgré les conflits entre nations, l'Europe a des chances... Elles seront tenues.

Jean Georgelin

Philosophie Pierre Bouretz, Témoins du futur. Philosophie et messianisme (nrf/essais),
contemporaine Paris, Gallimard, 2003, 1249 p.

Cet ouvrage ne s'adresse pas à ceux qui ont choisi en désespoir de cause le
désenchantement fatal du monde, mais bien à ceux qui, au cœur même de cette tentation
désespérée, pensent que, comme l'a suggéré Emmanuel Lévinas, «aux heures décisives
où la caducité de tant de valeurs se révèle, toute la dignité humaine consiste à croire
à leur retour». Pour repenser ce retour des valeurs à la lumière de la philosophie, l'A.
convoque neuf témoins, nés entre 1842 et 1905 et morts entre 1918 et 1995. Huit sont
allemands d'origine et de culture, juifs et philosophes : Hermann Cohen, Franz



BIBLIOGRAPHIE 175

Rosenzweig, Walter Benjamin, Gershom Scholem, Martin Buber, Ernst Bloch, Léo
Strauss, Hans Jonas ; Emmanuel Lévinas, d'origine lithuanienne, est le dernier. Même
si tous «savaient ce que veut dire la sécularisation du monde : Dieu exclu de l'univers
dans l'ordre de la science, hors les murs de la Cité, simple invité du for intérieur» (p. 10),
et même si aucun d'entre eux n'a su «restaurer la Loi dans son autorité d'autrefois»
(ibid.), ce livre, dit l'A., voudrait montrer qu'elle n'est jamais absente de leurs pensées
là où elles se croisent en dépit de ce qui les sépare, et que chacune d'entre elles a

contribué à introduire dans la philosophie une 'dimension messianique inédite'. Avec
une information sans faille qui procède d'un énorme travail de lecture et de confrontation
des œuvres, journaux, correspondances et nombreux passages talmudiques évoqués, et

qu'accompagne un ensemble de notes éclairantes et précieuses, l'A. fait progressivement
ressortir comment, malgré de nombreuses oppositions dues à leurs formations,
préoccupations ou orientations divergentes, entre des engagements sionistes et des formes
hétérodoxes de marxisme, dans la redécouverte de traditions cachées, mystiques ou
kabbalistes de l'histoire juive, au carrefour de l'éthique et de la métaphysique, ces neuf
philosophes ont voulu dégager un nouvel horizon à partir de leur critique du monde

comme il va, tourné vers le futur, ouvert à l'utopie messianique. Seulement, cette idée

messianique, née sur les ruines du Temple et affermie dans le souvenir de Bar Kokhba,
a très tôt été l'objet d'une antinomie doctrinale dont l'écho s'entend jusque dans la

pensée contemporaine. L'attente d'un 'Messie de la fin des temps' que l'on trouve chez
Walter Benjamin, laquelle se retraduit chez Hermann Cohen dans une eschatologie de
la paix universelle élargissant l'horizon de celle de Kant au-delà de la fin du conflit
des empires, a poussé à son tour Lévinas à relever le défi d'une pensée messianique
au siècle de la Shoah. Se perçoit ainsi le reflet d'une opposition entre deux formes de

l'utopie messianique : politique pour l'une, qui se tient au plus près de l'expérience
historique du peuple juif, intellectuelle pour l'autre, cherchant à rationaliser l'idée d'un
monde 'qu'aucun œil n'a vu'. À travers elle, dit l'A., la gamme est large sur laquelle
peut s'orchestrer la promesse du futur chez ceux qui ont en commun de n'être pas
réconciliés avec le monde et l'histoire. On connaît aussi, poursuit-il, les recyclages
modernes de l'enthousiasme messianique, comme celui d'un discours révolutionnaire
cherchant à ôter sa grisaille au matérialisme dont Hans Jonas fait l'archétype d'un
sacrifice des générations futures. Dans un laboratoire qui n'est autre que le présent,
Gershom Scholem cherche alors à immuniser le sionisme contre la tentation de
confondre les plans de l'histoire entre la restauration de l'autonomie politique et la Rédemption

; sagesse partagée par Léo Strauss lorsqu'il médite la même aventure. À la lecture
de ces développements passionnants, une question vient à l'esprit et qui ne met
nullement en doute l'authenticité du projet philosophique propre à chacun de ces penseurs :

parler de 'messianisme' n'implique-t-il pas ipso facto, pour qu'il ne soit ni dénaturé
ni totalement laïcisé, de le retrouver tout de même dans sa spécificité juive et traditionnelle,

puisqu'il ne peut être qu'abusif de qualifier de 'messianique' n'importe quelle
utopie ou pensée de l'avenir C'est en cela que. peut-être, l'A. n'est pas toujours aussi

convaincant qu'on le souhaiterait. Mais nous lui savons gré de nous conduire de manière

magistrale tout au long d'un siècle au cours duquel le judaïsme, confronté à l'épreuve
d'une destruction programmée puis à l'incertitude de son devenir, abordé du point de

vue de sa rencontre avec l'Europe et de son inscription dans l'histoire universelle,
questionné sous l'angle des effets de l'Émancipation ou de l'espoir du sionisme, a été

tout à la fois pensé comme miroir de l'expérience humaine, témoignage en faveur d'une
idée de la transcendance, effort d'une vie entre les codes de la Raison, de la Loi et de

la Foi. Trois index des notions, des références bibliques et rabbiniques et des noms
achèvent de faire de cet ouvrage un grand livre sur cette période tourmentée de l'histoire
de la pensée.

Jean Borel



176 BIBLIOGRAPHIE

Hans-Johann Glock, Dictionnaire Wittgenstein, traduit de l'anglais par
H. Roudler de Lura et P. de Lura, Paris, Gallimard, 2003, 614 p.

Un ouvrage imposant, issu d'une thèse, qui offre aux lecteurs de Wittgenstein la

possibilité d'une lecture thématique des disjecta membra du corpus et qui donne
l'impression que l'œuvre du philosophe peut aussi être parcourue comme un (ou des)
système(s). L'A. utilise tous les textes disponibles, qui vont des textes publiés à la
correspondance, en passant par les leçons et conversations, les notes dictées et surtout
le très étendu Nachlass, disponible en CD-ROM et partiellement en version papier dans
la Wiener Ausgabe publiée sous la direction de M. Nedo. Même si le genre du dictionnaire

implique une recherche d'objectivité, l'A. remarque que «certaines des interprétations

présentées sont sujettes à controverses» (p. 16). Il récuse également la tendance
de certains commentateurs qui estiment que l'œuvre de Wittgenstein «sort tellement de

l'ordinaire qu'elle est incommensurable avec le reste de la philosophie» (ibid.). Même
si les résultats de ses recherches et sa méthode en philosophie peuvent être qualifiés
de «révolutionnaires», l'A. estime qu'il «l'applique aux moyens d'arguments, dont on
peut juger de la validité» (p. 16). Le dictionnaire à proprement parler (dont les entrées
vont d'«air de famille» à «vue synoptique» et fourmillent de références précises aux
textes ainsi que de nombreux renvois internes permettant, à partir d'un article, de couvrir
un ensemble de notions associées ou divergentes) est précédé d'une «brève biographie
intellectuelle» (p. 31-58) d'une précision sans failles. Si Wittgenstein «était un conservateur

sur le plan culturel» (p. 31), il a «réagi de manière extrêmement créative à

certaines idées modernes» (ibid.). Directement influencé par Boltzmann, Hertz,
Schopenhauer, Frege, Russell, Kraus, Loos, Weininger, Spengler et Sraffa, Wittgenstein
partage avec les deux premiers des réflexions sur la «nature de la science pour la libérer
de ses obscurités métaphysiques» (p. 33). Frege, pionnier du logicisme (tentative de

réduction des mathématiques à la logique), s'est interrogé sur le statut des mathématiques,

sur la notion de nombre ; il a inventé, avec Russell, la logique formelle moderne,
transformant «le paysage de la philosophie au XXe siècle» (p. 35). Dans le Tractatus,
Wittgenstein aborde à son tour les questions fondamentales de la logique. Il estime que
«le statut a priori des propositions logiques» tient au fait «qu'elles reflètent les règles
de description de la réalité empirique. La logique incarne les préconditions nécessaires
de la représentation symbolique» (p. 39). Ces considérations logiques s'accompagnent
de réflexions sur des thèmes mystiques «(l'éthique, l'esthétique, la mort) [...] fortement
influencées par Schopenhauer» (p. 41). Wittgenstein aurait ainsi «adopté une version
linguistique de l'idéalisme transcendantal» (ibid.). Après une crise profonde qui dura
une dizaine d'années, au cours desquelles il se consacra à l'enseignement dans un village
de montagne et à la construction d'une maison pour sa sœur, inspirée par le formalisme
sévère de Loos, Wittgenstein procéda à une refonte radicale de sa pensée telle qu'il
l'avait formulée dans le Tractatus. Des changements importants intervinrent : dans sa

nouvelle approche de la philosophie de la logique, il «abandonna l'exigence d'indépendance

logique des propositions élémentaires» ; il renonça également, suite à une
discussion avec l'économiste marxiste Piero Sraffa, à l'affirmation «que la proposition et
le fait partagent une forme logique» (p. 47) ; Wittgenstein, qui pensait dans le Tractatus
«que les règles du langage reflètent la structure de la réalité» (ibid.), estime à présent
que le langage est autonome. Il adopte une forme de relativisme conceptuel «influencé
par le relativisme culturel de la philosophie spéculative de Spengler» (p. 47). Sa

conception des mathématiques s'est également modifiée : il la conçoit «non comme un
ensemble de vérités portant sur des entités abstraites, mais comme une partie de la
pratique humaine» (p. 50). Les Recherches philosophiques constituent l'aboutissement
le plus achevé de cette nouvelle conception : pour Wittgenstein, «la philosophie n'est
pas une discipline productrice de connaissance [...] et elle ne peut pas imiter les
méthodes des sciences [...] elle ne s'intéresse pas à la vérité, ou à des questions de fait,



BIBLIOGRAPHIE 177

mais à la signification» (p. 54). Dans la première partie des Recherches, les concepts
mentaux (la pensée, la compréhension, etc.) jouent un rôle central «en raison de leurs
liens avec le thème central, la nature du langage et de la signification» (p. 55). Dans
les dernières œuvres. Wittgenstein s'intéresse à la philosophie de la psychologie et tente
d'ébaucher «une vue positive d'ensemble des concepts psychologiques» (ibid.) ainsi
qu'à la grammaire des couleurs et à la théorie de la certitude (Über Gewissheit).

Stefan Imhoof

Jacques Bouveresse. Bourdieu, savant et politique, Marseille, Agone. 2003.
191 p.

Petit livre, grande valeur. On connaît le combat incessant mené par l'A. pour une
défense rigoureuse de la vérité et de la justice sur tous les terrains et pour réclamer le

passage à l'action, dénonçant les hypocrisies autant que les naïvetés qui engendrent
souvent déresponsabilisation et cynisme. On ne s'étonne donc pas de le voir ici faire
cause commune avec un «frère» dont il regrette immensément la disparition et à qui
il déclare beaucoup devoir. Si Pierre Bourdieu a été si souvent dénigré, c'est que le

système actuel, fondé sur les lois du marché, servi par les médias, bafoue toute exigence
d'authentique information et d'honnête éducation. Or. «aucun bénéficiaire d'un système
n'aime l'insolent qui analyse et démontre les logiques dont procèdent ses avantages».
Par leurs compétences scientifiques et philosophiques, ce dont se préoccupent Bourdieu
et l'A., c'est de la souffrance, de la souffrance sociale notamment, de son analyse lucide,
et du problème du passage à l'action. Pascal déjà signalait l'inertie des dispositions et

Wittgenstein pensait que l'entendement y avait une part moindre que la volonté. À
plusieurs reprises, d'accord avec Bourdieu. l'A. insiste sur le fait qu'il faut savoir pour
modifier le cours des choses et que la liberté et le déterminisme ne s'opposent qu'en
abstraction théorique. À la misère du monde correspond l'injuste répartition du «capital
symbolique, c'est-à-dire de l'importance sociale et des raisons de vivre». Or. le
journalisme, au lieu d'être au service de la culture en éclairant réellement, fait le jeu du
système. C'est le règne de l'audimat et de l'usurpation des compétences ; comme
Lichtenberg. l'A. pense que «voir tous les jours des gens recevoir le nom de génie, à

peu près comme les cloportes reçoivent le nom de mille-pattes parce que les gens ne
veulent pas prendre la peine de compter jusqu'à quatorze, a de quoi rendre méfiant».
L'homme moderne, consommateur, est bien moins éclairé qu'il ne croit. Il ne s'agit pas
d'une démocratisation de la culture mais de son assimilation totale aux exigences du
marché. La communication de masse, comme une chaîne de montage, renforce la
concentration du pouvoir. Point important, sur lequel l'A. est expert, le pouvoir
symbolique, comme tous les rapports sociaux, est médiatisé par le langage : les dominants
amènent les dominés à percevoir et décrire comme eux. dominants, ont intérêt à

percevoir et décrire. Il est triste de voir le contraste entre ce qu'est le journalisme et
ce qu'il pourrait être ; or quiconque risque par devoir d'honnêteté la moindre critique
est considéré comme aigri et jaloux. Pour résister à cette aliénation au pouvoir
économique, il faut prendre conscience de la façon dont on en est le jouet, menacé à travers
des habitus. Il s'agit de voir comment le désir de vérité peut être modifié par des

conditionnements sociaux pervertissants. Naïfs, complices ou cyniques sont ceux qui
ne veulent pas le voir et prétendent «transcendant» et «transcendantal» ce qu'il convient
de rendre à la société et à l'histoire. En toute action il faut reconnaître la part de l'habitus,
comprendre qu'il n'est d'autonomie que par une optimale reconnaissance des
dépendances ; la spontanéité et la liberté n'y sont point menacées, mais bien seulement

l'illusion. Il y a là une tâche de clarification philosophique : il faut dépister les contraintes

insoupçonnées, et par là accroître la liberté d'action. Prendre garde à la tendance qui



178 BIBLIOGRAPHIE

fait que «l'on prédiqué de la chose ce qui réside dans le mode de représentation». Une
fois encore, «on connaît de mieux en mieux le monde à mesure qu'on se connaît mieux
soi-même», clarifiant ce que c'est que d'être libre. Si «personne ne préfère naturellement
et constamment la recherche de la vérité à ses propres intérêts», le reconnaître ne menace
pas cette dernière et sa défense ; c'est ici la sagesse, que doit viser la vraie philosophie.

Claude Droz

Philippe Capelle (éd.), Jean Nabert et la question du divin (Philosophie &
Théologie), Paris, Cerf, 2003,162 p.

Cet ouvrage réunit les études données dans le cadre d'un séminaire à l'Institut
catholique de Paris en 2000-2001. Le thème est la question du divin dans la philosophie
de Jean Nabert (1881-1960), en particulier de son ouvrage inachevé et publié par les
Éditions du Cerf sous le titre de Le désir cie Dieu. Il s'agissait de notes manuscrites
éparpillées qui furent rassemblées et mises en ordres par Paule Levert. Les ouvrages
principaux de Jean Nabert sont Expérience intérieure de la liberté (1924), Éléments pour
une éthique (1943). Essai sur le mal (1955). Maria Villela-Petit. dans son étude «Comment

la conscience de soi s'assure-t-elle de l'idée du divin ?», présente avec une grande
clarté la pensée de Jean Nabert. Elle clarifie les concepts fondamentaux d'Absolu, de

divin, de Dieu, de conscience, d'expérience, de finitude. Elle souligne aussi les ouvertures

de la pensée de Jean Nabert. L'existence de Dieu comme sujet d'existence hors
de nous ne peut être qu'une objectivation de Dieu qui devient un obstacle à une véritable
lecture philosophique de l'expérience religieuse, c'est-à-dire à la découverte en nous,
dans l'immanence de notre être, du désir de Dieu. Le désir de Dieu est constitutif de
la conscience de soi dans son rapport avec l'Absolu. Absolu et Dieu ne sont pas des

termes équivalents. L'Absolu est dispersé dans la multiplicité des consciences : il est
une sorte de lumière spirituelle au-dedans de tout un chacun et susceptible d'illuminer
ses actes. L'Absolu ne vit que dans les consciences et il n'est saisi qu'à travers les actes.
Et Dieu est la figure de l'Absolu. Cette affirmation ouvre au pluralisme religieux et au

dialogue interreligieux, puisque que l'Absolu vit dans les consciences. Cette distinction
entre l'Absolu et Dieu permet aussi d'écarter l'idée de Dieu comme atténuation ou
justification du mal. La radicalité du mal est maintenue avec son caractère d'injustifiable.

L'idée du divin est médiatrice entre celle de l'Absolu et Dieu. Le sentiment du
divin a le statut d'un a priori et il est le principe, en l'humain, de son dépassement,
de sa transformation ou de sa transfiguration spirituelle. Mais il n'est pas à chercher
hors de l'humain, ni dans l'ordre du monde, car le divin demande toujours à s'incarner
dans un sujet. Un être peut être dit incarner le divin indépendamment du contexte
religieux : c'est l'ouverture à la reconnaissance d'êtres humains comme témoins de

l'Absolu sans que l'on tienne compte de leur religion ou de leur Dieu. Les articles de

Philippe Capelle, «Les médiations du divin dans la pensée de Jean Nabert», de Jean

Greisch, «L'inquiétude du se comprendre et le désir de Dieu», de Stéphane Robillard.
«Désir de Dieu et témoignage : l'herméneutique infinie», reprennent sous des angles
différents la question du divin et sa criteriologie. L'article d'Emmanuel Doucy, «Expérience

du mal et désir de Dieu», est plus difficile à la première lecture pour une personne
sans formation philosophique, mais il offre un parcours dans les ouvrages cités ci-dessus
qui permet de mieux saisir la cohérence de la pensée de Jean Nabert. Enfin la postface
de Paul Ricœur. «Jean Nabert : une relecture», conclut le livre. - Ce livre est intéressant,
mais la lecture est de difficulté variable. Le premier article donne envie de connaître
la pensée de Jean Nabert et ses implications pour une réflexion théologique en dialogue
avec les autres religions, avec les thèmes du caractère injustifiable du mal et de
l'incarnation du divin dans les témoins de l'Absolu.

Christian Miaz



BIBLIOGRAPHIE 179

Yves Labbe, Dieu contre le Mal. Un chemin de théologie philosophique (Phi¬

losophie & Théologie), Paris, Cerf, 2003, 253 p.

À la différence d'une grande partie de la communauté philosophique contemporaine,
l'A. entend réhabiliter un projet de théodicée. Pour cela, il relit de façon critique des

auteurs comme saint Thomas et Hegel, mais discute aussi des penseurs anglophones
beaucoup plus récents tels D. Z. Philips et surtout R. Swinburne. En désaccord ouvert,
sur ce point, avec Paul Ricœur (cf. p. 237), il s'oppose en effet à ce qu'un geste
herméneutique vienne relever la théologie philosophique classique. Son projet est au
contraire de reconquérir un penser philosophique de Dieu qui soit en lui-même porteur
d'espérance face au mal. Dès lors, systématique plutôt qu'historique, sa démarche
traitera successivement des cinq questions suivantes : Pourquoi voulons-nous Dieu
D'où pouvons-nous parler de Dieu et le dire Qu'est-ce qui nous permet d'affirmer
Dieu Que dirons-nous encore de Dieu Comment avons-nous discouru sur Dieu

- Au fil de sa démarche, l'A. ne cache pas qu'il se situe parfois dans le sillage du

théologien catholique belge Adolphe Gesché qu'il présente comme l'un de ses maîtres

(cf. surtout p. 246 ; voir aussi p. 33-34). Cependant, il en effectue non une quelconque
lecture suiviste mais une continuation exigeante. Le présent travail approfondit en effet
sur le plan de la théologie fondamentale plusieurs des problématiques que le professeur
de Louvain, disparu à la fin de l'année 2003. avait traitées dans le registre de la théologie
dogmatique ou spirituelle, avec sa série Dieu pour penser (Paris, Cerf). -Mais l'ouvrage
recèle surtout d'originaux développements issus de la pensée anglo-saxonne récente.
Même s'il ne la reprend pas telle quelle, l'argumentation de Swinburne, qui relance la

preuve cosmologique de Dieu, a beaucoup marqué notre A. Selon Swinburne en effet.
Dieu a de sérieuses raisons de créer le monde tel qu'il est, avec son lot de souffrances.
Celles-ci appellent un surcroît de responsabilité et un dépassement éthique. «À ce qui
serait devenu une sensibilité trop forte à la souffrance, le philosophe oppose la primauté
de l'activité sur la passivité» (p. 171).-Une interrogation reste cependant ouverte à l'issue
de ce texte difficile. Est-il possible d'évoquer aussi abstraitement le mal Est-il concevable
d'en parler sans passer, toujours à nouveau, par des figures du mal Après la lecture du

présent ouvrage, ce problème reste manifestement ouvert. C'est l'un mérite de l'étude
d'Yves Labbé que de nous pousser à affronter par nous-mêmes cette question ardue.

Bernard Hort

Simone Weil, Œuvres complètes VI, III, Cahiers 3, février-juin 1942. La porte
du transcendant, sous la direction d'André A. Devaux et de Florence de

Lussy, Paris, Gallimard, 2002, 675 p.

Ce 7e volume des OC de SW, le troisième des quatre consacrés aux Cahiers.

comprend les notes consignées pendant les derniers mois à Marseille avant le départ
vers New York. Comme les volumes précédents, celui-ci nous apporte des pensées de

premier ordre, comparables en un sens à celles de Pascal, voisinant avec des fragments,
dont quelques-uns resteraient sybillins sans de riches notes éclairantes, tandis que
d'autres, rares, semblent presque superflus, n'était le souci d'exhaustivité. Comme

d'habitude, l'ouvrage comprend d'intéressantes annexes, de précieuses notes et quatre
index (noms de personnes, personnages bibliques de l'A.T., index analytique, figures
mythologiques). C'est parallèlement à un engagement résistant au service de Témoignage

chrétien, à de nombreuses rencontres, à la rédaction de textes majeurs et de lettres

essentielles, que SW tenait ces Cahiers, tandis qu'elle s'investissait dans une immense

quête spirituelle, à travers non seulement le christianisme, mais aussi les religions
orientales, voire le folklore et les mathématiques. Le sous-titre, La Porte du transcen-



180 BIBLIOGRAPHIE

dant, est pleinement justifié ; nous constatons cette inlassable recherche de la transcendance

par SW, en cela proche de J. Hersch. qui le soulignait, tout en marquant la
différence : «Simone Weil a eu un jour la main du Christ sur son épaule. Moi, non».
À la lecture de ces «cahiers de laboratoire», nous prenons conscience aussi du risque
que courent parfois d'être mal interprétées telles formulations provisoires, paradoxalement

non destinées à la publication. Aussi, ne faut-il jamais l'oublier, et bien savoir

que ce sont là des notes jetées par une jeune femme qui devait mourir à 34 ans en août
1943. Impossible de résumer un tel foisonnement d'idées, c'est réellement une porte
qui s'ouvre sur d'innombrables visées, d'innombrables questions aussi à travers les
affirmations mêmes. Mais s'y manifeste en permanence une lumière qui reste aussi

indispensable qu'il y a 60 ans, celle de l'émouvant Prologue : «Il entra dans ma chambre
et dit : 'Misérable, qui ne comprends rien, qui ne sais rien. Viens avec moi et je
t'enseignerai des choses dont tu ne te doutes pas'. Je le suivis [...] La lumière montait,
resplendissait, diminuait, puis les étoiles et la lune entraient par la fenêtre. Puis de

nouveau l'aurore montait [...] Mais ma place n'est pas dans cette maison». La
transcendance n'a pas de lieu privilégié : elle apparaît sur le seuil de la porte, silhouette d'un
prochain, lumière de l'infini.

Claude Droz

Simone Weil, La condition ouvrière, présentation et notes par R. Chenavier
(Folio/essais, 409), Paris, Gallimard, 2002, 528 p.

Albert Camus, qui a publié la plupart des écrits de S. Weil qu'on découvrait et
regroupait après la guerre de 39-45, écrivait : «Il me paraît impossible d'imaginer pour
l'Europe une renaissance qui ne tienne pas compte des exigences que S. Weil a définies.»
L'édition de La condition ouvrière établie aujourd'hui par R. Chenavier renforce encore
cette évaluation. Quiconque souhaite être renseigné sur les objectifs et la valeur des

textes qui constituent autour du Journal d'usine cette nouvelle édition de La condition
ouvrière sera éclairé par cette citation de l'introduction de R. Chenavier : «Le problème
d'une spiritualité du travail posé dans la dernière étape de l'œuvre de Simone Weil est
de rétablir les conditions du plus haut exercice des facultés discursives et intuitives, ainsi

que celles de la plus grande habileté corporelle, dans les conditions du travail industriel».
Simone Weil pensait en effet que «le déséquilibre dû à un développement purement
matériel et technique ne peut être réparé que par un développement spirituel dans le
même domaine, c'est-à-dire dans le domaine du travail». Elle considérait que le monde
est «la métaphore réelle dont Dieu est le suprême poète». Poésie directe, concrète, vécue
à travers tout travail digne de ce nom. Le travail compris et assumé, jusqu'en ces
moments les plus durs, comme exercice de développement individuel et collectif de la
dimension humaine tant sociale que spirituelle. Elle envisageait là une possibilité de

rencontre et de partage entre intellectuels et manuels «au point le plus haut, celui de
la plénitude de l'attention, qui est la plénitude de la prière». Il est essentiel selon R.
Chenavier que «l'analyse des conditions à réaliser pour que le travail conduise à une
connaissance surnaturelle soit aussi une des analyses les plus rigoureuses des conditions
d'un travail non servile, à la fois socialement nécessaire et pourvu d'une signification
spirituelle». Cette nouvelle édition de La condition ouvrière, enrichie de textes importants,

bénéficie des compétences de R. Chenavier au cœur de l'équipe qui édite les

Œuvres complètes de Simone Weil et qui l'a dotée de 60 pages d'éléments biographiques,

d'une chronologie de la période du travail en usine, de notices biographiques sur
les correspondants de Simone Weil, d'un glossaire des termes techniques, de précieuses
notes, ainsi que d'un index des noms et d'un index des notions.

Claude Droz



BIBLIOGRAPHIE 181

Patrick Pharo, La logique du respect, Paris, Cerf, 2001, 121 p.

Certains concepts, pour être importants et d'usage fréquent, sont cependant moins
clairs qu'on ne croit : tel celui de respect. Ainsi, l'A., ayant rappelé qu'avec les exigences
des droits de l'homme et de la démocratie, on retrouve «la valeur à la fois irrécusable
et emancipatrice du respect de la personne», constate que le concept de respect apparaît
comme «une sorte de réalité semi-abstraite qui n'est réductible à aucun modèle de

comportement». Il examine d'abord la valorisation du respect dans quelques philosophies,

et notamment son lien avec la générosité et la précaution chez Descartes, avec
l'humilité face aux qualités eminentes chez Hume, avec l'obligation morale chez Kant
et son insistance sur la personne humaine, position que reprend Rawls par le devoir civil
de retenue. Mais, à chaque fois apparaissent des problèmes de discrimination avec ce
qui n'est pas le respect. C'est peut-être avec Kant que l'on s'approche le plus d'une
exigence fondamentale, à la fois individuelle et collective, par l'obligation morale : «le

respect de la loi n'est pas un mobile de la moralité, mais la moralité elle-même». À
l'origine semble se faire entendre l'appel : Ne me fais pas de mal, respecte en moi
l'humain comme je veux le respecter en toi, volonté de bien, bonne volonté en acte.
L'A. reste ensuite attentif aux «compléments du respect» et à la complexité des
conditions, en situation, du respect, direct ou indirect ; où l'on voit que le respect peut
devenir vertu essentiellement civile. Se faisant plus analytique, l'A. montre le concept
menacé, soit de devenir trop général, soit d'être trop particulier. Il propose une définition
moyenne : «Le respect est une position pratique de la première personne qui consiste

pour celle-ci à limiter sa liberté d'action de façon à ne pas porter atteinte à la valeur
eminente qu'elle reconnaît à une personne ou à un objet, ou qu'une autre personne
accorde à un objet.» On croise, chemin faisant, la problématique de la tolérance et de

l'indifférence, aboutissant enfin à l'«estime de soi», qui précisément peut être respectueuse

ou méprisante, et cela est à nouveau complexe, mais l'A. veut attirer l'attention
sur l'importance des valeurs dans nos sociétés concurrentielles modernes.

Claude Droz

Jean-Christophe Goddard, Mysticisme et folie. Essai sur la simplicité, Paris,
Desclée de Brouwer, 2002, 193 p.

Mysticisme et folie sont ici envisagés dans leur double dimension : déséquilibre
psychotique ou dynamisme équilibré par la raison s'avançant jusqu'en ses confins. Ainsi
voyons-nous le mystique bergsonien incarnant l'intuition créatrice et rayonnante (encore

que pouvant paraître inaccessible au commun des mortels) et la folie d'amour d'une
théologie de la croix, mais aussi les dérives destructrices du psychotique se coupant de

l'autre et du monde. C'est bien ici, en effet, que passe une frontière et qu'apparaît un
critère : celui d'un partage constructif, bienfaisant, que constitue la «vraie vie», opposée
à celle, mensongère, des illusions tant matérialistes qu'idéalistes. Et ce partage, de

pensée et d'action implique une simplicité authentique ; non la pseudo-simplicité
réductrice des simplistes, mais celle précisément de la vraie vie dans sa richesse même,
offerte en chaque instant. C'est assurément cet «infiniment simple» que souhaitait

Bergson, celui du génie, du mystique ou du héros. Mais il faut raison garder, par l'action
responsable en même temps que libre. Mystiques et héros vrais se signalent par l'action
réalistement bienfaisante. Or, le salubre chemin de crête appelle la vigilance : les

déviations descendantes vers le pathologique ne manquent pas. Que l'attention
structurante faiblisse, et ce peut être le vertige fou. La marche intuitive saine est liée à une

capacité transcendantale, qui permet la maîtrise des tentations schizophrènes et

paranoïaques, soumettant aux exigences de raison et d'éthique universelle. On la retrouve



182 BIBLIOGRAPHIE

en toute authentique philosophie ou spiritualité, et sa marque est la simplicité. Tandis
que les psychoses aliènent et font mourir, l'intuition libère par l'amour valorisant le
simple trésor de chaque instant, contemplation et action fusionnant. Or. pense l'A., si
le psychotique souffre dramatiquement de la non-permanence, inversement celui qui
vise une transcendance, à la manière de L. Lavelle. gardant quelque chose de J. G. Fichte,
trouve un équilibre de simplicité ; apte à dire «je», libre et responsable, il participe
activement au monde, exploitant la contingence.

Claude Droz

Histoire de Jérôme, Débat entre un luciférien et un orthodoxe (Altercatio Luciferiani et
la théologie Orthodox!), introduction, texte critique, traduction, notes et index par Aline

Canellis (Sources Chrétiennes, 473), Paris, Cerf, 2003, 225 p.

L'Altercatio de Jérôme, dont il est actuellement encore difficile de dire pour qui
et pour quoi elle fut écrite et de fixer une date de rédaction certaine, mais dont on peut
penser, grâce à des arguments de type bibliographique, historique et linguistique, qu'elle
fut composée entre 376 et 388, nous plonge au cœur de la crise arienne et du «schisme
luciférien» qui ont profondément agité et divisé l'Église entre 360 et 400. Sous la forme
d'un dialogue fictif qui oppose un défenseur intransigeant de la foi du concile de Nicée
(325), dont Lucifer de Cagliari est la figure emblématique, et un Orthodoxe, qui n'est
autre que Jérôme lui-même, cette altercatio porte d'abord sur des questions disciplinaires.

Aux yeux de Jérôme, en effet, les partisans de Lucifer, qui considéraient que.
au concile de Rimini de 359. les évêques occidentaux avaient failli en adoptant le parti
de ceux qui, tout en condamnant la doctrine d'Arius, n'avaient pas reconnu la
«consubstantialité» du Fils avec le Père et avaient refusé pour cela le terme d'homoousios,
pactisant par conséquent avec les ariens en adoptant la confession de foi «homéenne»

- le Fils est «semblable» au Père (homoios) - faisaient preuve d'inconséquence en

prétendant priver de leur charge les évêques faillis, alors qu'ils admettaient à la
pénitence, sans les rebaptiser, les laïcs à qui ces mêmes évêques arianisants avaient administré

le baptême. Après Tertullien et Cyprien de Carthage, dont il est tributaire, Jérôme

ouvre à nouveau le dossier douloureux de la validité du baptême conféré par des

schismatiques ou des hérétiques, et fournit, du même coup, de précieux renseignements
sur la liturgie du baptême au IVe siècle. Dans la seconde partie, l'Orthodoxe reprend
le débat sur un plan plus historique et doctrinal pour prouver au Luciférien que les

évêques de Rimini sont à bon droit reçus dans l'Église, puisqu'ils n'ont pas véritablement

failli, mais que leur bonne foi n'a été que surprise En témoignent les regrets qu'ils
ont exprimé, en se disant «prêts à condamner à la fois leur signature antérieure et tous
les blasphèmes des ariens». Dans ce dialogue, Jérôme ne poursuit qu'un seul but :

retrouver le chemin de l'unité de l'Église et de la communion entre l'Orient et l'Occident
chrétiens, et inviter à la réconciliation tous ceux qui partagent la même foi en évitant
toute forme d'intégrisme, toujours source de division : «Il faut, dit-il en conclusion,
rester dans l'Église qui, fondée par les Apôtres, s'est maintenue jusqu'à aujourd'hui».
Le texte qu'Aline Canellis reprend et traduit ici est celui de Yeditio major publié par
ses soins dans le Corpus Christianorum (CCSL 79 B), mais avec un apparat critique
simplifié, et son introduction replace l'ensemble de Y altercatio dans le cadre historique
et doctrinal de la lutte pour la foi de Nicée. Les index scripturaire. des auteurs anciens
et des noms propres, ainsi qu'une bonne bibliographie facilitent le travail de recherche.

Jean Borel



BIBLIOGRAPHIE 183

Johannes Reuchlin, Briefwechsel, Band 2, herausgegeben von der Heidel¬

berger Akademie der Wissenschaften in Verbindung mit der Stadt

Pforzheim, bearbeitet von Matthias Dall'Asta und Gerald Dörner, Stuttgart-
Bad-Cannstatt, Frommann-Holzboog, 2003, LXV, 727 p.

Ce second volume de la correspondance de Johannes Reuchlin, comme le premier
qui a paru en 1999 (Cf. recension in RThPh 2002/1. p. 78 sq.) est le fruit d'un
gigantesque travail de recherche, dont le résultat est non seulement d'offrir aujourd'hui au
lecteur la totalité des lettres que Johannes Reuchlin a envoyées à ses destinataires et
celles qu'il a reçues de leur part ou d'autres correspondants, mais de faire revivre, grâce
à des notes d'une extrême précision historique et théologique, les circonstances de
chacune d'elles et toute une époque de la vie religieuse et intellectuelle de l'Europe,
dont il n'est pas exagéré de dire qu'elle fut passionnante, mais fort troublée. Sur les
95 lettres que rassemble ce second volume et qui furent écrites entre 1506 et 1513, 48
sont signées de la main de Reuchlin et 47 par ses correspondants. Un premier groupe
de lettres concerne les recherches qu'il poursuit sur la langue hébraïque, un second

groupe éclaire de manière importante le chapitre douloureux de la «querelle des livres»
(Bücherstreit) et. enfin, le troisième contient la correspondance que Reuchlin écrivit en
tant que juge de la Ligue souabe. En 1506. la réputation de Reuchlin comme hébraïsant
et kabbaliste est faite. Son De Verbo mirifico, publié depuis douze ans, a fait le tour
de l'Europe savante. C'est alors qu'il publie à Pforzheim, à 1500 exemplaires chez
Thomas Anshelm, un autre ouvrage décisif, le De rudimentis Hebraicis, qui n'est rien
moins que la première grammaire hébraïque écrite par un chrétien, si l'on ne compte
pas l'ouvrage très sommaire de Conrad Pellican, De modo legendi et intelligendi
Hebraeum, publié à Strasbourg en 1504. Les lettres qu'il écrit à son ami Johannes
Amerbach (Lettres 140. 142, 143, 156, 163, 167, 172-174, 186, 207, 213), et à l'Abbé
bénédictin Leonhard Widenmann (148, 218) évoquent tour à tour différents points
délicats au sujet de la compréhension du texte hébraïque de l'Ancien Testament et de

l'exégèse qu'en avait donnés saint Jérôme, ainsi que des questions plus techniques de

langue hébraïque et araméenne. Les 19 lettres du second groupe, rédigées entre juillet
1510 et octobre 1513, et publiées pour la première fois intégralement, permet de suivre
mois après mois la fameuse «querelle des livres», qui opposa juifs et chrétiens en

Allemagne après l'expulsion des juifs d'Espagne en 1492. À la lecture de ce courrier,
on est vraiment en droit de se demander ce qu'il serait advenu des juifs, du Talmud
et de leurs ouvrages littéraires et exégétiques si, dans ce climat de haines et d'extrêmes
tensions, Johannes Reuchlin n'avait pas adressé sa célèbre Defensio à l'empereur
Maximilien qui, partagé entre des influences contradictoires, s'en était remis au jugement

des facultés de théologie de Cologne et de Mayence. pour lesquelles il fallait brûler
non seulement tous les livres juifs, mais aussi la Bible, trop corrompue à leurs yeux
dans sa version hébraïque. Avec beaucoup de sagesse et de discernement, Reuchlin
défendit non seulement 1 ' intérêt que pouvait représenter les commentaires bibliques juifs
et le Talmud en eux-mêmes et pour la Synagogue, mais aussi pour les chrétiens. Face
à la violence de Johann Pfefferkorn, juif converti, qui l'avait fait entrer, le 28 septembre
1509, dans la synagogue de Frankfort pour confisquer à ses anciens coreligionnaires
tous leurs livres, face aux attaques virulentes qu'il adressa à Reuchlin dans son pamphlet
Handspigel wider une gegen die Juden (1511), Reuchlin sut répondre de manière

exemplaire par son Augenspigel Wahrhaftige Entschuldigung gegen und wider eins

getaujften Juden genannt Pfefferkorn unwahrhaftigs Schmachbüchlin (Tübingen 1511,

réponse qu'il compléta l'année suivante par Ein dare Verstendnis in tiietsch aufDoctor
Johannsen Reuechlins Ratschlag von der Juden BUchernvormals auch zu latin imm

Augenspigel ussgangen (Tübingen, 1512). Tandis que Pfefferkorn prêchait contre
YAugenspigel, et que le commissaire impérial Hoogstraten accusait l'ouvrage d'hérésie,
Reuchlin fit alors appel à Léon X, adressant au médecin du pape, Bonet de Lattes, une



184 BIBLIOGRAPHIE

lettre remarquable (228). Magnifiques de compréhension et de tolérance aussi les lettres

qu'il adressa à Uriel von Gemmingen (170), Konrad Kollin et à la faculté de théologie
de Cologne (184, 185, 187, 188, 190, 191, 195-198). La suite de ce dossier sera publié
dans le volume 3. Le troisième groupe de lettres comprend la correspondance que
Reuchlin, anobli par Frédéric III en 1492, adressa comme juge de la Ligue souabe jusqu'en
1513. Nous félicitons les éditeurs du soin qu'ils ont apporté à l'annotation technique et

historique pour la compréhension de cette correspondance officielle. Les index de citations
bibliques et autres livres, noms de lieux et de personnes, la beauté des caractères choisis,
la clarté de la mise en page et la qualité du papier font de cet ouvrage une réussite.

Jean Borel

Jan Rohls, Philosophie und Theologie in Geschichte und Gegenwart, Tübin¬

gen, Mohr Siebeck, 2002, 611 p.

L'ouvrage présente l'histoire des relations entre philosophie et théologie dans la
pensée occidentale. Le chemin parcouru va d'Homère aux penseurs postmodernes
comme Richard Rorty ou Mark Taylor. L'A., professeur de théologie systématique à

Munich, s'est déjà distingué en la matière, surtout il y a une vingtaine d'années avec
une volumineuse thèse d'habilitation sur la preuve ontologique de Dieu. Il est sans doute
l'un des plus grands spécialistes actuels capable d'une telle entreprise. L'hypothèse
sous-jacente est formulée dans l'avant-propos et à la fin du livre : il y a un besoin
réciproque entre les deux disciplines en question, la théologie ayant besoin de la

philosophie pour parler de la révélation à laquelle elle se réfère avec les moyens de la
raison, et inversement la philosophie ayant besoin de la théologie en tant que rappel
de sa tâche métaphysique. Cette hypothèse de réciprocité laisse deviner quelles sont les

conceptions philosophiques et théologiques chères à l'A. et lesquelles ne le sont pas.
Pourtant on ne trouve pas de jugements de valeur explicites dans l'ouvrage. L'A.,
comme dans ses deux survols semblables au sujet de l'histoire de l'éthique (19992) et
de la théologie protestante moderne (deux tomes, 1997), se limite à rapporter les points
essentiels des différentes conceptions ; il ne les juge pas. On peut constater la même
quête d'impartialité en ce qui concerne le choix des auteurs présentés. Dans le cadre

posé - la pensée occidentale, la théologie presque exclusivement chrétienne - et dans
les limites dues au volume de 600 pages, un bon équilibre est maintenu. La seule

exception concerne la théologie dans l'époque de la modernité où la représentation
semble être un peu trop centrée sur la théologie protestante germanophone. Une
deuxième remarque critique est liée au fait que l'A. accorde beaucoup d'importance aux
correlations entre les positions qu'il rapporte. De prime abord, cette particularité
constitue certainement un point fort. Il est captivant de se rendre compte à quel point
l'histoire du sujet ressemble à un tissu, les philosophes et théologiens travaillant dans
le même atelier avec un stock de fils limité qu'ils reprennent pour les positionner d'une
manière identique, légèrement différente ou opposée. Selon l'A., le fil conducteur dans

ce tissu - pour rester dans l'image - serait le platonisme. Ainsi, l'ouvrage fait penser
au bon mot de Whitehead selon lequel la tradition philosophique européenne n'est rien
d'autre que des annotations à l'œuvre de Platon. On peut dire que l'A. va même encore
plus loin car à ses yeux une bonne partie de la théologie occidentale trouve également
sa source dans le platonisme ou dans les systèmes qui en dépendent. Cette façon de

voir les choses n'est pas complètement injustifiée. Mais la réciprocité mentionnée se

trouve menacée lorsque des positions théologiques apparaissent essentiellement comme
des reprises des conceptions philosophiques antérieures en négligeant leur originalité
et leur impact sur la pensée philosophique. On note ici une différence par rapport à

Wolfhart Pannenberg, l'autre auteur munichois qui s'est beaucoup intéressé à la relation



BIBLIOGRAPHIE 185

en question. Il souligne lui aussi l'influence de la philosophie, et en particulier du
platonisme, sur la théologie chrétienne, mais il met également en valeur les influences
dans l'autre sens (cf. par exemple W. Pannenberg, Theologie und Philosophie. Ihr
Verhältnis im Lichte ihrer gemeinsamen Geschichte, Göttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1996, 106-128 : tout un chapitre traitant des «contributions» du christianisme
aux sujets philosophiques). - Ces remarques quelque peu critiques ne mettent pas en
doute la valeur de l'ouvrage de Rohls. U est écrit avec beaucoup d'érudition - l'index
des noms contient près de 1000 entrées - dans un style clair et concis. Ainsi, il est un
outil précieux, que ce soit pour des étudiant(e)s qui cherchent un manuel compact et
néanmoins complet, ou pour ceux et celles qui l'utiliseront comme un ouvrage de

référence, grâce à ses index détaillés.

Friedrich Lohmann

Éric Fuchs, L'éthique chrétienne. Du Nouveau Testament aux défis contem- Théologie
porains (Le champ éthique, 40), Genève, Labor et Fides, 2003, 151 p. contemporaine

«Entre nous et nos sources bibliques, ce n'est pas le vide mais plutôt le trop plein
Vingt siècles d'histoire, de réflexions théologiques, de débats ; vingt siècles de propositions

morales aussi. Lourd héritage, souvent encombrant, parfois stimulant.» (p. 125)
En accord avec les deux façons dont le titre de son ouvrage permet d'être interprété,
Éric Fuchs nous présente «l'éthique chrétienne» sous un double mode : d'une part, il
s'engage dans un intense processus de reconstruction du contenu de l'éthique des

chrétiens, à savoir de celles et ceux qui écrivirent les textes fondateurs du christianisme
ou qui en furent les premiers auditeurs. D'autre part, il développe celle-ci comme une

entreprise de réflexion théorique - tant parmi les premiers chrétiens qu'à notre époque

- visant à indiquer ce qui constitue les fondements, les valeurs et les conséquences d'une
morale spécifiquement chrétienne. S'expliquant par l'importance particulière qu'il
accorde au constat cité en introduction, l'auteur désigne la méthode à employer dans

cette démarche d'éthique chrétienne comme une «herméneutique», qui s'efforce de

comprendre et d'exprimer comment la foi au Christ a suscité, et suscite encore, une
compréhension spécifique de soi, d'autrui, de la société et de Dieu, entraînant à son tour
un comportement personnel et communautaire spécifique» (p. 12). Pour l'éthique
chrétienne, passant actuellement «par une crise profonde» (p. 150), ce retour à ses

propres sources constitue, selon Fuchs, un travail indispensable afin de valoriser leur
«capacité d'interpellation» et leur «non-conformisme» et pour mettre en évidence

qu'elles témoignent d'«une dynamique morale qui ne cesse de réinterroger ceux qui y
sont confrontés, sociétés, cultures ou individus, sur leur responsabilité éthique» (p. 13).
Car en tout premier lieu, l'examen des textes néo-testamentaires doit contribuer à

expliciter quelles (ré)orientations leurs enseignements éthiques mettent à disposition des

communautés chrétiennes vivant et croyant sous les conditions de notre présent. Le
résultat permet au lecteur d'accompagner Éric Fuchs sur un parcours théologique aussi

éclairant qu'exigeant. Oscillant entre le style d'un essai et celui d'une étude scientifique
et s'apparentant davantage au premier dans la partie explicitement éthique, ce parcours
mène à partir d'un long examen exégétique des textes-clés des divers livres du Nouveau
Testament - soigneusement retraduits, notamment, par l'auteur lui-même - par une
évaluation des modèles éthiques détectés à un chapitre conclusif éclairant la manière
dont l'éthique des chrétiens peut être rendue fructueuse pour l'éthique chrétienne face

aux enjeux contemporains. Que les caractéristiques propres récoltées à travers les textes

bibliques ne soient pas surprenantes ou particulièrement originales - le noyau commun
de l'éthique chrétienne serait représenté avant tout par l'insistance sur l'amour, mais

également sur la metanoia et la référence christologique (p. 105) - peut être attribué



186 BIBLIOGRAPHIE

d'une part à la tenace volonté de l'auteur d'être fidèle à ses références, d'autre part
comme un préalable d'un autre élément constitutif de toute éthique chrétienne qui est
souligné à plusieurs reprises : «Inspirée par l'Évangile, l'éthique chrétienne sera
modeste et inventive.» (p. 143) Dans cet esprit de modestie, les interprètes et les
destinataires de l'éthique chrétienne apprendront donc du Nouveau Testament qu'elle est,
pour être convaincante, toujours composée de trois éléments : par une «réinterprétation
christologique de la Loi [...], par la prise en charge critique de la culture du temps [...]
[et par] une vision de l'homme comme d'un être tragiquement blessé» (p. 123), étant
en même temps pécheur et sujet d'une foi libératrice. Pour sortir de sa crise, telle est
la conclusion d'Éric Fuchs, l'éthique chrétienne devra faire sienne cette même double
tâche : vers le passé, elle est tenue de «donner sens à une tradition chrétienne qui depuis
vingt siècles reprend et interprète ses textes fondateurs» (ibid.), dans le présent, elle est
invitée «à discerner dans notre environnement culturel ce qui peut accueillir le message
évangélique» (ibid.), a la fois pour soutenir et pour rejeter des éléments du présent
susceptibles de constituer des enjeux éthiques. Au sein de la chrétienté - et notamment
parmi les Églises institutionnalisées - cela ne se passera pas sans donner lieu à la fois
à un combat interne et à un combat externe. Le premier nécessitera d'un côté
l'affirmation de «deux convictions de base» (p. 128 sq.), à savoir la certitude que l'homme
est créé par Dieu et qu'il est ainsi appelé à la liberté, et de l'autre côté le refus de deux
obstacles à la liberté véritable - représentés par le refus de toute idolâtrie et par le refus
«de dissoudre le christianisme dans un humanisme mou» (p. 134), touchant en particulier
aux domaines de la corporéité, de la sexualité, de la parole et de la mortalité humaines.
Le deuxième combat cependant, tourné vers l'extérieur, sera marqué avant tout par une
insistance sur le respect inconditionnel des droits de l'homme. Bien qu'à la fin du

parcours commun, le lecteur puisse déplorer le fait qu'il reste sur beaucoup d'éléments
de diagnostic sans que le nom du remède lui ait été épelé et bien qu'il croise parfois
des passages qui semblent dissimuler par des sous-entendus des jugements moraux
pourtant pointus, on se sépare tout de même de l'auteur avec le sentiment d'avoir reçu
plus qu'un aperçu d'une vision éthique riche de la vie d'un éthicien herméneute.

Jean-Daniel Strub

Laurent Villemin, Pouvoir d'ordre et pouvoir de juridiction. Histoire théo¬

logique de leur distinction, Paris, Cerf, 2003, 505 p.

Publication d'une thèse soutenue en 2001 à l'Institut catholique de Paris (et à

l'Université Paris IV), l'ouvrage est une étude technique de l'évolution et de l'interaction
des notions de pouvoir d'ordre et de pouvoir de juridiction au sein de l'Église catholique
du XIIe au XXe siècle. Dans un long parcours historique où sont convoqués canonistes
et théologiens, l'A. tente de reconstruire l'évolution de ces termes en lien avec les

préoccupations du moment (statut des hérétiques, pouvoir d'un évêque avant sa

confirmation, origine papale ou divine du droit, controverse avec les Réformateurs, débat

conciliaire), et ce faisant de mettre à jour les enjeux ecclésiologiques et théologiques
qui s'y rattachent. Entre la distinction première d'un pouvoir possédé et d'un pouvoir
exercé, largement utilisée jusqu'à Gratien, et celle radicale impliquant jusqu'à deux
hiérarchies au sein de l'Église (G. Devoti), prennent place deux autres «états» - selon
la typologie de l'A. Tout d'abord une distinction formelle - développée par les

Décrétistes et les Décrétalistes - distinguant deux pouvoirs et leurs effets propres :

l'ordre agit sur les sacrements, la juridiction permet d'excommunier. Ua distinction
matérielle apparaît, elle, avec les théologiens scolastiques. Le pouvoir de juridiction voit
alors son domaine d'application fixé sur le «corps mystique» du Christ alors que le

pouvoir d'ordre portera lui sur le «vrai corps». Ainsi Thomas d'Aquin qualifie-t-il



BIBLIOGRAPHIE 187

explicitement le pouvoir d'ordre de sacramentel, en précisant qu'il est conféré par une
consécration, alors que le pouvoir de juridiction, conféré par simple investiture humaine
ne saurait être immuable. Soucieux de sortir d'un traitement uniquement canonique du

sujet, désireux de faire œuvre d'historien de la théologie. l'A. conclut son ouvrage par
une reprise et une évaluation ecclésiologique. Devant l'extrême polysémie rencontrée
lors de son enquête, face à l'émergence d'un nouveau paradigme sacramentaire et

ecclésiologique, dont le concile Vatican II est le phare, l'A. suggère d'abandonner
purement et simplement l'usage des deux termes. La distinction des pouvoirs est certes

apparue comme une «béquille nécessaire» pour compenser le déséquilibre créé dans le

pouvoir pastoral par la survalorisation du lien à la consécration eucharistique. Mais la

sauvegarde de la dimension pastorale (voire enseignante) du sacerdoce (et de l'épiscopat)

est aujourd'hui pleinement honoré - selon l'A- dans la théologie de communion
sacramentaire de Vatican II et à travers une attention plus grande à l'Église locale
(diocésaine). Vouloir maintenir la distinction des ordres, c'est alors enfermer le ministère

ecclésiastique dans la seule sphère des sacrements, et ce au plus mauvais moment
(pénurie de recrutement). Il n'est pas sûr toutefois, comme le fait remarquer le préfacier,
que soient résolues dans l'ecclésiologie actuelle toutes les questions traditionnelles
auxquelles tentaient déjà de répondre l'usage de la bipartition. Si la théologie calviniste
a eu l'occasion d'alimenter le débat catholique à travers le triple office du Christ et
l'accent sur l'enseignement, des questions à peine différentes traversent l'ecclésiologie
protestante contemporaine : dissociation entre ministère et gouvernement chez le
pasteur, fort développement du laïcat, trouble autour du rôle des instances synodales...

Joël Geiser

Geneviève Trainar, Transfigurer le temps. Nihilisme, symbolisme, liturgie,
Genève, Ad Solem, 2003, 123 p.

Geneviève Trainar est philosophe et sœur dominicaine. Ce livre reproduit le texte
de conférences qu'elle a données en 1978. Il est suivi d'une longue postface du frère
Olivier-Thomas Venard qui montre que les propos de l'auteure sont toujours d'une
extrême actualité. Trainar part du principe que dans notre société «ce n'est pas le rite
qui est malade mais le rapport de l'homme au rite» (p. 7), pour soutenir qu'aujourd'hui
encore, face au nihilisme ambiant, «seul le rite permet, dès à présent et pour qui y
consent, de transfigurer le temps vécu.» (p. 31) En se basant sur des textes de Nietzsche,
l'auteure commence par analyser les symptômes nihilistes des temps contemporains et

en déduit que «la généalogie de l'homme contemporain est à chercher dans la mort de

Dieu» (p. 13). C'est la mort de Dieu qui a entraîné la mort de l'homme et le nihilisme
qui en découle, puisque l'homme n'arrive pas à se donner sens à lui-même. Mais le

nihlisme n'atteint pas uniquement l'incroyant, il est en effet présent au sein même de

la religion. En effet, le nihilisme religieux est un mode d'être propre à la foi, à une
conscience qui doute et qui doit prendre en compte la critique qui lui est adressée. Pour

l'auteure, le dépassement du nihilisme ne peut donc voir le jour que s'il y a d'abord
une métamorphose de l'attitude religieuse. Pour que cette métamoiphose puisse avoir
lieu, l'homme doit redécouvrir la puissance du rite, qui est le seul à pouvoir faire
coïncider l'instant présent avec le temps des origines et le temps eschatologique. Ainsi,
le «temps en Dieu diffère du vide et de l'angoisse de l'homme contemporain affronté
au temps qui passe.» (p. 30) Pour définir le rite, Trainar reprend la métaphore du jeu
et se demande si l'homme moderne pourra encore s'abandonner à la vie du rite, entrer
dans le jeu rituel et en accepter les règles. En effet, le jeu liturgique chrétien a ceci de

spécifique, qu'il est un jeu avec les symboles. Le rite chrétien porte à l'être, par le geste

qu'une parole accompagne, le mystère de l'incarnation, qui est ainsi figuré, célébré,



188 BIBLIOGRAPHIE

actualisé dans la liturgie. Dans le rite, «en même temps qu'agi, le symbole est détruit
ou consumé en tant que tel, dépassé vers autre chose d'absolument imprévisible et qui
relève de la grâce divine, [...] qui est de l'ordre de la vie.» (p. 55) Il faut cependant
reconnaître qu'il y a un abîme entre ce que les rites devraient être et ce que les hommes
en ont fait, et Trainar d'analyser les manquements de l'homme dans sa pratique du rite.
Ceux-ci prennent diverses formes, mais ils reviennent tous à nier la dimension
transcendante de ce qui est opéré ou, à l'inverse, à l'imposer à ce qui n'est qu'humain ou
mondain. Pour en retrouver l'essence, toute réflexion sur le rite doit s'appuyer sur la
fête de Pâques ou sur la Transfiguration, car un même mystère s'y trouve célébré : la

jonction en Christ de l'Esprit de vie et de la chair qui se tranforme ainsi en «corps de

gloire». Le signe de cette transformation se situe dans ce que l'auteure nomme la
«beauté» : la percée de la Résurrection qui réside dans toutes les liturgies chrétiennes
et qui en fait son originalité. Ainsi vécu, l'éclat de grâce qui émane du rite chrétien
permet à l'homme transformé de traverser les épreuves et d'aller au bout du chemin
de la vie. Mais pour cela, il faut accepter d'entrer dans le jeu, de vivre le rite, et de

«toujours à nouveau revenir puiser aux sources d'eau vive de la liturgie» (p. 79). Ainsi,
pour l'auteure le rite est peut-être aujourd'hui «le seul lieu authentique pour nous éloigner
de la léthargie païenne du monde et de la léthargie nihiliste du sujet.» (p. 80) Pour conclure
cette présentation du livre de Trainar, on peut se demander ce qu'il en est de tous ceux
qui, s'essayant à l'abandon dans la vie du rite, ne font pas l'expérience de la beauté

transfigurant le temps. Est-ce indubitablement à cause de leurs manquements

Gaetane Valazza

Evelyne Frank, Avec Etty Hillesum. Dans la quête du bonheur, un chemin
inattendu (Petite bibliothèque de spiritualité), Genève, Labor et Fides,
2002, 204 p.

Dans cet ouvrage, Evelyne Frank convie le lecteur à un «être avec» Etty Hillesum
afin de découvrir une sagesse dans laquelle s'enracine une vraie «dynamique du
bonheur». L'A. ne vise ni à faire surgir l'inédit (elle travaille à partir des traductions en
français), ni à produire une somme exhaustive sur certains aspects de l'œuvre d'Etty
Hillesum ; mais bien plutôt à la «regarder vivre» à travers une lecture personnelle et
thématique d'Une vie bouleversée et des Lettres de Westerbork. Dans son premier
chapitre, l'A. s'attache à déterminer le rapport qu'Etty Hillesum entretient avec les
Écritures ainsi que son «corpus» de prédilection. Encouragée par son analyste, Julius
Spier, la jeune femme redécouvre la Bible qui l'accompagne et la nourrit. Elle aborde
les Écritures de façon directe, forte d'un «cœur pensant», cherchant une parole pour
pouvoir vivre en plénitude, mais aussi des règles d'existence. La lecture de la Bible ouvre
à Etty Hillesum une voie vers la vie intérieure. Elle puise dans cette lecture une
affirmation de l'amour dans sa triple dimension (amour de soi, de Dieu, d'autrui) qui
servira de fondement à son œuvre ainsi que l'illustrent les différents thèmes choisis par
l'auteur dans cet ouvrage. Le chapitre consacré à la prière s'attache au chemin parcouru
par Etty Hillesum, au sens ainsi qu'aux modalités et aux formes de cette prière. L'A.
met en exergue l'importance du corps, de la sensation : la prière comme «rentrée en
soi-même» est associée à l'exercice physique, elle est une discipline qui met enjeu l'être
tout entier. Les deux chapitres suivants résonnent comme une louange aux beautés de

la création. L'auteur montre comment Etty Hillesum parvient à tenir conjointement la
réalité du mal et la confiance en Dieu dont les lois éternelles régissent la nature vécue

comme une grâce, un cadeau qui ne peut être enlevé. Dans la contemplation et l'accueil
de la beauté du ciel, des arbres et des fleurs, la jeune femme puise la force d'affronter
l'horreur, mais aussi la joie et la liberté intérieure. Le cinquième chapitre témoigne de



BIBLIOGRAPHIE 189

l'évolution d'Etty Hillesum dans son rapport au monde et à la maison. Le lecteur ne

peut qu'être interpellé par le travail d'intériorisation et de mémoire de celle qui, peu
avant sa déportation, aspire désormais à être «une maison pour elle-même et plus encore
pour Dieu». Dans le dernier chapitre, l'A. a choisi de proposer une synthèse des éléments
de cet «art du bonheur» qui l'ont personnellement touchée chez Etty Hillesum. Soucieuse
d'éviter toute récupération, Evelyne Frank est restée fidèle à son projet herméneutique :

indiquant clairement ses choix - et parfois ses désaccords -, elle a opté avant tout pour
laisser résonner la voix d'Etty Hillesum à travers de nombreux extraits de ses écrits. À
la fois concis et profond, cet ouvrage est une invitation à l'apprentissage du bonheur et...
à la lecture des œuvres de celle qui sut le vivre dans des circonstances dramatiques.

Laurence Flachon

Claus Westermann, Théologie de l'Ancien Testament, traduit de l'allemand

par Lore Jeanneret (Le Monde de la Bible 11), Genève, Labor et Fides,
2002, 327 p.

Cet ouvrage est la réédition d'une première traduction française, parue en 1985, qui
n'était plus disponible en librairie depuis quelques années. L'original allemand, publié
en 1978, est devenu depuis un classique dans le monde germanophone. La réédition
de cet ouvrage a donc surtout un intérêt en ce qu'il a marqué une étape dans l'histoire
de la théologie biblique. Westermann récuse en effet l'approche traditionnelle qui
cherche à résumer l'ensemble de ce que dit la Bible hébraïque, ou l'Ancien Testament,
sur Dieu («théo-logie» au sens premier du terme) autour de quelques concepts
fondamentaux surconnotés et généralement totalement étrangers au langage de l'AT lui-
même, à commencer par la notion d'«histoire du salut» élaborée au XIXe siècle, et veut
partir au contraire de la structure même de l'AT dans sa forme canonique, qu'il
comprend comme une structure «événementielle» consistant en une histoire (en réalité, il
faudrait plutôt dire des histoires) accompagnée de paroles de Dieu et de réponses de
l'homme. W. retrace alors à travers cinq chapitres successifs la manière dont cette
structure «événementielle» (par opposition à une structure «intellectuelle») rend compte
des différentes formes fondamentales de la relation entre Dieu et Israël, voire l'homme
en général, ainsi que des différents modes d'auto-présentation de la divinité. - L'ouvrage
de W. marquait un tournant, à l'époque, dans sa volonté de prendre au sérieux la pluralité
constitutive de l'AT dans sa forme canonique, et de faire droit à l'existence d'autres
traditions, en particulier les mythes de création, à côté de celle de l'exode. L'approche
de W. reste cependant encore marquée par l'influence de la théologie dialectique quant
à la mise en place conceptuelle et la problématisation, par exemple dans l'opposition
entre «structure événementielle» et «structure intellectuelle» ou dans l'emploi du
binôme constitutif parole/réponse. Par-dessus tout, cette approche maintient la confusion

propre à l'expression «théologie de l'Ancien Testament», qui recouvre une approche
de l'AT à la fois comme source pour l'histoire de la religion de l'Israël ancien et comme
document normatif pour le judaïsme et le christianisme, confusion qui est rendue

possible par une certaine conception théologique de l'histoire (explicitée dans le dernier
chapitre) et qui explique l'impasse méthodologique et herméneutique dans laquelle cette

discipline se trouve aujourd'hui. - On notera enfin que les nombreuses imperfections
qui caractérisaient la première édition de la traduction française, et qui ont été
abondamment soulignées dans les recensions à l'époque, ont apparemment été reproduites
telles quelles. Outre plusieurs coquilles gênantes et des renvois internes souvent approximatifs,

c'est surtout la nature de certaines références qui est dérangeante pour le lecteur.
Le titre des articles et leur pagination sont généralement omis (ce qui donne par exemple
p. 82, n. 24 : «H. D. Preuss, Z.A.M. 80 : D. Vetter, AzTh 1,45»), alors que pour les

Sciences

bibliques



190 BIBLIOGRAPHIE

monographies, il n'y a le plus souvent que le titre, la collection ou la date qui sont
mentionnés, ce qui rend la recherche de ces références difficile. Une bibliographie
complémentaire est proposée en fin de volume (p. 303-308), mais elle ne correspond
pas aux ouvrages cités dans le reste du livre. Les limites du minimalisme editorial sont
finalement atteintes dans certaines références qui se contentent de mentionner le nom de

l'auteur ; ainsi par exemple à la note 2 de la page 7, peut-on lire : «B. S. Childs et G.
W. Coats-B. O. Long font observer la signification du canon pour la théologie de l'Ancien
Testament» (sic une notice qui risque fort d'être d'un intérêt limité pour le lecteur qui
ne serait pas spécialiste de la discussion. Il est regrettable que cette réédition n'ait pas été

l'occasion de corriger au moins les erreurs et les lacunes les plus flagrantes.

Christophe Nihan

Thomas Römer, Jérémie, du prophète au livre, Poliez-le-Grand, Le Moulin,
2003, 96 p.

Ce petit ouvrage de 96 pages est une présentation, accessible au grand public, du
livre de Jérémie, qui tient compte des dernières recherches sur ce sujet. En joignant
éléments historiques et réflexion théologique l'auteur, professeur d'Ancien Testament
à l'Université de Lausanne, essaie de redonner une actualité à l'un des principaux
prophètes vétérotestamentaires. Il le fait avec l'habileté qu'on lui connaît déjà de ces
travaux précédents. Dans sa forme, l'ouvrage de Römer, se présente comme un
commentaire de passages-clés du livre de Jérémie. Il analyse des thèmes centraux, comme
la vocation du prophète (ch. 1), le discours sur le temple (ch. 7), le discours contre les

idoles (ch. 10), la nouvelle alliance (ch. 31). L'originalité de ses intuitions en font aussi

un bon complément à un commentaire biblique et une aide homélitique précieuse.

Raoul Pagnamenta

Marvin A. Sweeney, Zephaniah. A Commentary. Minneapolis, Augsburg
Fortress Press, 2003, 228 p.

Ce récent commentaire du livre du prophète Sophonie écrit par Marvin A. Sweeney
allie trois qualités méthodologiques : la précision des analyses de détail, la prudence
dans les argumentations et les choix à privilégier, la profondeur des synthèses et

interprétations théologiques. Ces qualités sont d'autant plus appréciables que la
complexité des problèmes apparaît dès les premières pages de l'introduction, dans laquelle
le professeur californien aborde non seulement les difficultés inhérentes à l'histoire et
à la rédaction du texte massorétique, mais encore les différentes versions que nous avons
de ce livre, la Septante (LXX), le manuscrit hébraïque du Wadi Murabba'at (Mur88),
la version grecque tardive du livre des douze prophètes de Nahal Hever (8HevXIIgr),
le manuscrit hébraïque de Qumran (4QXIIb), le commentaire ou pesher sur Sophonie
(4QpZeph), le Targum de Jonathan (TJ), la version syriaque ou Peshitta et, enfin, la
version latine ou Vulgate. En accord avec ses prédécesseurs, l'A. replace bien la

prophétie de Sophonie durant le règne de Josias sur le royaume de Juda (640-609). Ce

règne, qui assiste au déclin de l'empire assyrien jusqu'à sa disparition en 609, est marqué

par une importante volonté de réforme religieuse sur la base du code deutéronomique,
réforme qui se manifeste par la centralisation et la purification du culte à Jérusalem.
Ne manquant aucune occasion de signaler les parallèles que l'on peut trouver entre

Sophonie, Amos et Isaïe, comme l'ont déjà remarqué les savants, l'A. met en lumière
les nombreuses influences que le Deutéronome lui-même a eues sur la prophétie de



BIBLIOGRAPHIE 191

Sophonie, démontrant ainsi que le prophète se manifesta comme un protagoniste de cette
réforme, en adoptant aussi son radicalisme politique. À ses yeux, et contrairement aux
hypothèses soutenues par Ryou, Ben Zvi, Krinezki, Seybold, Vlaardingerbroeck, les
références que Sophonie fait à la création pour évoquer le rôle du Temple comme centre
ne présupposent pas forcément une rédaction post-exilique du livre, le rôle de IHVH
comme créateur étant déjà évidente dans la source préexilique J du Pentateuque, le
Deutéronome et la première partie d'Isaïe. L'intérêt des analyses de Sweeney nous porte
ainsi à comprendre l'intentionnalité du texte massorétique et des relectures que les
versions citées plus haut ont faites ultérieurement. Alors que le texte massorétique
témoigne de l'urgence de se reconvertir à IHVH face aux menaces de jugement et aux

promesses de restauration qu'implique la proximité du «Jour de IHVH» (1,7), la
traduction de la LXX suggère au contraire que les menaces ne suffisent plus et que le
désastre devient inévitable, les interprètes n'ayant pas tant cherché à comprendre dans
la prophétie de Sophonie le sens de l'urgence parénétique que les causes de la destruction
du Temple et de l'exil babylonien. Quant à la manière de structurer le livre de Sophonie,
l'A. propose une autre organisation de l'ensemble que celle qui est en général admise.
Il considère qu'il est fait de trois unités principales : I -1,1-18, venue imminente du Jour
de IHVH ; II - 2,1-3, exhortation à la repentance, cœur de la prophétie de Sophonie
; III - 2,4 - 3,20. jugement des nations et restauration d'Israël et de Jérusalem.
Contrairement à plusieurs commentateurs récents, l'A. pense que l'on peut attribuer à

Sophonie lui-même la majeure partie de ses paroles, à l'exception toutefois de l,3aB,
l,14bB et 3,20, considérées comme des gloses. À ce magnifique commentaire qui
illustre l'affirmation de l'A. que «Le livre de Sophonie constitue un véritable microcosme

pour l'étude des livres prophétiques», une remarque d'ordre méthodologique
s'impose toutefois. Puisqu'il s'agit de comprendre en profondeur l'intentionnalité d'un
texte et de ses relectures postérieures, pourquoi ne pas accorder plus d'attention aux
te'eimlm, c'est-à-dire aux signes qui accompagnent le texte massorétique et qui, eux
aussi, s'offrent aux lecteurs pour faire apprécier le rythme du texte, les intonations de

sa lecture chantée et, au-delà, les subtilités possibles de sens Deux exemples : dans

1,14, est-il si évident de rattacher mar (amer) à «Voix du jour de IHVH» plutôt qu'à
la manière pour le héros de pousser des cris, puisque l'accent zaqeph mis sur IHVH
indique une rupture importante Dans 3,17, l'amour silencieux (iaharîsh «il se tait»)
de Dieu, même dans le contexte d'exultation qui précède et qui suit, ne fait-il pas rêver

C'est ce qu'indique à notre avis la rupture de l'accent disjonctif zaqeph sur iaharîsh,
paradoxale peut-être, mais combien riche de sens et de silence.

Jean Borel

G. Johannes Botterweck, Helmer Ringgren, Heinz-Josef Fabry (éds),

Theological Dictionary of the Old Testament, Volume XIII (qôs I thistle

- raqia' I firmament). Translated David E. Green, Grand Rapid, Michigan,
William B. Eerdmans Publishing Company, 2004, 653p.

G. Johannes Botterweck, Helmer Ringgren, Heinz-Josef Fabry (éds),

Theological Dictionary of the Old Testament, Volume XIV (rasha ' I guilt

- sakan I settle, dwell), translated by Douglas W. Stott, Grand Rapid,

Michigan, William B. Eerdmans Publishing Company, 2004, 702 p.

Les deux derniers volumes de la traduction anglaise du Theologisches Wörterbuch

zum Alten Testament (publié chez Kohlhammer) qui viennent de paraître chez William
B. Eerdmans, correspondent au Tome VIL fascicules 1-6 et 6-11, 1990-1993 de l'édition



192 BIBLIOGRAPHIE

originale allemande. (Pour la présentation globale de cette traduction, se rapporter à la
recension des Volumes XI et XII, parue in RThPh., Vol. 135, 2003/11, p.189 sq.).
Rappelons que cette traduction est tout particulièrement conçue pour que les lecteurs
non spécialisés dans les langues anciennes puissent en tirer le maximum de profit,
puisque tous les termes en langue étrangère auxquels il est fait référence en sumérien,
akkadien, égyptien, éthiopien, ougaritique, phénicien, araméen, syriaque, mandéen sont
soigneusement traduits. Précisons encore que l'intérêt de ces analyses du vocabulaire
de l'Ancien Testament tient non seulement à ce que les auteurs nous permettent de

dégager tous les usages des mots et verbes concernés et de suivre l'évolution de leurs
sens propre et figuré dans les différentes couches de rédaction des textes, mais encore
au fait qu'ils tiennent compte de leur usage dans la littérature deutérocanonique et post-
biblique devenue si importante aujourd'hui, dans la version des LXX, les textes de

Qumran, la Mishnah et le Nouveau Testament. Parmi les 88 articles du XIIIe volume,
qui va de qôs (épine, chardon) (J. Hausmann) à raqîa' (firmament) (M. Gôrg), nous
trouvons l'analyse étymologique, historique et théologique des mots importants comme
qara (appeler) (G. Schauerte, F. L. Hossfeld, E.-M. Kindl, H. Lamberty-Zielinski,
U. Dahmen)<yarav (approcher) (R.-E. Gane), qorban (offrande, sacrifice) (H.-J. Fabry),
ra'â (voir, avec ses 1303 occurrences dans l'A.T. et ses dérivés comme ro'eh, mar'eh
(visionnaire, vision), (H. F. Fuhs), ro'sh (tête) (W. A. M. Beuken, U. Dahmen), re'shît
(commencement) (S. Rattray, J. Milgram),rab (nombreux, grand) (H.-J. Fabry, E. Blum,
H. Ringgren), regel (pied) (F. J. Stendebach), rûah (378 occurrences plus 11 dans les

parties araméennes de Daniel) (esprit, souffle, vent) (S. Tengstrôm, H.-J. Fabry), raham
(avoir compassion) (Simian-Yofre, Dahmen), ra'a' (être mal, faire mal) (Dohmen,
Rick), repha'im (Rephaïm) (R. Liwak), ratsâ (se plaire, mettre sa complaisance)
IH. M. Barstad). Les 77 articles du volume XIV commencent avemsha' (méchant)
(H. Ringgren), et se poursuivent avec tsahaqlsahaq (rire) (R. Bartelmus), satan (adversaire)

(K. Nielsen), sîm (placer, poser) (G. Vanoni), sané (hair) (E. Lipinsky), sar
(prince, roi) (H. Niehr), saraph (brûler) (U. Rüterswörden),^/ie'o/ (Sheol) (U. Wächter),
sha'al (demander) (H. F. Fuhs), shevet (bâton, sceptre, tribu) (H.-J. Zobel), shavat
(cesser) et shabbat (sabbat) (E. Haag), shûv (retourner, revenir) (M. Graupner, H.-J.
Fabry). C'est un vrai bonheur de travailler dans ces ouvrages, qui allient le sérieux
scientifique et la richesse des informations techniques et des contenus théologiques avec
la beauté des caractères d'imprimeries utilisés pour différencier le texte principal et les

notes et créer un maximum de clarté et de lisibilité d'un texte exigeant.

Jean Borel

Jean-Baptiste Humbert, Jan Gunneweg (éds), Khirbet Qumran et 'Aïn Feshka

t. II : Etudes d'anthropologie, de physique et de chimie (Publication de

l'École Biblique et Archéologique Française de Jérusalem) (Novum
Testamentum et Orbis Antiquus [NTOA] - Series Archeologica III),
Fribourg/Göttingen, Academic Press/Vandenhoeck & Ruprecht, 2003,482 p.

Les savants qui ont participé à ce second volume, sous la direction de Jean-Baptiste
Humbert et Jan Gunneweg, tentent d'interpréter par le biais des technologies scientifiques

disponibles aujourd'hui le résultat des fouilles que le premier volume a livrées,
sous la forme de notes de chantier et d'une liste du mobilier archéologique répertorié
(Cf. Jean-Baptiste Humbert, Alain Chambon, Fouilles de Khirbet Qumran et de 'Ain
Feshka I, Album de photographies - Répertoire du fonds photographique - Synthèse
des notes de chantier de P. Roland de Vaux OP (Publication de l'École Biblique et



BIBLIOGRAPHIE 193

Archéologique Française de Jérusalem) (Novum Testamentum et Orbis Antiquus
[NTOA] - Series Archeologica I), Fribourg/Göttingen, Academic Press/Vandenhoeck
& Ruprecht, 1994, 418 p. Dans le branle-bas des réinterprétations récentes proposées
par plusieurs chercheurs concernant les occupations et affectations du site de Qumran,
ces études viennent à temps, car elles montrent chacune à sa manière comment la
recherche scientifique a pris l'orientation de s'ouvrir à des perspectives pluridisciplinaires

complémentaires les unes des autres, et comment les disciplines de laboratoires
d'aujourd'hui peuvent apporter une donne nouvelle, brute au sens strict, tirée des

matières premières : la pierre, la terre, l'eau, le feu. Aussi curieux que cela puisse
paraître, la recherche suscitée par Qumran a jusqu'ici découlé bien davantage des

manuscrits retrouvés, des sources historiques et de l'histoire que de l'archéologie.
Aujourd'hui, la mise en forme des arguments de l'archéologie et de l'enchaînement de
la chronologie soulève des problèmes techniques réels mais délicats, d'où la patience
et la prudence sont plus que jamais de rigueur. «Si notre lecture ne remplace pas la
synthèse que le P. de Vaux a faite pendant la fouille, elle sera cependant plus qu'un
réajustement puisque la synthèse est échue, dit J.-B. Humbert dans sa préface. Au fil
des ans, poursuit-il. le site a perdu de son flatteur isolement. On a beaucoup appris sur
son environnement géographique, et la fouille systématique des sites 'hérodiens' du Sud
de la Palestine et de la TransJordanie lui a donné une belle parenté dont on ne savait

presque rien. La littérature qumrânienne offre une étoffe culturelle qui ne commande

pas l'interprétation archéologique mais ne peut lui être étrangère» (p. XII). Les études
du premier chapitre nous donnent les informations les plus importantes pour préciser
la provenance des poteries et permettre de mieux connaître les relations que la société
de Qumran a entretenues avec ses voisins. Les contributions du second chapitre
s'interrogent sur les ossements humains retrouvés dans les cimetières et les restes d'animaux
sacrifiés pour la Pâque que contenaient de nombreuses jarres découvertes dans les

alentours. Trois exposés décisifs montrent dans un troisième chapitre comment la

datation, par la méthode du carbone 14, d'un fragment de cercueil en bois et de noyaux
de dattes a confirmé ce que l'on savait de la chronologie des «esséniens» des bords de

la Mer Morte, et de leurs coutumes funéraires, tout en mettant les résultats en contradiction

avec une date estimée des parures du cimetière qui doivent être désormais
dissociées du contexte strictement essénien. Les examens techniques des vestiges
textiles, au quatrième chapitre, esquissent l'arrière-fond communautaire et religieux de la
société de Qumran. Dans un cinquième chapitre, les analyses des mortiers qui ont été

utilisés pour tapisser les citernes et les piscines, ouvrent une perspective sur une activité
domestique des habitants du site. Le déchiffrement que le sixième chapitre offre des

graffiti issus du site, en majeure partie locaux, se montre déterminant pour comparer
les epigraphies trouvées sur la ruine avec celle des grottes. L'étude d'un amas métallique,

au septième chapitre, donne un bel exemple de la métallurgie romaine dans la

Palestine de l'époque. Le huitième chapitre est important, car l'A. y fait pour la première
fois une révision commentée des quatre différents systèmes de numérotation des grottes
qui se sont imposées chez les savants au fur et à mesure des découvertes de nouvelles
anfractuosités et caches à manuscrits, et propose une nomenclature définitive des grottes.
En résumé, on peut dire que les recherches scientifiques et archéologiques les plus
pointues en cours nous mettent aujourd'hui sur la voie d'une compréhension de l'évolution

qui s'est faite à Qumran et de l'occupation du site selon le principe de l'accroissement

par étapes de l'espace habité, à partir d'un noyau ancien, plutôt que selon le

principe d'un empilement des installations, comme le P. de Vaux et les historiens qui
l'ont suivi ont voulu le faire jusqu'à maintenant. La facture et l'impression de cet

ouvrage sont exemplaires à tous points de vue. et les nombreuses illustrations de

documents sont des plus significatives.

Jean Borel



194 BIBLIOGRAPHIE

Yohanan Aharoni, Michaelavi-Yonah, Anson F. Rainey, Ze'ev Safrai, The

Carta Bible Atlas, Jerusalem, Carta Edition, 2002, 223 p.

Paru en 1968, l'Atlas de la Bible par les cartes a connu un succès tel que la première
édition a été imprimée huit fois en autant d'années. Mais les fouilles archéologiques
et les recherches bibliques de ces trente dernières années ont si considérablement enrichi
notre connaissance des temps bibliques et des événements qu'elle relate qu'une
deuxième, puis une troisième et, enfin, cette quatrième édition se sont avérées
imperatives. Des sites récemment découverts, comme les cités gréco-romaines de Palestine,
ont pu être mis en relation avec des descriptions bibliques, et la révision de certaines
théories qui en a résulté a eu à son tour des répercussions sur les frontières, les itinéraires
et d'autres données des cartes. Le but essentiel auquel se sont attachés les auteurs est
de visualiser par autant de cartes qu'il est nécessaire les changements et les évolutions
historiques qui se sont déroulés non seulement dans le pays de la Bible mais dans tous
les pays où le peuple d'Israël est allé, ou avec lesquels il a entretenu des rapports
spécifiques, même s'ils ne sont pas expressément mentionnés dans les Écritures. C'est
ainsi que, pour mener à bien ce vaste panorama d'événements qui s'étendent des années
3000 av. J.-C. jusqu'en 200 ap. J.-C, les auteurs ont exploité non seulement les études

bibliques, mais aussi l'ensemble des sources connues en provenance des domaines
d'études égyptien, assyrien, grec et romain, ce qui leur a permis de retracer en détail
les mouvements des populations et leurs implantations, les conquêtes, déploiements de

forces et batailles décrits dans la bible, l'économie du Proche-Orient Ancien, les routes
commerciales et les ressources naturelles, le développement des relations internationales,

les districts de la Palestine, les déplacements des grands personnages bibliques, les
missions apostoliques et la croissance de l'Église durant les deux premiers siècles et,
enfin, les fouilles archéologiques en Terre sainte pour les périodes néolithique, chal-
colithique, cananéenne et israélite. Dans cette dernière édition, certaines modifications
importantes dues aux plus récentes fouilles ont trait à l'ancienne cité de Jérusalem durant
la période du Second Temple et la période hérodienne. Cartes et textes explicatifs ont
tous été révisés et sont accompagnés de documents et illustrations de costumes, outils,
objets d'armes, monnaies et armes de premier intérêt. En finale, de précieux appendices,
une chronologie comparative détaillée des civilisations anciennes, un index biblique,
un index topographique et un nouvel index des personnes complètent le tout et font de

cet atlas le meilleur et le plus complet actuellement.

Jean Borel

Johannes Zimmermann, Messianische Texte aus Qumran. Königliche,
priesterliche und prophetische Messiasvorstellungen in den Schriftfunden
von Qumran (Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament,
2 Reihe, 104), Tübingen, Mohr Siebeck, 2000, 542 p.

Cet ouvrage est la version retravaillée du texte de la thèse de doctorat que Johannes
Zimmermann a faite à la Faculté de théologie évangélique de Tübingen en 1997. S'étant
fixé comme but de faire la traduction commentée et l'exégèse détaillée et systématique
de tous les textes messianiques que l'on trouve dans le corpus hébraïque et araméen
des manuscrits de Qumran, l'A. a réparti sa matière en sept chapitres principaux. Après
une excellente introduction où sont exposés les principes méthodologiques et une brève

revue de la recherche actuelle, et où sont mises en rapport les deux questions du
messianisme qumrânien et de la christologie néo-testamentaire, l'A. aborde en un second

chapitre la question toujours controversée de l'attente des deux Messies à Qumran



BIBLIOGRAPHIE 195

(ÎQS), laquelle semble maintenant confirmée par lQSa 2,11 sq., où l'on voit le Messie
d'Aaron participer au banquet eschatologique avec le Messie d'Israël. Pour résumer,
l'A. pense que les textes que nous avons à disposition, tantôt au singulier tantôt au
pluriel, s'opposent encore à une synthèse définitive, puisqu'il demeure impossible de
suivre les développements et transformations successifs que ce thème a suscités. Le
troisième chapitre est consacré aux différents groupes de textes qui évoquent la figure
seigneuriale et royale du Messie en tant que «Prince de la communauté» (IQM 5,1 ;

lQSb 5,20 ; 4Q161 ; 4Q174 ; 4Q252 ; 4Q285). et qui se présentent comme autant de

témoignages «de l'extraordinaire vitalité de l'attente messianique davidique» qu'il y
avait à Qumran. L'A. s'interroge aussi sur deux textes qui ont déclenché une vive
controverse lors de leur publication. Le premier (4Q246) parle de l'apparition d'un
puissant personnage à une époque de tribulations, lequel sera appelé «Fils de Dieu»,
et le second d'un «Élu» qui « révélera des secrets comme le Très-Haut» (4Q534). Trois
autres textes sont fragmentaires mais passionnants. 4Q458. 4Q369. 4Q381 (Fr. 15), car
ils évoquent la figure d'un «premier-né» en rapport avec l'exégèse du Ps. 89,27, qui
prend valeur prophétique dans l'Epître aux Hébreux 1,5. Ces textes n'indiquent pas
qu'on attendait la naissance miraculeuse d'un Messie, mais ils nous aident à comprendre
pourquoi les évangélistes Matthieu et Luc cherchèrent à présenter sous cet éclairage la
naissance de Jésus. Le caractère sacerdotal et eschatologique du Messie est envisagé
dans le quatrième chapitre à partir des célèbres textes 4Q375 et 4Q376. 4Q541, Frag. 9
et 4Q175, où le prêtre à venir «fera expiation pour tous les hommes de sa génération
et sera envoyé à tous les enfants de son peuple, dont le commandement sera comme
le commandement du Ciel et l'enseignement comme la volonté de Dieu». Dans le

cinquième chapitre, l'A. s'attache à faire l'analyse des textes où se trouvent les expressions

plurielles «les oints», les «oints de l'Esprit saint», envisagés comme «voyants»
(CD2,12 ; IQM 11,7), ou «bénissants» 4Q287), ainsi que l'expression au singulier,
qualifiant Moïse de «oint» (4Q377), ce que les textes bibliques ne font jamais. Dans
ce contexte, l'A. examine les fameuses prophéties du Messie qui «affranchit les captifs,
rend la vue aux aveugles, redresse les courbés, ressuscite les morts, console les affligés
et réalise des prodiges» (4Q521), ainsi que le midrash extraordinaire 1 lQMelch, dont
les savants parlent comme du plus ancien texte purement exégétique de Qumran, et qui
fait de Melchisédek celui qui «proclame le jubilé pour les captifs et la rémission des

péchés». Le dernier chapitre offre une magnifique synthèse de l'ensemble de toutes ces

analyses, dont on comprend bien l'intérêt et le lien avec les premières christologies
élaborées par les premières communautés chrétiennes. Une bibliographie exhaustive, un
index des textes cités, thèmes et noms propres font de ce travail l'un des plus complets
à ce jour sur le messianisme essénien.

Jean Borel

Lawrence H. Schiffman, Emmanuel Tov, James Vanderkam (eds), The Dead
Sea Scrolls. Fifty years after their discovery. Proceedings of the Jerusalem

Congress, July 20-25,1997, Israel Exploration Society in corporation with
The Shrine of the Book, Jerusalem, Israel Museum, 2001, 970 p.

Ce magnifique volume rassemble la totalité des Actes du Congrès qui s'est déroulé
à Jérusalem les 20-25 Juillet 1997 à l'occasion du cinquantenaire de la découverte des

manuscrits de la Mer Morte. Émanant de spécialistes de toutes les nations, les 96
contributions, réparties en six parties, couvrent non seulement l'ensemble des problèmes
essentiels que posent cette découverte qui, au furet à mesure des fouilles archéologiques,
des éditions et traductions des textes, s'est avérée de plus en plus importante pour la

compréhension du judaïsme et du premier christianisme, mais offrent encore au lecteur



196 BIBLIOGRAPHIE

le dernier état de la recherche sur chacune des questions envisagées. Les dix-sept études
de la première partie reconsidèrent l'histoire du texte hébraïque et grec de la Bible à

la lumière des manuscrits de Qumran (R. S. Fuller. R. S. Hendel. A. Lemaire, A. Rofé,
S. Talmon). les différentes méthodes herméneutiques mises en œuvre par les Esséniens

(G. Brooke. H.-J. Fabry. W. M. Schniewind. J. C. VanderKam), les rapports plus ou
moins étroits que l'on peut établir entre les manuscrits et le Nouveau Testament (J. H.
Charlesworth, J. J. Collins. K. P. Donfried), en particulier les Évangiles de Jean

(R. Bauckham) et de Matthieu (J. Kampen). Dans la deuxième partie, les chercheurs
s'attachent à faire l'inventaire exhaustif des genres littéraires et thèmes développés dans
le corpus de Qumran D. Dimant, E. Tov, M. A. Daise. A. Steudel). textes sapientiaux,
ésotériques, prières, bénédictions et autres textes liturgiques (E. G. Chazon. S. J. Pfann,
T. Elgvin. D. Falk, D. J. Harrington, B. Nitzan), textes bibliques, éditions multiples et
relectures (Sh. L. Benin, E. et H. Eshel. F. G. Martinez, M. Segal), apocryphes et

pseudépigraphes (J. A. Fitzmeyer, E. Isaac, B. Z. Wacholder, B. G. Wright). L'histoire,
l'archéologie et le langage des documents sont examinés dans la troisième partie : tour
à tour les études interrogent les textes dans leurs rapports avec le judaïsme antérieur
et la tradition orale (J. M. Baumgarten, R. Gmirkin, D. Green. E. Puech, Z. Safrai, L. H.
Schiffman), avec la personne de Jésus, les Anges et le christianisme naissant (C. A.
Evans. D. Flusser, H.-W. Kuhn, G. Vermes), abordent la spiritualité de la Communauté
en relation avec le stoïcisme (C. Marione), les lois de pureté et d'impureté (M. Bar-
Ilan, L. Doering, H. K. Harrington), les Fils de Sadoq (C. Werman), le problème des
femmes (T. Han. S. Pieterson), décrivent les fouilles archéologiques avec les questions
qu'elles posent encore (J. Magness, A. Kaufmann. Y. Hirschfeld. R. Hachlili, E. Eshel),
analysent l'araméen en vigueur à Qumran (U. Schattner-Riesner. M. Sokoloff). ainsi

que les techniques d'écriture des scribes, l'eschatologie et le messianisme (A. Aschim,
J. Duhaime, J. Frey, A. Lange). Alors que les communications de la quatrième partie
s'appliquent à présenter les textes provenant d'autres sites que celui de Qumran comme
Wadi Dalieh (D. M. Gropp) et Nahal Hever (B. Levine, A. Yardeni), celles de la

cinquième partie évoquent les problèmes que posent la datation des textes au
radiocarbone (I. Carmi), les techniques de restauration (E. Puech, E. Boyd Alkalay, E.

Libman) et de préservation (C. P. Thiede), tandis que celles de la sixième partie tentent
d'ouvrir quelques perspectives nouvelles à partir de la fiction (B. Segal), l'imagination
religieuse populaire (N. A. Silberman) et l'aventure mouvementée de la publication des

textes (H. Shanks). Même si nous regrettons l'absence d'index qui faciliteraient la

consultation et le travail de recherche, cet ouvrage, par sa qualité, est une référence
désormais obligée pour ceux qui s'intéressent aux découvertes de Qumran.

Jean Borel

James H. Charlesworth (éd.), The Dead Sea Scrolls, Hebrew, Aramaic, and
Greek Texts with English Translations, Volume 4A : Pseudépigraphie and
non-Masoretic Psalms and Prayers, Tübingen/Louisville, J. C. B. Mohr,
Paul Siebeck/Westminster John Knox Press, 2001, 297 p.

Ce quatrième tome de la grande édition de tous les manuscrits trouvés dans les

grottes de Qumran, en cours de publication depuis 1984 sous la direction de James H.
Charlesworth, est particulièrement important et intéressant pour connaître la théologie
et la spiritualité de la communauté, car il regroupe l'ensemble des psaumes
pseudépigraphiques et non-massorétiques connus et des prières composées pour les fêtes

ou la liturgie quotidienne. Plus précisément, il s'agit des textes suivants : Psaumes

pseudépigraphiques 4Q380 et 4Q381 (Introduction, texte critique, traduction, datation,
théologie et notes par E. M. Schuller) ; Une forme du psaume 89 (4Q236 4QPs89)



BIBLIOGRAPHIE 197

(P. W. Flint) ; Psaumes non-massorétiques (4Q88 4QPs/f. 11Q5 1 lQPs/a, 11Q6
llQPs/b) (J. A. Sanders, J. H. Charlesworth, H. W. L. Rietz), c'est-à-dire dans le

détail : Doxologie (IIQ5, Col.16,1 lQ6Frg.f,que les éditeurs comparent avec le psaume
massorétique 118); Psaume 151 A et B (11Q5 28.3-14), Psaume 154 (11Q5 18.1-16),
Psaume 155 11 Q524.3-17), comparés avec les textes de la LXX et de la Peshitta ; Sirach
51 :13ff. (11Q5 21.11-17 et 22.1) ; Supplication pour une délivrance (11Q5 19.1-18,
11Q6 Frgs.a,b) ; Hymne au Créateur (11Q5 26.9-15) ; Apostrophe à Sion (11Q5 22.1-
15,4Q88 7.14-8.15) ; Hymne eschatologique (4Q88 9.1-15) ; Apostrophe à Juda (4Q88
10.4-15); Compositions davidiques (UQ5 27.2-11). L'édition et la traduction des

Prières pour les fêtes (lQ34-lQ34bis, 4Q507-509) nous permettent aujourd'hui de

mieux comprendre le rôle qu'elles jouaient dans le calendrier solaire en usage à Qumran,
en particulier la prière pour les solstices d'été et d'hiver et pour la fête de Rosh
Hashanah. Certaines de ces prières, comme le disent J. H. Charlesworth et D. T. Oison,
qui étaient associées à la liturgie de Renouvellement de l'Alliance, ayant valeur
d'«offrande des lèvres» en remplacement des sacrifices sanglants du Temple, constituent
un témoignage décisif du processus de spiritualisation des sacrifices à partir de la requête
et des critiques que l'on trouve chez les Prophètes (Cf. Is. 1,1-1 lsq. ; Os. 6.6 ; Jér. 6,20 ;

Am. 5,22) et dans les Psaumes 40.50 et 51. Comme le dit la Règle de la Communauté :

«...ils expieront pour les rébellions coupables et les infidélités pécheresses [...] sans
la chair des holocaustes ni la graisse des sacrifices ; mais l'offrande des lèvres, dans
le respect du droit, sera comme une agréable odeur de justice et comme le don volontaire
d'une oblation délectable» (VIII,4 sq.). Ces prières et ces mots de la Règle ne sont pas
sans rappeler de manière étonnante le «sacrifice d'agréable odeur» du Christ dont
parlera Paul dans Éph. 5,2, l'argumentation de l'Epître aux Hébreux et les «sacrifices
pneumatiques» de lPi. 1.18. L'édition et traduction des Liturgies des lumières faites

par D. T. Oison ne sont pas moins passionnantes car elles nous mettent en rapport avec
la manière dont la communauté de Qumran concevait le lien intrinsèque de leur prière
avec la prière des Anges de lumière et la prière cosmique des luminaires. Les deux
derniers textes sont une Liturgie pour la délivrance d'un possédé 11 QPsAp/a 11Q11

(J. A. Sanders) et un corpus de Prières quotidiennes (4Q503 4PrQuot) (D. T. Oison).
La liste numérique et le nom de tous les documents qumrâniens cités donnés en
appendice, une bibliographie générale et détaillée pour chaque texte, la clarté typographique

et l'excellence de la mise en page achèvent de faire de ce volume le meilleur
texte de référence actuel.

Jean Borel

Andrea J. Mayer-Haas, «Geschenk aus Gottes Schatzkammer» (bSchab 10b).
Jesus und der Sabbat im Spiegel der neutestamentlichen Schriften
(Neutestamentliche Abhandlungen, Neue Folge, 43), Münster, Aschendorff, 2003,

730 p.

La thèse de doctorat d'Andrea J. Mayer-Haas, acceptée par la Faculté de théologie

catholique de l'Université de Tübingen en 2001, tente d'expliquer le changement qui
s'est produit dans le christianisme primitif par rapport au sabbat. Tandis que la
communauté primitive de Jérusalem continue d'observer le sabbat, cela n'est plus vrai pour
la majorité des chrétiens moins de cent ans plus tard. Longtemps, les exégètes ont voulu
faire remonter ce développement à Jésus lui-même qui, par des guérisons le jour du

sabbat et d'autres actes démonstratifs, avait aboli le sabbat ou en tout cas atténué ses

revendications. Plus récemment, l'hypothèse sous-jacente identifiant judaïsme et léga-



198 BIBLIOGRAPHIE

lisme a été remise en question, ce qui a permis de reconsidérer la question de l'attitude
de Jésus à l'égard du sabbat. - La première partie comporte deux chapitres introductifs.
Dans le premier, l'A., après avoir exposé et analysé l'état de la question, recadre le débat
en appliquant le critère d'adéquation de J. D. Crossan à la question du sabbat : quel
comportement de Jésus peut expliquer l'histoire plurielle du sabbat dans le christianisme
primitif, y compris les origines et la transmission des textes néotestamentaires sur le
sabbat? (p. 31). Le second propose un résumé de la question du sabbat dans le monde
ambiant de Jésus. - Dans la deuxième partie, l'A. examine tous les textes du Nouveau
testament décisifs à cet égard, appliquant le principe de son directeur de thèse,
M. Theobald, donnant priorité à la lecture synchronique par rapport à la lecture diachronique.

Les textes révèlent différents stades dans le comportement du christianisme
primitif à l'égard du sabbat. Ce qui s'avère déterminant à chaque fois est la composition
et la localisation du groupe. La trajectoire allant de la communauté de disciples observant
le sabbat à Jérusalem à la polémique sur le sabbat des auteurs chrétiens du IIe siècle
n'est de loin pas continue, même si elle suit une certaine logique (p. 658). - Dans la
troisième partie, l'A. évalue et interprète les résultats de ses investigations exégétiques.
Un chapitre est consacré à des questions de méthode, tandis qu'un deuxième s'attache
à passer en revue les résultats de ses recherches pour montrer les manières variées de
relever le défi du sabbat d'Israël dans le christianisme primitif. - Dans son chapitre final,
A. J. Mayer-Haas esquisse une reconstruction de l'attitude de Jésus à l'égard du sabbat,
qui, selon l'A.,ne différait pas fondamentalement de celle de ses contemporains (p. 676).
Il n'a pas dépassé les limites de ce qui était possible dans le judaïsme de son temps,
même s'il pratiquait une interprétation libre, conditionnée par sa vie et son ministère
de prédicateur itinérant. C'est cela, ensemble avec son attitude à l'égard des exclus
sociaux et religieux, qui a permis à ses disciples, après Pâques, de passer les frontières
territoriales et religieuses d'Israël. Sur le fond, toutefois, sa relation au sabbat n'a pas
été une part importante de son ministère (p. 680). - U'ouvrage d'A. J. Mayer-Haas est
bien organisé et, malgré sa longueur, écrit de manière concise. Tous les passages
importants ont été travaillés de manière exégétique, et tous les résultats sont bien intégrés
dans le cadre de l'intention théologique générale de chaque écrit. Tout au long de sa

démarche, elle est consciente du fait que les récits du Nouveau Testament concernant
les conflits au sujet du sabbat ne sont pas des reportages historiques, mais des

témoignages de foi. Elle sait aussi qu'il y a des lacunes dans nos sources ; elles ne représentent
pas tous les groupes dans le christianisme primitif (p. 30). - Une contribution spécifique
à la discussion est donnée dans la suggestion qu'elle fait de considérer les chronologies
conflictuelles au sujet des événements entre la crucifixion et la résurrection comme le
reflet de pratiques diverses à l'égard du sabbat dans les communautés qui sont à l'origine
des évangiles. Néanmoins, la question reste de savoir si ces textes ont une fonction
paradigmatique. Dans quelle mesure peuvent-ils nous informer au sujet des pratiques
de leurs destinataires Cette question se pose par rapport à la thèse répétée à plusieurs
reprises que le fait de présenter Jésus en train d'enseigner dans la synagogue est l'indice
que les services religieux dans la synagogue étaient aussi le lieu de l'interprétation de

l'Écriture pour les chrétiens (p. 147-9, 156, 258, 400). - On pourrait encore chipoter
sur d'autres détails. Il n'est pas aussi probable que l'A. le pense que la communauté
marcienne ait respecté le sabbat, comme il n'est pas non plus aussi clair qu'elle le prétend

que la communauté désignée par les Hébreux ne le faisait pas. De même, le manque
de renvois aux paroles et aux actes de Jésus à l'égard du sabbat dans les écrits pauliniens
(p. 134) ne doit pas être surinterprété, étant donné la rareté des références au Jésus

historique pour toute autre matière. Néanmoins, A. J. Mayer-Haas a su faire fructifier
les critères nouveaux de la recherche sur le Jésus historique (G. Theißen/D. Winter, J. D.
Crossan) pour l'étude de l'attitude de Jésus et des premiers chrétiens à l'égard du sabbat.

Henry Sturcke



BIBLIOGRAPHIE 199

Justin Taylor, D'où vient le christianisme adapté de l'anglais par M.-E.
Boismard et F. Langlamet (Lire la Bible), Paris, Cerf, 2003, 204 p.

Justin Taylor, prêtre mariste et professeur de Nouveau Testament à l'École biblique
de Jérusalem, étudie le milieu où est né le christianisme et les cent cinquante premières
années de son histoire dans ce livre de sept chapitres, fondé sur un ouvrage écrit par
Etienne Nodet et lui-même, intitulé Essai sur les origines du christianisme : une secte
éclatée. Il en présente les résultats et les arguments principaux. Mais la nouveauté du
christianisme est-elle à découvrir dans ses rites et institutions Peut-on établir ce qui.
dans les évangiles, remonte à la personne même du Jésus prépascal, à une communauté
plus tardive ou à un rédacteur ultérieur Quels sont les éléments de continuité Où
doit-on localiser la rupture - Au chapitre premier. J. Taylor examine les sources
littéraires chrétiennes et juives de son travail. Il analyse l'utilisation que font les premiers
chrétiens des livres du Nouveau Testament. À la fin du IIe siècle, un ensemble d'écrits
chrétiens a acquis le statut d'Écriture. L'absence d'écrit normatif au début de ce siècle

s'explique par le processus de transmission oral de l'Évangile. Un changement se produit
avec Justin. Les livres concernant Jésus, la «mémoire des apôtres», sont lus le dimanche.
Il y a maintenant des textes chrétiens auxquels on peut se référer. L'acte d'écrire
implique un contrôle, d'où des étapes de canonisation. La publication des évangiles
présume qu'ils sont en conformité avec le kérygme traditionnel. Dans ces textes, le
lecteur rencontre le Maître, le Ressuscité. Les documents de la mer Morte et les textes
rabbiniques, par contre, sont des notes plutôt privées. La Mishna n'apparaît qu'au IIIe
siècle. Au second chapitre. l'A. attire l'attention sur la présence d'institutions juives dans
le Nouveau Testament. Il donne au baptême et à l'eucharistie un rôle essentiel, les
considérant comme étroitement liés et les rapprochant du milieu essénien. Le baptême,
une immersion totale, est un rite marquant l'entrée dans une collectivité qui se tient pour
le véritable Israël, avec une polémique implicite contre le Temple. 11 introduit à la
«pureté», c'est-à-dire au repas de pain et de vin. action centrale de la communauté. Le
baptême chrétien devient le signe de la mort et de la résurrection dans l'Esprit. Derrière
le récit du repas pascal qu'est la cène, on remarque une tradition liturgique indépendante
de la Pâque. Le symbole de ce repas renvoie à la Pentecôte : il évoque le renouvellement
de l'Alliance et une anticipation du royaume. Une transformation apparaît dans cette
culture marginale lorsqu'à lieu un contact avec le monde païen. Ce moment procède
de la résurrection qui a transgressé la limite entre vie et mort. Ue sens des rites change,
exprime une nouveauté. C'est Philon d'Alexandrie et Flavius Josephe qui nous ont

renseignés sur les Esséniens. mouvement de réforme interne au judaïsme, dont les

premiers chrétiens empruntent les structures. Au troisième chapitre, J. Taylor analyse
les caractéristiques de la Galilée juive, province rurale, petite et fertile. La ville de Jésus

est Capharnaüm, près de Tibériade. où se situe un village de pêcheurs. Il y recrute ses

compagnons. Le groupe n'entre pas dans un système doctrinal reconnu. D'une façon
générale, pour l'A., Jésus s'oppose aux Pharisiens, maintenant la primauté de l'Écriture
sur la tradition orale. J. Taylor s'interroge, au quatrième chapitre, sur l'existence d'un
prosélytisme juif parmi les païens, qui serait un antécédent pour la mission chrétienne.
Des païens se convertissent, attirés par le judaïsme, grâce à l'ouverture de certains
cercles juifs. Le détour par Rome. Alexandrie, Antioche, révèle un messianisme juif sans

lien, au départ, avec Jésus et ses successeurs. Paul annonce le royaume de Dieu après

avoir été «retourné par l'Esprit». L'affirmation que la mission ne progresse que par les

persécutions est soutenue dans le livre des Actes des apôtres. Au cinquième chapitre.
l'A. traite du lien entre le milieu dont est issu le christianisme et le Nouveau Testament.

Le fondement commun est défini par Jacques et ses continuateurs en Judée. Une

distinction s'est faite parmi les adeptes de Jésus entre une branche principale juive et

une branche nouvelle qui agit en faveur d'une communion avec les païens. On ignore
les différentes phases de la composition des évangiles ; on sait cependant qu'une union



200 BIBLIOGRAPHIE

se fait avec des groupes de type paulinien. La formation du Nouveau Testament, qui
inclut Jean, suppose que des textes circulent, en particulier à Rome, en Judée, en Galilée
et en Asie Mineure. Le christianisme naît de l'accord entre Pierre et Paul. J. Taylor
réfléchit, au sixième chapitre, sur l'Alliance et ses symboles. La Pâque s'efface devant
la Pentecôte, fête de l'Église. Le rite de réception des nouveaux membres provient de
confréries juives : toutefois, la croix, simple marque sur le front, existe déjà. Au septième
chapitre s'articule une dernière interrogation sur Jésus. Il est le Messie et reviendra
libérer Israël. Alors qu'aujourd'hui l'idée de tradition s'est affaiblie, une meilleure
compréhension des commencements de l'Église peut l'éclairer. Ainsi, dans ce livre
remarquable par sa science des textes, l'A. met en valeur les rites et les institutions
adoptés par le christianisme. Ce sont ceux du judaïsme ancien. Le Jésus historique, quant
à lui, reste inconnu.

Elisabeth Couteau

Pierre Prigent, L'Apocalypse, Paris, Cerf, 1998, 290 p.

Le dernier livre du Nouveau Testament est attribué à l'apôtre Jean par une tradition
représentée par saint Justin (vers 150). Dans ce texte dont le titre transcrit du grec,
apokalupsis. signifie « révélation », Jean s'inspire du courant apocalyptique juif apparu
au second siècle avant J.-C. Celui-ci, en se référant à des visions riches en symboles,
exprime une conception dualiste du monde où s'affrontent le Bien et le Mal et décrit
la fin des temps. Le livre de Daniel, rédigé vers 167 av. J.-C, en est l'une des premières
manifestations et introduit le style apocalyptique. Mais l'Apocalypse de Jean n'appartient

pas entièrement au genre apocalyptique. Par son interprétation religieuse de l'histoire

et ses principaux centres d'intérêt, le rouleau scellé s'écarte d'une production de

ce type. L'une des sections, les lettres aux Églises d'Asie (Ap. 2-3), s'apparente
davantage au prophétisme traditionnel. L'Apocalypse a été considérée comme «un livre
de malheur» durant des siècles. Or c'est un évangile, un message d'espérance. Jean,
retiré dans l'île de Patmos, écrit à la fin du premier siècle aux chrétiens d'Asie Mineure
persécutés par le pouvoir impérial. Il exalte la présence de Dieu qui a choisi de vaincre
le mal en Jésus-Christ. La victoire ouvre l'éternité aux croyants. Il appelle également
à la conversion des nations païennes. - Dans cette édition de vulgarisation de son
commentaire, Pierre Prigent s'adresse avec clarté à des non-spécialistes et ne suit pas
le texte de façon littérale. Chaque chapitre, chaque paragraphe est regardé comme une
unité indépendante. L'ouvrage se divise en deux parties. La première est composée du
texte traduit et du commentaire de l'auteur en trente-neuf chapitres. La seconde est une
paraphrase de l'Apocalypse, qui donne plus communément le sens de l'œuvre. Cette
entreprise retient l'attention : l'analyse suscite le désir d'une formulation nouvelle, et
celle-ci renvoie à l'étude de la Bible. Ainsi, l'approche peut être progressive. On
découvre les thèmes majeurs de l'Apocalypse au chapitre 12. Une lecture plus exigeante
tient compte de deux passages importants : Ap 4-5 et 21, 1 à 22,5, ainsi que des lettres

aux Églises (Ap. 2-3) et des extraits 1,6.7.10.11.13.17.19.20 ; 22,6 sq. Bien qu'emplie
d'étrangetés, l'Apocalypse fait de nombreux emprunts aux écrits de l'Ancien Testament.
Elle reprend en particulier les prophéties d'Esaïe, Zacharie, Ezéchiel et Daniel pour
annoncer leur accomplissement. Sans culture biblique, nous ne sommes pas aujourd'hui
assez proches de l'Écriture pour reconnaître les allusions qui y sont faites. Une deuxième
démarche concerne la méthode d'interprétation. Une intelligence globale éclaire d'abord
un passage obscur. Puis on distingue la construction et le plan. Apparaissent alors les

nœuds de signification, les idées, les mots et les images qui présentent une difficulté.
Après cet examen, on s'intéresse aux détails, surtout aux chiffres et à leur mystère, en
utilisant les explications fournies par les notes des Bibles et les dictionnaires spécialisés.



BIBLIOGRAPHIE 201

L'Apocalypse reste un très beau texte de poésie et de théologie. L'exègète le décrypte
cependant avec effort. Pierre Prigent, bibliste et historien protestant du christianisme
primitif, a donné plusieurs éditions de son commentaire sur l'Apocalypse entre 1980
et 2002. Dans l'introduction à une édition scientifique parue à Genève en 2000, il
communique les résultats des recherches commencées il y a vingt ans, complète ce
travail et développe sa réflexion. Il affirme que l'on doit comprendre l'Apocalypse, «le
Livre de vie de l'Agneau immolé», comme un texte mystique dévoilant la face cachée
de la réalité. Il souligne la parenté de ce livre avec les écrits johanniques, notamment
sur le thème de la double eschatologie «qui trouve la Fin dans le présent». Cette question
s'inscrit dans une tradition propre aux écrits intertestamentaires et qumrâniens.

Elisabeth Couteau

Peter Tomson, L'affaire Jésus et les Juifs, trad, du néerlandais par Ch. Franken
(Lire la Bible), Paris, Cerf, 2003, 183 p.

La Fondation pour l'Étude scientifique de la Littérature chrétienne sur les Juifs
et le judaïsme a pour objectif d'éditer des travaux sur les racines religieuses de la haine
des Juifs. Elle a confié au théologien réformé Peter Tomson l'étude du traitement réservé

aux Juifs dans le Nouveau Testament. Ainsi fut publié en 1997 un ouvrage d'érudition
en néerlandais, intitulé Jésus et les auteurs du Nouveau Testament dans leur relation
au judaïsme. La traduction française parut en 2003. Le conseil de la Fondation jugea
nécessaire de publier un livre court destiné à un public non spécialiste, L'affaire Jésus
et les Juifs. Une question se pose d'emblée : quel lien existe-t-il entre l'affaire Jésus

et les Juifs. La réponse rappelle, d'une part, que Jésus et ses premiers disciples étaient

juifs et que les débuts du christianisme se rattachent étroitement au judaïsme. Elle
souligne, d'autre part, que les chrétiens rompirent avec le judaïsme. Être chrétien a

signifié être antijuif. - Ce livre, en neuf chapitres, présente trois aspects : le débat sur
ce que représente Jésus ; son procès et sa crucifixion ; l'antagonisme général entre juifs
et chrétiens. Au chapitre premier, P. Tomson expose le développement de l'affaire Jésus,

l'opposition entre juifs et chrétiens qu'elle créa, l'émergence d'une Église antijuive
triomphante. L'émancipation à l'égard de l'autorité ecclésiastique à la fin du XVIIIe
siècle inaugura une interprétation historique des religions et on devait dès lors examiner
Jésus comme Juif parmi les Juifs. L'antisémitisme de la première moitié du XXe siècle

et la Shoah engendrèrent l'Etat d'Israël, et l'origine juive du christianisme fut à nouveau
soulignée. L'A. se demande au second chapitre dans quelle mesure les matériaux dont
nous disposons permettent de mieux connaître le vrai Jésus. Il faut distinguer à l'intérieur
du Nouveau Testament, la plus importante de nos sources, entre «l'affaire Jésus» et

«l'affaire contre les Juifs». Mais il existe d'autres sources, les écrits du judaïsme ancien,

qui nous révèlent le monde de ce temps. Au troisième chapitre. P. Tomson décrit le

cadre dans lequel ces documents apparurent. Nous apprenons qui était Jésus, quel était

son enseignement, quelles étaient ses relations avec ses contemporains et comment il
se considérait lui-même au quatrième chapitre. L'Évangile comme renouvellement du

judaïsme est une hypothèse transmise par la tradition matthéenne. Quelle position cette

doctrine adoptait-elle vis-à-vis de la Loi On voit aujourd'hui en Jésus un Juif dont

l'interprétation de la Loi se situait entre celle des Esséniens et celle des Pharisiens. Au
cinquième chapitre, l'A. analyse le procès intenté contre Jésus. Il énonce les différents

points de vue, décèle la responsabilité des autorités, traite la question de la date du

verdict par rapport à la Pâque juive et la nature du jugement. Il se fonde sur Marc et

Luc. Une foule de sympathisants, personnes du peuple et personnes d'importance, suivit
Jésus. Elle ne fut cependant qu'une minorité, comme le furent aussi ses ennemis, les

Sadducéens. Nombreux furent les indécis. Qui fut impliqué dans son exécution L'ac-



202 BIBLIOGRAPHIE

cusation émana des grands prêtres : Jésus se faisait passer pour le roi des Juifs. Le
gouverneur romain Pilate céda à l'injonction populaire. Au sixième chapitre nous est

présenté le témoignage de ses disciples après la Pâque. La résurrection en fut un élément
essentiel. Des Églises juives surgirent en 'Erets Israël. Paul de Tarse et ses compagnons
bâtirent des Églises de non-juifs en Syrie, Asie Mineure. Grèce et Italie. Les trois
derniers chapitres concernent les événements ultérieurs. Au septième chapitre, P.

Tomson dégage l'influence de la guerre des Juifs contre les Romains. L'hostilité entre
juifs et chrétiens s'étendit et une théologie antijuive apparut d'abord en Asie Mineure,
puis en dehors de celle-ci. L'A. montre, au huitième chapitre, que les textes du Nouveau
Testament diffèrent les uns des autres. Les Évangiles de Marc et de Matthieu subirent
des remaniements antijuifs. L'Évangile de Jean identifia les ennemis de Jésus aux Juifs
en général. La vision du judaïsme dans l'Évangile de Luc et les Actes des Apôtres par
contre resta positive. Les épîtres de Paul rendent sensible la tension entre juifs et non-
juifs. Dans l'épître aux Romains, celui-ci insista sur l'indissolubilité de l'alliance divine
conclue avec Israël. Hormis les quatre textes néotestamentaires que nous possédons -
les épîtres de Jacques et de Jude, l'épître aux Hébreux et l'Apocalypse de Jean - très

peu de documents judéo-chrétiens ont été conservés. Au neuvième chapitre. P. Tomson
décrypte les mots codes les plus importants du Nouveau Testament en tenant compte
de leur contexte juif. Il les «re-programme» ensuite, dans une lecture ouverte au
judaïsme. Alors que l'analyse des textes l'emporte dans l'ouvrage initial, ce livre grand
public privilégie la synthèse historique relative au procès de Jésus. La signification
théologique de l'affaire Jésus», toutefois, n'est pas niée. Écrite avec simplicité sur un
sujet complexe, cette publication relève un défi important.

Elisabeth Couteau

Science des Philippe Walter (éd.), Le Livre du Graal, t. II : Lancelot. De «La Marche de

religions Gaule» à «La Première Partie de la Quête de Lancelot», édition préparée

par Daniel Poirion, publiée sous la direction de Philippe Walter, avec, pour
ce volume, la collaboration d'Anne Berthelot, Mireille Demaules, Robert
Deschaux, Jean-Marie Fritz et Eric Hicks (Bibliothèque de la Pléiade, 498),
Paris, Gallimard, 2003, 1984 p.

Après YHistoire de Merlin, la collection de la Pléiade s'enrichit de la première
publication complète de l'Histoire de Lancelot, qui nous plonge dans l'univers d'un des

plus beaux romans chevaleresque jamais écrits. Les aventures de Lancelot du Lac sont
le cœur même du cycle romanesque que la présente édition intitule Le Livre du Graal,
et que certains manuscrits désignent d'ailleurs par le titre général d'Histoire de Lancelot.
En effet, certains des récits ultérieurement inclus dans les versions cycliques de l'histoire
du Graal étaient à l'origine des œuvres autonomes, écrites en vers. L'histoire de Lancelot
apparaît en français avec un roman en octosyllabes, Le Chevalier de la Charrette de

Chrétien de Troyes, vers 1181. La matière de ce roman, qui est essentiellement
constituée par l'enlèvement de Guenièvre par Méléagant et sa libération par Lancelot, est
incluse dans un premier Lanceloten prose vers 1215-1225, au sein duquel elle est réduite
au rang d'épisode. Ce Lancelot en prose, qui n'est pas encore relié à La Quête du Saint
Graal, va connaître de nombreuses réécritures et amplifications successives, jusqu'à une
version cyclique, véritable fresque du Graal, dans laquelle l'histoire de Lancelot occupe
toujours une place centrale, mais dont l'enjeu narratif ne concerne plus uniquement ce
héros : il se déplace vers la quête du Graal proprement dite, forme ultime de la quête

romanesque portée par cette tradition. C'est ce magnifique cycle du Graal qui fait l'objet
de la présente édition. Il est, autour du Graal, le plus complet qui soit, puisqu'il raconte



BIBLIOGRAPHIE 203

toute l'histoire de la sainte relique de son origine biblique jusqu'à sa disparition
définitive à la fin du monde chevaleresque arthurien. Ce cycle est restitué à partir de
la version qu'en donne le manuscrit S 526. copié en Picardie, daté de 1286 et conservé
à la Bibliothèque universitaire de Bonn. L'enfance de Lancelot auprès de la Dame du
Lac, sa formation chevaleresque et ses premiers exploits, racontés dans le premier
épisode du roman intitulé La Marche de Gaule, signalent un héros d'exception appelé
à un destin de premier plan. Rejoignant la cour du roi Arthur, où il rencontre la reine
Guenièvre. il tombe amoureux d'elle, et c'est sur cet amour hors du commun qu'est
construit tout le roman. L'épisode de Galehaut et La Première Partie de la Quête de
Lancelot qui suivent préparent alors La Quête du saint Graal elle-même : le héros

disparaît de la cour d'Arthur, ses compagnons partent à sa recherche et connaissent les

aventures sans fin des chevaliers errants. Déjà l'on devine que Lancelot, le meilleur des
chevaliers «terrestres» ne sera pas le héros du Graal. Ce rôle est réservé à son fils Galaad.
qui relève d'une autre chevalerie, «céleste» celle-là, et seule digne de recevoir la
connaissance du mystère du saint Graal. qui symbolise l'aventure spirituelle de l'homme
et ouvre la porte de la Jérusalem céleste où resplendit le divin Calice. C'est avec un
art consommé que le roman exploite, à travers un labyrinthe de quêtes entremêlées, la
technique de l'entrelacement, qui constitue un trait essentiel de l'esthétique littéraire de
cette prose romanesque du XIIIe siècle. Les éditeurs ont mis le plus grand soin pour
éditer et distinguer typographiquement. sur chaque page, le texte originel en français
médiéval et sa traduction en français actuel ; et c'est avec un égal soin qu'en fin de

volume ils ont rédigé les diverses notes et variantes qui, à partir de quelques autres
manuscrits de contrôle, permettent de rétablir des lacunes, rectifier des erreurs manifestes

ou encore comprendre un passage difficile, voire inintelligible. Cet ouvrage est
une réussite editoriale, et met pour la première fois dans les mains du grand public l'une
des créations tout à la fois romanesque et initiatique les plus importantes non seulement
de la littérature médiévale chrétienne, mais de la littérature universelle.

Jean Borei,

Science sacrée. Revue d'Etudes traditionnelles, juin 2003, René Guénon de la

Saulaye : numéro spécial René Guénon, Nuits-Saint-Georges, 608 p.

Ce Numéro spécial René Guénon s'inscrit dans la même perspective métaphysique
et doctrinale que celle illustrée et défendue autrefois par les Etudes traditionnelles :

opérer une critique efficace de l'esprit moderne et formuler de manière aussi intelligible
que possible les vérités immuables de la Tradition. Dans ce travail. René Guénon a tenu

un rôle de premier plan, et c'est à lui que ce volume veut rendre hommage. Le premier
article, signé par Muhammad Vâlsan, et les deux suivants, qui correspondent aux études

que Michel Vâlsan avait publiées dans les Études Traditionnelles en 1951 et 1953.

envisagent à tour de rôle la vie et l'œuvre de René Guénon du point de vue de la fonction

«providentielle» que ses disciples lui ont toujours reconnue, en Islam comme ailleurs,

sur les trois plans doctrinal, métaphysique et initiatique, au moment même où «l'Occident

moderne, avec sa civilisation individualiste et matérialiste, est devenu par lui-
même la négation de toute vérité intellectuelle proprement dite, comme de tout ordre

traditionnel normal, et comme tel présente l'état le plus patent d'ignorance spirituelle

que l'humanité ait jamais atteint jusqu'ici tant dans son ensemble que dans l'une

quelconque de ses parties. Cette situation s'explique par l'abandon des principes non-
humains universels sur lesquels repose l'ordre humain et cosmique, et se caractérise

d'une façon spéciale par la rupture des rapports normaux avec l'Orient traditionnel»

(p. 98). Les éditeurs de ce volume ne pouvaient pas avoir de meilleur projet que celui
de publier les «Notes additionnelles» qui n'avaient pas paru dans le recueil posthume



204 BIBLIOGRAPHIE

de René Guénon intitulé Symbolesfondamentaux de la science sacrée (Gallimard, 1962),
établi et présenté par Michel Vâlsan, ainsi qu'une remarquable explication d'un symbole
idéographique de l'homme universel. Un article de Max Giraud nous ramène alors à

la fonction spirituelle de René Guénon, en montrant qu'elle peut être comprise, selon
la doctrine musulmane, comme manifestation de l'Intellect Universel, cherchant ainsi
à relier l'inspiration guénonienne à celle qui a présidé à la construction de l'œuvre unique
d'Ibn 'Arabî et du commentaire génial qu'en a donné Abd el-Kader. L'intérêt majeur
de la seconde partie de cet hommage est d'examiner attentivement un aspect méconnu
de l'enseignement de René Guénon, celui qu'il a donné comme professeur de
philosophie à Sétif, en Algérie, entre 1916 et 1924, qui est aujourd'hui rendu possible à partir
de «deux manuscrits autographes» existants (p. 400), dont certaines pages sont
photographiées (p. 388 sq.), et de renvois à des lettres de correspondants qui prouvent que
René Guénon a bien rédigé lui-même un cours de philosophie, comprenant des
«préliminaires», dans lesquels il examine avec soin la place de la philosophie et de la science
en général dans l'ensemble de l'activité humaine, les degrés de la connaissance, la
classification des sciences, la définition et la division de la philosophie. Ces préliminaires

sont suivis de quatre grandes parties, dont la première traite de la psychologie,
dont trois chapitres, sur les 32 qu'elle contient, nous sont donnés ici en primeur : le
premier concerne «l'objet de la psychologie et la distinction des phénomènes
psychologiques et des phénomènes physiques et physiologiques», le second aborde «la méthode
de la psychologie», et le dix-septième, «l'imagination combinatrice», qu'on appelle
aussi imagination constructive. L'authenticité de ce cours, qui a été publié sous le titre
Psychologie (Arche, 2001) (Cf. recension in RThPh, 134,2002/IV, p. 391), et dont nous
étions alors en droit de douter de son attribution à René Guénon, s'en trouve ainsi
confirmée, même si cette première édition n'a été faite qu'à partir d'un texte
dactylographié, qui comporte quelques erreurs par rapports aux manuscrits autographes. Le
volume se termine en donnant les 31 comptes rendus de livres de philosophie,
anthropologie, psychologie et science des religions que René Guénon a rédigés de mai 1919
à novembre 1921 pour la Revue philosophique de la France et de l'Étranger. Puissions-
nous donc bientôt connaître la totalité de ce cours de philosophie qui «s'inscrit lui-même
dans la perspective générale de la fonction d'enseignement de René Guénon» (p. 374).

Jean Borel

Paul Magnin, Bouddhisme, unité et diversité. Expériences de libération
(Patrimoines/bouddhisme), Paris, Cerf, 2003, 763 p.

Le 18 mai 2003, l'A. de cette véritable somme sur le bouddhisme a été invité par
les représentants des écoles bouddhistes de la région lémanique à présenter les divers
aspects du bouddhisme lors de la célébration de la fête de Wesak, au temple de la
Fustelle à Genève. Ce choix montre clairement - s'il fallait encore la démontrer - la

remarquable capacité de Paul Magnin de présenter d'une façon à la fois simple et

complète la complexité du phénomène bouddhiste dans son évolution historique, ce dont
ces pages sont le meilleur témoignage. Après avoir développé dans l'avant-propos (p. 7-
13) l'objectif de cet ouvrage : «dévoiler la richesse des traditions au sein du bouddhisme
et déceler ce qui en fait l'unité» (p. 7), l'A. présente dans un chapitre introductif la

perception du bouddhisme en France (p. 15-39). Il en profite pour faire, en note, le point
sur quelques idées fausses, vagues ou tronquées, véhiculées par les media au sujet du

bouddhisme, tibétain en particulier, qui bien qu'étant le dernier venu en France, connaît
aujourd'hui un impressionnant développement. Se basant sur les analyses de sociologues
(en particulier de Frédéric Lenoir), il présente les problèmes que pose la diffusion du
bouddhisme en Occident et il arrive à la conclusion qu'il faut «distinguer nettement les

courants et les écoles bouddhistes présents en France d'une part, l'interprétation et



BIBLIOGRAPHIE 205

l'usage qui en sont faits d'autre part.» (p. 37). Cette exigence de clarté est capitale si
l'on veut éviter les amalgames, car alors «le risque est grand de refuser les différences
entre bouddhisme et christianisme, et de se livrer ainsi à un syncrétisme qui dénature
les religions de référence.» (p. 38). Cette problématique est développée dans le dernier
chapitre de l'ouvrage, intitulé «Bouddhisme et Christianisme, une mise en perspective
de deux voies de libération» (p. 592-619). Le tableau comparatif de la page 595 résume
d'une manière très claire et compréhensible les principales différences entre ces deux
approches, qui «reposent sur deux conceptions anthropologiques différentes» (p. 594).
Mais avant d'en arriver là, Paul Magnin a présenté l'évolution du bouddhisme depuis
l'Inde du Buddha Gautama (avec un bref aperçu de la pensée religieuse antérieure, des
Véda, des Brahmano et des Upanisad) jusqu'aux grands courants du bouddhisme
tibétain. Le premier chapitre est consacré à la vie du Buddha, avec un essai de biographie
allant de ses vies antérieures jusqu'à sa mort (p. 41-84). Le deuxième chapitre analyse
la formation et l'évolution de la communauté bouddhique (le Samgha). depuis ses débuts
en tant que communauté monastique dans le Véhicule des Anciens (l'école Théravada).
en terminant par un examen des rapports entre les laïcs et les moines (p. 85-113). Un
court paragraphe est consacré aux nonnes, l'A. remarquant que «la question des nonnes
et des règles qui leur sont imposées mériteraient un très long développement, ce qui
n'entre pas dans le cadre de cet ouvrage.» (p. 105). Le troisième chapitre (p. 115-250)
examine dans les détails les quatre Nobles Vérités : tout est douleur puisque tout est
impermanent, l'origine de la douleur, la cessation des causes de la douleur, la voie
conduisant à la cessation de la douleur, qui est l'Octuple sentier de l'enseignement du
Buddha, présenté en développant les catégories de la sagesse (prajnâ). de la moralité
(sîla) et de la méditation (samadhi) (p. 197-250). Sensible aux problèmes que pose la
traduction de termes bouddhistes dans des langues occidentales, l'A. remarque que le

qualificatif «ordonné» appliqué à un moine bouddhiste est très ambigu, puisque
l'ordination bouddhiste n'est pas comparable à l'ordination chrétienne, car elle ne
confère aucun caractère de sacralité (p. 186. note 2). On aurait aimé qu'une note
semblable soit réservée à l'usage des mots «saint» et «sainteté» qui. bien que clairement
expliqués dans le contexte bouddhiste, posent néanmoins problème. Le quatrième
chapitre (p. 251-299) présente les qualités fondamentales du bouddhisme : les quatre
sentiments incommensurables (bienveillance, compassion, joie et équanimité) et les six
perfections transcendantes (don, moralité, patience, persévérance, concentration,
sagesse) et les analyse dans leurs détails selon leur présentation par le bouddhisme des

Anciens et par celui du Grand Véhicule. Avec le cinquième chapitre (p. 300-349) l'A.
revient à l'histoire et à l'évolution du bouddhisme, qui vers le premier siècle de notre
ère débouche sur la naissance du Grand Véhicule (Mahâyâna). dont les fondements sont

présentés dans le chapitre suivant (p. 353-409). Le septième chapitre (p. 411-469) décrit
le développement du bouddhisme chinois et le huitième (p. 471-513) celui du
bouddhisme japonais. En abordant le bouddhisme tantrique. l'A. remonte à la naissance du
tantrisme dans l'Inde pré-bouddhiste, rappelant que le terme «tantrisme» a été forgé au

XIXe siècle par des orientalistes européens et qu'«entre le Ve et le VIIe siècle, les

doctrines et pratiques se sont répandues partout, affectant l'hindouisme autant que le

bouddhisme.» (p. 516). La présentation du bouddhisme tantrique et de ses pratiques
(p. 518-546) précède celle des grands courants du bouddhisme tibétain (dixième
chapitre, p. 547-589). Dans ces pages, l'A. clarifie en passant les rôles respectifs du

karmapa. du dalai-lama et du panchen-lama, dont les media donnent encore trop souvent
des images fausses, déformées ou inexactes. «Même réduit à l'essentiel, cet exposé des

grands courants du bouddhisme tibétain montre à quel degré de sophistication les maîtres

ont conduit la doctrine du Buddha» (p. 589). De la sophistication et de la complexité
du bouddhisme l'imposante bibliographie (p. 629-694), le glossaire (p. 697-710) et

l'index général (p. 711-744) qui terminent cet important ouvrage de référence sont un

témoignage plus qu'éloquent.

Fabrizio Frigerio



206 BIBLIOGRAPHIE

François Jullien, Du temps. Eléments d'une philosophie du vivre (Le Collège
de Philosophie), Paris, Grasset, 2001, 213 p.

Thierry Marchaisse (éd.), Dépayser la pensée. Dialogues hétérotopiques avec
François Jullien sur son usage philosophique de la Chine, Paris, Les

Empêcheurs de tourner en rond, 2003, 250 p.

Dans ce nouvel ouvrage. F. Jullien continue à exploiter le contraste entre «pensée
chinoise» et «pensée occidentale» qu'il a développé dans ses précédents livres. Il
continue à fonder cette opposition très générale sur les philosophes anciens, chinois d'un
côté, grecs de l'autre. Cela l'amène à opposer dans ce livre-ci un temps linéaire abstrait,
qui nous empêcherait de bien concevoir le moment et le changement, à une vision
chinoise centrée au contraire sur les moments (notamment saisonniers) et les transformations

- d'où, de notre côté, l'accent mis sur la finalité de l'action et sur la teleologie,
du côté chinois un sens plus développé de l'action opportune et de la disponibilité. Cet
essai est brillant, il répond bien à certains goûts (Heidegger y est souvent cité), mais
n'est pas convaincant. Les citations d'auteurs chinois anciens sont nombreuses, mais

toujours faites en passant, sur le mode allusif. Aucun texte n'est présenté dans sa

continuité, ni analysé de façon approfondie. Aucun n'est replacé si peu que ce soit dans
l'histoire. À en croire l'A., il n'y a jamais eu de désaccord entre deux penseurs chinois,
ni entre l'un de ces penseurs et la société dans laquelle il a vécu. La pensée chinoise
est présentée comme une et indivise. Mais l'A. le dit lui-même : il n'étudie pas la Chine

pour elle-même, il l'utilise comme un détour destiné à nous faire apercevoir du dehors
les «plis» de notre propre pensée, les choix initiaux à partir desquels elle s'est constituée
et que nous avons perdus de vue. Il veut nous donner ainsi la possibilité de «sortir de
l'ornière». Puisque tel est son but, c'est à cette aune qu'il faut le juger. Ce projet paraît
problématique, mais ce n'est le lieu d'en faire la critique. Il suffira de renvoyer aux
doutes que Paul Ricœur formule prudemment dans sa contribution au second ouvrage
cité ci-dessus - dont le titre et le sous-titre disent suffisamment le propos. Il contient
neuf études, dues à neuf auteurs différents, dont la plupart n'intéresseront que les lecteurs
acquis aux idées de F. Jullien.

Jean François Billeter

Retard de parution

Pour diverses raisons techniques (informatiques, notamment), le N° I de

l'année 2004 a paru avec beaucoup de retard (octobre au lieu de mars Nous

nous en excusons et comptons sur la compréhension de nos abonnés. Nous
veillerons à combler ce retard en publiant les prochains numéros à intervalles

plus rapprochés.

Au nom du comité de rédaction :

Pierre Bühler, Frédéric Wieder.


	Bibliographie

